
Was ist Philosophie?

John-Stewart Gordon

Eine kleine Einführung







Was ist Philosophie?
Eine kleine Einführung

John-Stewart Gordon



1. Auflage 2022
© Verlag Karl Alber – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & 
Co. KG, Baden-Baden 2022. Gesamtverantwortung für Druck und Herstel-
lung bei der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG. Alle Rechte, auch 
die des Nachdrucks von Auszügen, der fotomechanischen Wiedergabe und 
der Übersetzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier 
(säurefrei). Printed on acid-free paper.
 
Besuchen Sie uns im Internet
verlag-alber.de

Onlineversion
Nomos eLibrary

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-495-99922-6 (Print)
ISBN 978-3-495-99923-3 (ePDF)



Meiner Frau





Vorwort
Das Schreiben einer kompakten und dennoch verständlichen 
Einführung in ein so komplexes Gebiet wie das der Philoso­
phie ist keine leichte Aufgabe. Es gibt viele Entscheidungen, 
die man bezüglich des Inhalts treffen muss, die manchmal 
auch schmerzlich sind, da man glaubt, noch bestimmte Din­
ge nennen zu müssen, auf die man aber bei näherer Betrach­
tung verzichten muss. Die vorliegende Abhandlung „Philoso­
phie. Eine kleine Einführung“ führt in die Grundfragen der 
Philosophie ein. Es sind keine weiteren Fachkenntnisse erfor­
derlich, da alles in klarer und verständlicher Weise erklärt 
wird. Daher eignet sich dieses Buch gerade für Studierende 
aller Fächer sowie solche im Grundstudium der Philosophie 
und Erwachsene, die keinerlei Vorkenntnisse haben. Die Ka­
pitel geben jeweils einen kurzen Überblick über einige der 
spannenden Fragen der Philosophie und sollen dabei zum 
Mit- und Weiterdenken anregen. Grundsätzlich können die 
einzelnen Kapitel auch separat gelesen werden, ohne dass 
eine spezifische Reihenfolge eingehalten werden muss.

Ich danke dem Nomos Verlag und dem Verlag Karl Al­
ber, insbesondere Dr. Martin Hähnel, für die Aufnahme des 
Buches in das Verlagsprogramm.

  
John-Stewart Gordon, Vytautas Magnus University,
Neringa 2022

VII





Inhaltsverzeichnis

Was ist Philosophie? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.   1

Warum philosophieren? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1. 2

Vom Mythos zum Logos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2. 3

Bereiche der Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.3. 5

Über den Nutzen der Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . .1.4. 6

Bemerkungen zur Geschichte der Philosophie . . . . . . .2.   9

Antike (600 v. Chr.–500 n. Chr.) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1. 9
Vorsokratik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10
Klassische Periode . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12
Hellenismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14
Spätantike . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

Mittelalter (500–1500) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2. 17
Patristik und Scholastik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17
Bedeutende Theologen: Augustinus, Anselm 
und Thomas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

Frühe Neuzeit (1500–1800) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3. 20
Empirismus vs. Rationalismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
Was ist Aufklärung? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Naturrecht in der Frühen Neuzeit . . . . . . . . . . . . . . . . 24
Von den Utopisten zu den Theoretikern des 
Gesellschaftsvertrags . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26

IX



Moderne (um 1750–2000) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.4. 29
18. und 19. Jahrhundert . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
Die Philosophie im 20. Jahrhundert . . . . . . . . . . . . . 32
Analytische Philosophie und 
Kontinentalphilosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34
Ethik und Angewandte Ethik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36
Die philosophische Anthropologie . . . . . . . . . . . . . . . 38
Politische Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
Wissenschaftstheorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

Teilgebiete der Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.   45

Theoretische Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1. 46
Erkenntnistheorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
Philosophie des Geistes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50
Metaphysik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

Praktische Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.2. 56
Ethik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
Politische Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
Philosophie der Technologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

Was können wir wissen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.   65

Platons Ideenlehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.1. 65

Gibt es die Außenwelt? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.2. 67

Hirne im Topf? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.3. 69

Gibt es ein sicheres Wissen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.4. 71

Was ist Wahrheit? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.5. 72

Was sollen wir tun? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.   74

Ethische Theorien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1. 74
Tugendethik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75
Pflichtethik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76

Inhaltsverzeichnis

X



Utilitarismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79
Ethik als Methode . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82

Gibt es eine vom Menschen 
unabhängige Moral? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

5.2.
85

Gibt es Gott? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .6.   89

Über die Eigenschaften Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .6.1. 90

Warum sind Menschen religiös? . . . . . . . . . . . . . . . . . .6.2. 90

Drei klassische Einwände . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .6.3. 93

Gottesbeweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .6.4. 95
Der kosmologische Gottesbeweis . . . . . . . . . . . . . . . . 96
Der teleologische Gottesbeweis . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97
Der ontologische Gottesbeweis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98

Was ist der Mensch? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.   101

Was ist der Mensch? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.1. 103
Der Mensch als Vernunftwesen . . . . . . . . . . . . . . . . . . .103
Der Mensch als Ebenbild Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . .104
Der Mensch als ein soziales Wesen . . . . . . . . . . . . . .105

Ist der Mensch von Natur aus „gut“ 
oder „schlecht“? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

7.2.
105

Der Homo-Mensura-Satz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.3. 106

Ist der Mensch ein Einzelgänger? . . . . . . . . . . . . . . . . .7.4. 108

Ist die Moral natürlich oder kulturell 
bedingt? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

7.5.
112

Was ist Gerechtigkeit? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8.   114

Platon über Gerechtigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8.1. 115

Aristoteles über Gerechtigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8.2. 117

Inhaltsverzeichnis

XI



Konflikte zwischen Recht und 
Gerechtigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

8.3.
119

Gibt es einen freien Willen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .9.   123

Wesentliche Unterscheidungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . .9.1. 124

Die vier Hauptpositionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .9.2. 126

Drei Argumente zur Willensfreiheit . . . . . . . . . . . . . .9.3. 128
Das Intuitionsargument . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .129
Das Argument der faktischen 
Determiniertheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .129
Das Unvorhersagbarkeitsargument . . . . . . . . . . . . .130

Gottes Allwissenheit und das Problem der 
Willensfreiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

9.4.
131

Wie hängen Körper und Geist zusammen? . . . . . . . . . . .10.   132

Substanzdualismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .10.1. 133

Epiphänomenalismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .10.2. 134

Eigenschaftsdualismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .10.3. 135

Materialismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .10.4. 136

Das Problem der Willensfreiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . .10.5. 137

Künstliche Intelligenz – Das Ende der 
Menschheit? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

10.6.
139

Superintelligente Maschinen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .141
Asimovs vier Robotergesetze . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .143
Rechte für intelligente Maschinen? . . . . . . . . . . . . . .145

Was ist der Sinn des Lebens? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .11.   147

Über den Zusammenhang von Moral und 
gutem Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

11.1.
149

Inhaltsverzeichnis

XII



Das gute Leben besteht in einem Leben 
gemäß der Moral . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .149
Das gute Leben kommt ohne Moral aus . . . . . . . .150
Das gute Leben enthält moralische 
Ansprüche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .151

Gutes Leben und moralische Orientierung . . . .11.2. 152

Toolbox für das Philosophiestudium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .12.   155

Die Top 10 der Meisterwerke der 
Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

12.1.
156

Platons Der Staat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .156
Aristoteles Nikomachische Ethik . . . . . . . . . . . . . . . . . .157
Thomas von Aquins Summe der Theologie . . . .157
René Descartes Meditationen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .158
Thomas Hobbes Leviathan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .158
John Lockes Zwei Abhandlungen über die 
Regierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .158
Immanuel Kants Grundlegung zur 
Metaphysik der Sitten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .159
Immanuel Kants Kritik der reinen Vernunft . . .159
John Stuart Mills Utilitarismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .160
Martin Heideggers Sein und Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . .160

Die Werkzeuge der Philosophen . . . . . . . . . . . . . . . . . .12.2. 161
Online-Enzyklopädien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .162
Suchportale in der Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .164
Wichtige Nachschlagewerke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .165
Deutsche Philosophiezeitschriften . . . . . . . . . . . . . . .167
Weitere Hilfsmittel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .169

Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .172

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .173

Inhaltsverzeichnis

XIII





Was ist Philosophie?
Eigentlich könnte man meinen, dass die Frage, was Philoso­
phie sei, einfach zu beantworten ist, doch auch vor dem 
Hintergrund einer fast 2500 Jahre alten Tradition abendlän­
discher Philosophie, erscheint es schwieriger denn je, eine 
einfache Antwort darauf zu geben. Drei Antworten auf die 
Frage, was Philosophie ist, sollen uns einen ersten Eindruck 
vermitteln, womit wir es im Folgenden zu tun haben werden.

Philosophie heißt zweifeln.
Michel de Montaigne

Die Grenzen der menschlichen Vernunft begreifen –
das erst ist wahrhaft Philosophie.
Friedrich Nietzsche

Der Philosoph ist ein Mensch, der nicht glauben will,
was er sieht, weil er zu sehr damit beschäftigt ist,
darüber nachzudenken, was er nicht sieht.
Bernard de Fontenelle

Versucht man, die oben genannten Zitate mit Blick auf un­
sere eingangs gestellte Frage fruchtbar zu machen, dann 
ergibt sich etwa folgendes Bild:

Philosophieren bedeutet, das Selbstverständliche in 
Zweifel zu ziehen und sich nicht mit dem zufrieden 
zu geben, was vordergründig richtig zu sein scheint, 
sondern der Natur der Dinge tiefer auf den Grund zu 

1. 

1



gehen und sich erst dann auszuruhen, wenn man eine 
angemessene Antwort gefunden hat.
John-Stewart Gordon

Dies ist bereits eine recht solide Begriffsbestimmung dessen, 
was Philosophie ist, doch es lohnt sich, auch auf die sprach­
lichen Wurzeln des griechischen Begriffs Philosophie näher 
einzugehen, um weitere Details ans Licht zu bringen. Der 
griechische Begriff „philosophia“ setzt sich aus zwei unter­
schiedlichen Ausdrücken zusammen. Das Wort „philos“ be­
deutet so viel wie Freund (oder Liebe) und „sophia“ kann 
man am besten mit Weisheit übersetzen. Demnach ist der 
Philosoph der Freund oder Liebhaber der Weisheit. Er ist, 
wie bereits der berühmte Philosoph Platon – ein Schüler 
des Sokrates – konstatiert hat, nicht bereits im Besitz der 
Weisheit, sondern lediglich ein danach Strebender. Nur Gott 
– oder die Weisen selbst (wenn es sie denn gibt) – sind 
im Besitz der Weisheit. Philosophie bedeutet demnach Liebe 
zur Weisheit.

Warum philosophieren?

Darüber hinaus gibt es eine Vielzahl von Motiven, warum 
man zu philosophieren beginnt. In der Geschichte der Phi­
losophie hat es eine Reihe von Gründen dafür gegeben 
wie zum Beispiel das Staunen (Aristoteles), die existentielle 
Sinnfrage des menschlichen Lebens oder der Wille zur Auf­
klärung (Sophisten).

Diesbezüglich sollte man sich aber immer vor Augen 
führen, dass es zu Homers Zeiten (er wurde um 750 v. Chr. 
geboren) üblich war, zum Beispiel Erklärungen für na­
turwissenschaftliche Ereignisse wie Erdbeben oder Über­
schwemmungen im Willen der Götter zu suchen. Homer 

1.1.

1. Was ist Philosophie?

2



war ein Gigant der Literaturgeschichte, der Schöpfer der Ili­
as und Odyssee (die beiden wichtigsten Werke in der frühen 
griechischen Geschichte) und damit der Begründer der grie­
chischen Geistesgeschichte und des griechischen Denkens. 
Ohne seine Schriften kann man das antike Griechenland 
nicht verstehen.

Neben Homer ist der berühmte Dichter Hesiod (um 
750–650 v. Chr.), ein weiteres Schwergewicht des frühen 
Griechenlands, maßgeblich für den Kurs der griechischen 
Geistesgeschichte verantwortlich. Mit seinem Werk Theo­
gonie hat er die Grundlage der griechischen Götterwelt ge­
schaffen, ihre Herkunft (Genealogie) beschrieben und damit 
das gesamte Glaubenssystem des antiken Griechenlands für 
viele Jahrhunderte nachhaltig geprägt.

Vom Mythos zum Logos

Der Wandel vom Mythos zum Logos hat sich allmählich 
vollzogen. Üblicherweise wird in diesem Zusammenhang 
auf Thales (um 626–545 v. Chr.), den „ersten“ Philosophen, 
verwiesen, der ein bedeutender Naturphilosoph war und 
versucht hat, die Geschehnisse in der Natur nicht mehr im 
Rekurs auf die Götter zu erklären, so wie es noch die Dichter 
taten.

Im 5. Jahrhundert v. Chr. folgten die sogenannten So­
phisten, die Weisheitslehrer, die sich endgültig vom Mythos 
lossagten und versuchten, alles vermittels des Denkens (Lo­
gos) zu erklären. Demnach war die Ursache des Donners 
nicht mehr der grollende Zeus, sondern auf bestimmte Phä­
nomene in der Natur zurückzuführen. Auch wenn die So­
phisten in der Antike nicht den besten Ruf hatten (sie waren 
teils sehr hoch bezahlte Wanderlehrer und moralisch „flexi­

1.2.

1.2. Vom Mythos zum Logos

3



bel“ etc.), bleibt jedoch zu konstatieren, dass sie wichtige 
Aufklärer waren und etliche von ihnen herausragende Den­
ker wie Protagoras von Abdera (um 481–411 v. Chr.) und 
Gorgias von Liontinoi (um 480–380 v. Chr.) gewesen sind.

Der Übergang vom Mythos zum Logos gilt spätestens 
zur klassischen Zeit der Philosophie (Sokrates, Platon und 
Aristoteles) als abgeschlossen. Man darf dabei jedoch nicht 
vergessen, dass es sich hierbei um eine echte Auseinander­
setzung um die Deutungshoheit zwischen den Dichtern wie 
Aristophanes (446–386 v. Chr.), die immer noch an den 
traditionellen Erklärungsversuchen festhielten, und den Phi­
losophen, wie Sokrates (470–399 v. Chr.), gehandelt hat 
(vgl. das Theaterstück Die Wolken von Aristophanes). Es 
ging um sozialen, moralischen und politischen Einfluss in 
der Polis, dem antiken Stadtstaat. Es stand viel auf dem 
Spiel. Wie sollte die Polis eingerichtet sein? Wie sollte man 
leben? Der Einfluss der Philosophie und der Siegeszug ihrer 
rationalen und damit nachvollziehbaren Argumente konnte 
jedoch nicht mehr aufgehalten werden. Damit gewann die 
Philosophie ihren ersten großen Battle.

Warum gibt es etwas und vielmehr nicht Nichts? Was 
ist der Mensch? Was können wir wissen? Gibt es einen 
Gott? Wie soll man sich verhalten? Was ist der Sinn des 
Lebens? Haben wir einen freien Willen? Was ist Gerech­
tigkeit? Diese und ähnliche Fragen sind ihrer Natur nach 
philosophische Fragen, die uns als Menschen in der Regel 
besonders interessieren. Einige dieser Themen werden wir 
im Folgenden kennen lernen.

1. Was ist Philosophie?

4


