


Inhalt
Einleitung

1. Vorgeschichtliche Zeugnisse vom Glauben
Übergang zu ausgeformten Systemen der Religion

Gemeinschafts- und Identitätsbildung
Kurz gesagt

2. Religion und Philosophie
Der Übergang von mündlicher zu schriftlicher
Überlieferung

3. Die Götter (der Griechen)
Philosophische Reaktion auf die Götterwelt
Höchster Gott
Gott im
Der überhimmlische Ort
Philosophie ist Nachahmung des Göttlichen
Die göttliche Sphäre
Kurz gesagt

4. Der Religionsbegriff bei Cicero
Nur wenige leugnen die Götter
Epikur
Die Stoa



5. Die richtige Religion
Augustin - die wahre Religion
Überleitung zum Hochmittelalter

6. Gottesbeweise der Scholastik
Anselm von Canterbury - ontologischer
Gottesbeweis
Interpretation des ontologischen Gottesbeweises
Bewertung des ontologischen Gottesbeweises
Weitere Gottesbeweise (Thomas von Aquin)
Kritik der Gottesbeweise
Kurz gesagt

7. Religion strukturiert Gesellschaft
Verständnis des Daseins hängt am Gottesbegriff

8. Glaube und Vernunft in der Aufklärung
Ich denke, also bin ich
Der Begriff des Unendlichen geht dem Endlichen
voran
Gott bleibt eingeborene Idee - außerhalb der
Offenbarung

Augustinische Form von „Ich denke, also bin ich“
John Locke: keine einborenen Ideen
Kurz gesagt

David Hume: Theismus, Aberglaube und
natürliche Religion

Der Mensch ist an Erfahrung gebunden



Religion entsteht aus der Sorge um das tägliche
Leben
Gotteserfahrung der „großen Masse“: Rückfall in
den Aberglauben
Aberglaube ist Angst und frömmliche Überhöhung:
Heiligenverehrung
Vom Theismus zum Polytheismus und wieder zurück
Monotheismus hat nicht nur Vorteile
Priesterherrschaft ist ein Übel
Eingeprägte natürliche Religion
Gott zu erkennen, heißt ihn zu verehren
Kurz gesagt

9. Religion ist Geschmack und Sinn fürs
Unendliche

Metaphysik und Moral sind nicht Religion
Keine ewigen Wahrheiten - Religion ist Anschauung
und Gefühl
Der „Moment“ ist die höchste Blüte der Religion
Gott kann man nicht in einen Begriff sperren
... über das Menschliche hinaus
Vernünftigkeit ist das Gefängnis der Religion
Bildung und Religion
Religion ist die Vielheit der Bekenntnisse
Kurz gesagt

10. Definition von Religion

11. Neue Deutung von Religion: Ludwig
Feuerbach



Der Anfang der Philosophie ist das
Der Mensch existiert nicht von sich aus
Der Wunsch ist der Ursprung der Religion
Gottesvorstellungen sind „die Wünsche“ der
Menschen
Theologie ist Anthropologie
Was ich wünsche, ist mein Gott
Widerspruch zwischen Glauben und Liebe
Eine theologische Antwort

12. Karl Marx - Religion als Symptom der
Entfremdung

Kurz gesagt

13. Die Angst vor dem Gottesverlust
Die Rede des toten Christus vom Weltgebäude
herab
Die Nachwachen des Bonaventura
Der tolle Mensch - Gott ist tot.
Kurz gesagt

14. Der Gotteswahn – die atheistische Reaktion
Christlicher Glaube ist nicht „unvernünftig“, sondern
tröstlich
Atheismus ist „vernünftig“ - Gott ist „unvernünftig“
Religion wird mit Fundamentalismus gleichgesetzt
Unwahrscheinlichkeit Gottes
Die Bibel taugt nicht als Grundlage für Ethik
Verbalinspiration



Das Gift der Religion
Religion tötet
Kurz gesagt

15. Neue alte Formen der Offenbarung
Gott offenbart sich im Tod des gottlosen Feindes und
im Sieg
Gewalt – keine Erfindung der Islamisten
Mystik der Gewalt - Gewalt als Gottesbeweis
Apokalypse als Ende der Welt
Die Befreiung des Menschen
Das Heil der Welt
Timo „hat sich konvertiert“
Die Blitzradikalisierung von J
Religiöser Anstoß für die Politik im „Lebensschutz“
Eine christliche Bekehrung
Kurz gesagt

16. Religionsersatz durch Verschwörungswahn

17. Warum Religion?
Religion als gesellschaftliche Größe
Theologien und Philosophien stehen für das
öffentliche „Aushandeln“ von Gemeinsamkeiten

18. Das „System“ Religion

19. Narrative in der Postmoderne
Ein eigentlich ungeeignetes Beispiel



20. Folgerungen
Das Beispiel Empathie
Vernunft kann Religion nicht „wegargumentieren“
Glauben kann nicht dinglich umgesetzt werden
Die menschlichen Grundfragen sind nicht
beantwortet
Religionen funktionieren nicht nach Logik
Virtuelle Asozialität
Umsetzungsweltmeister

21. Apokalypse
Propheten

Sacharja
Daniel
Die Offenbarung des Johannes

Kosmische Anklänge
Koran

Religion, Apokalypse und Vernunft
Die Grenzen des Wachstums

Index (Begriffe und Namen)

Literatur



Einleitung
Bei einer Autofahrt in Berlin Tempelhof war ich etwas
verwirrt, als auf der sechsspurigen Fahrbahn auf beiden
Seiten die rechte Fahrbahn neben dem Parkstreifen zum Teil
doppelt zugeparkt war - und das über mehr als einen
Kilometer. Was für eine Großveranstaltung?! Es war
Freitagmittag, die Moschee und eine Masse Menschen
kamen in Sicht. Welche unabsichtliche Demonstration
dessen, was Religion bedeuten kann! Alleine die Menge der
Menschen und ihrer Fahrzeuge zeigten Sichtbarkeit und
Macht. Wer dagegen an einem normalen Sonntag irgendeine
Kirche aufsucht, der zählt ein paar Einzelne, die sich in einer
großen Kirche verlieren. Dennoch haben die christlichen
Kirchen immer noch, wenn auch schwindende, strukturelle
Macht, wie sich etwa an der Beschränkung der
Ladenöffnung an Sonntagen oder an der Bewertung von
sonstiger Sonntagsarbeit zeigen ließe.

Eine Anleihe an frühere Vorstellungen nahm der
russischorthodoxe Patriarch von Moskau im Hinblick auf den
Ukrainekrieg 2022. Er bezeichnete die von Russland
überfallenen Ukrainer und ihre Soldaten als „Kräfte des
Bösen“1 und positionierte damit das Christentum als
Wahnvorstellung aus einer finsteren Vergangenheit. Und er
sagte, es gehe beim Ukrainekrieg um das Seelenheil im
Jüngsten Gericht. „Die orthodoxe Kirche bestehe auf einer
von Gott gestifteten Werteordnung und distanziert sich von
der säkularen Auffassung von Menschenrechten.“2

Religion war vorher den einen nur aus der gesellschaftlichen
Auseinandersetzung über die Migration bekannt. Andere



sehen sie als Privatsache an, die im Grundgesetz geschützt
wird. Wer konfirmiert, gefirmt oder kirchlich getraut wurde,
hat eine Idee davon, dass die Kirchen etwas damit zu tun
haben. Wer kirchlich sozialisiert ist und einen Teil seiner
Kindheit oder Jugend in kirchlichen Kreisen verbracht hat,
hat u.U. ein ganz positives Bild von Religion. Bezieht jemand
seine Identität aus dem Eintauchen in die
Moscheegemeinde, lebt er darin. Wie - das wissen wir - die
anderen - noch nicht so recht.

Ganz anders aber sieht das jemand, der in kirchlichen
Zusammenhängen missbraucht wurde. Wessen Gedächtnis
ein paar Jahre zurückreicht, weiß vielleicht, dass Religion
auch als Begründung dient, um mit einem Lastwagen
Menschen tot zu fahren. Manche haben Angst vor Religionen
bzw. den Menschen, die sie vertreten. In einer
Buchbesprechung kam der Satz vor, man müsste vielleicht
„weniger Religion wagen“.3 Ob Religionen gar gefährlich
sind, fragte ein Autor per Buch.4 Aus dem
Geschichtsunterricht weiß man, dass es Zeiten gab und gibt,
in denen Religionskriege die Menschheit plag(t)en und
religiöse Zugehörigkeiten politische Handlungsweisen von
Herrschern zu dominieren schienen. Für Europa war das
trotz zeitlicher Nähe im „dreißigjährigen Krieg“ (1618-1648)
zumindest im zweiten Teil des 20igsten Jahrhundert fernste
und finsterste Vergangenheit – bis auf Rudimente in
Nordirland und im ehemaligen Jugoslawien.

Aber mehr oder weniger offizielle Religionsvertreter aller
Religionen sind sich einig: Religion ist für gute Moral und für
menschliches Zusammenleben nicht nur förderlich, sondern
sogar Ausschlag gebend. Daher tut jeder Staat gut daran,
Religionsfreiheit zu gewähren und ihre jeweilige Ausübung
unter Schutz zu stellen. Warum dafür nicht die Grundrechte
ausreichen, das hat in Europa Gründe in den historischen
Auseinandersetzungen zwischen den (einst) mächtigen



Institutionen Kirche und staatliche Herrschaft, die beide den
ganzen Menschen für sich beanspruchten. Darin liegt auch
der Grund dafür, dass Religion bis heute in Deutschland ein
ordentliches Lehrfach ist oder die Kirchen Zutritt zu
Anstalten, Militär und öffentlichem Diskurs grundrechtlich
garantiert bekommen. In anderen Weltregionen denkt man
gar nicht daran, Religion frei zu geben. Dort bildet sie ein
Herrschaftskonstrukt wie etwa im so genannten Gottesstaat
Iran. Wenn man dort genauer hinzuschauen versucht, findet
man, dass die Religion oft eine Art Gloriole für bedrohendes
oder verbrecherisches Handeln sein kann. Im Übrigen wird
dort knallharte Interessenpolitik von Religionsvertretern
gemacht. Wer das will, dem fallen dazu auch weitere
Staaten ein – zuletzt im christlichen Bereich ein Teil der USA.
Bemerkenswert erscheint dabei eine Parallele, die diese
Staaten verbindet: Sie verhängen und vollziehen die
Todesstrafe (religionsübergreifend) und treffen sich in
diesem Punkt mit China.

Wenn man so über die Religion nachdenkt, muss man
feststellen: Es gibt heute nicht mehr „die Religion“, sondern
nur „die Religionen“. Noch vor vierzig Jahren war ein
konfessioneller Ansatz im Religionsunterricht völlig
unbestritten. Rein rechtlich und praktisch ist er es auch
heute noch. Das Selbstverständnis der Lehrenden hat sich
aber doch verändert. War früher der Inhalt ‘andere
Religionen’ etwas Exotisches, so spricht man heute über
seine Nachbarn. Im öffentlichen und medialen Diskurs steht
der Islamismus mit seiner gewalttätigen Ausprägung an
erster Stelle. Alle Religionen, zumal auch die islamische,
betonen immer wieder, sie hätten damit nichts zu tun und
würden gar missbraucht.

Dass ein solch - euphemistisch gesagt - vielfältiges Bild
Religion darstellt, macht es nicht leicht, sich damit
auseinanderzusetzen und eine eigene begründete Sicht



dessen zu entwickeln, was Religion ist. Aber: Ist es
überhaupt hilfreich, eine „begründete Sicht“ von Religion zu
haben? Religion fühlt man mit/in seinem Leben. In
mittelalterlicher Zeit war - so denken und glauben wir heute
- „die Religion“ die eigene, in diesem Falle christliche, und
ihre Wahrheit die Wahrheit. Es gab in diesem Weltbild keinen
Grund, Religion von außen zu betrachten. Leben, Denken
und Glauben spielten sich innerhalb dieser Wahrheiten und
daraus gebildeten Institutionen und Machtverhältnissen ab.
Wer das nicht wollte oder nicht hineingeboren war, wurde
im Zweifelsfalle zwangsmissioniert, zum Widerruf
gezwungen oder als Ketzer bekämpft und möglicherweise
verbrannt.

Das war nur in der Zeit der zwischen dem 10. und 12.
Jahrhundert unter muslimischer Herrschaft anders. Da gab
es in Andalusien fruchtbare Zusammenarbeit zwischen
Muslimen, Juden und Christen. Sie bekehrten sich nicht
gegenseitig, sondern setzten sich z.B. in der Philosophie und
weiteren Wissenschaften auseinander, lasen gegenseitig
ihre Schriften. Alle bezogen sich auf Aristoteles. Sie
vertrauten der Vernunft als gemeinsamer Basis. Diese Zeit
aber ging durch die Herrschaft der Almohaden, einer
muslimischen Dynastie der Berber, im zwölften Jahrhundert
zu Ende.

Mit dem Humanismus und der Reformation änderte sich das
Religionsverhältnis in der christlichen Welt. Die dann nicht
mehr eine (katholische) Christenheit war nun zumindest
geteilt und man konnte dem jeweils anderen beim Glauben
zuschauen, ohne ihm zustimmen zu müssen, zu wollen oder
zu können. (Warum übrigens das Schisma, die Abspaltung
der orthodoxen Kirche (1054), diese Wirkung nicht hatte,
wurde bisher nicht untersucht.) Die auf diese Weise
konfessionell veränderte Situation schuf den Grund für
allmählich und langsam zunehmende Freiheit im Glauben.



Denn es gab zunächst zumindest eine konkrete Alternative.
Machtkämpfe um die Wahrheit, d.h. Macht und Recht, aber
entbrannten nun zwischen verschiedengläubigen Herrschern
in Europa, nicht mehr überall in der kirchlichen Innenwelt
(Inquisition) oder zwischen kirchlicher und weltlicher Macht.
Die weltliche gewann die Hoheit und begann, „der Religion“
ihren privilegierten Platz im Staat zuzuweisen.

Religionsphilosophie und Religionswissenschaft vermitteln
keinen Glauben, sondern denken darüber nach, was Religion
und / oder Glaube begrifflich darstellt. Der von außerhalb
gerichtete Blick kann Religionsphilosophie oder
Religionswissenschaft genannt werden. Er verbindet sich
aber mit dem Blick aus der eigenen Erfahrung des
gemeinsamen Lernens. Das Verstehen und Darstellen von
Inhalten verschiedener Religionen in ihren Texten, ihre
Beurteilung und Bewertung und die Erarbeitung einer
eigenen Sicht bilden dabei den Schwerpunkt. Der
Religionsphilosophie geht es vorerst um die Erarbeitung
einer Perspektive auf Religion, den Begriff, die Form und das
Kennenlernen einiger Konzepte religionsphilosophischer Art.
Dann folgt die Diskussion um den Atheismus, danach um
den Fundamentalismus als eine Art der „Religionsausübung“
mit direkter Umsetzung des Gotteswillens, mit der man sich
auch theoretisch auseinandersetzen muss.

Viele Teile eines neuen Textes bestehen aus der
Beschäftigung mit Gelesenem. Meiner Auffassung nach
sollte man fremde Gedanken, selbst wenn sie den eigenen
entsprechen, möglichst exakt abgrenzen und daher häufig
zitieren, statt einfach zu referieren. Die Aufregung um die so
genannten ‘Plagiat - Dissertationen’ in politischen Kreisen,
in denen seitenweise fremde Texte ohne Kennzeichnung
übernommen wurden, ist für mich der Anlass zu diesem
Verfahren. Sorgfältiger Umgang mit Texten wird gerade im
Zeitalter des weltweiten Netzes immer wichtiger und gehört



zur sauberen Denkarbeit. Oft stellen Textausschnitte das
Gemeinte besser vor als eigene Versuche der
Zusammenfassung.

Die Religionsphilosophie beschäftigt sich vor allem mit dem
Gottesbegriff und den Fragen der Erkennbarkeit Gottes.
Dadurch muss sie sich aber auch um die
Erkenntnisfähigkeiten des Menschen kümmern. Ob die
menschliche Erkenntnis aus der Betrachtung der
wahrnehmbaren Welt entsteht, der sie selber entstammt,
oder ob sie auf einer vorgegebenen und angeborenen
Vernunft aufbauen kann, spielt eine Rolle. Kommt man also
zur Religion, zum Glauben an Götter oder Gott, durch
Fantasie, Rückschluss, Projektion, Begegnung,
Wahrnehmung oder Erkenntnis? Das sind spannende
Fragen, die die Menschheit und ihre Geistesarbeiter seit
Jahrtausenden beschäftigen. Ihre Antworten haben sich mit
der Zeit kaum verändert. Sie sind aber natürlich sprachlich
und in der Gedankenführung je nach Zeit, gesellschaftlichen
Umständen oder wissenschaftlicher Überzeugung sehr
verschieden formuliert.

Mit dem Inhalt dessen, was mit Gott gemeint ist, hat sich
auch der Schriftsteller Navid Kermani beschäftigt. Da geht
es nicht um Erkennbarkeit und Definition, die stets etwas
ausgrenzen oder für das geistige Instrumentarium nicht
zugänglich erklären. Da geht es um Wahrnehmung,
Erzählung, innere Bewegung und die großen Bilder der
religiösen Überlieferungen.

„Der Islam oder das Christentum oder das Judentum oder
irgendeine andere Religion ist schließlich nicht in Büros
entstanden, in Bibliotheken oder in Klassenzimmern. Die
Religionen sind entstanden, wo Menschen sich in der Natur
umgeschaut haben oder sich um ihre Liebsten sorgten, als
sie selbst krank waren, hungerten oder sich verloren



fühlten, bei der Geburt ihres Kindes oder beim Tod der
Eltern, also mit den wichtigsten Ereignissen, die es im Leben
eines Menschen gibt.“5

Von Gott redet man nicht in Formeln und logischen
Schritten, sondern mit seinen „Lebens-Erfahrungen“, mit
dem Unsagbaren, mit Gleichnissen und Gefühlen. Kermani
hält Gott für einen Dichter. Daher lässt er sich nicht in
Logiken oder Definitionen einfangen, sondern in Paradoxien
oder Gleichnissen – also oft unlogischen Inhalten.6

In christlichen Gebieten fand man noch vor nicht allzu
langer Zeit eine „Volksreligion“ höchst einfacher Art: In
einem schwäbischen Dorf gab es einen evangelischen
Pfarrer, der so vernünftig war, sich während einer
Trockenphase in den 1950iger Jahren gegen den Wunsch zu
wehren, in einem Gottesdienst um Regen nachzusuchen.
Die Bauern setzten ihm zu, weil sie ihre Existenz durch
Wassermangel bedroht sahen. Es ging mit der aufgeklärten
Position des Theologen gut, bis sich die Stimmen häuften,
der Pfarrer im Nachbardorf habe schon zweimal einen Bitte-
um-Regen-Gottesdienst gehalten. Und – hat es dann
geregnet? hieß die aufgeklärte Gegenfrage. Schließlich aber
gab er dem Wunsch der gesamten Gemeinde nach und
betete öffentlich um Regen. Ich fand das schon als Kind
irgendwie peinlich. Das ganze Dorf aber war sehr zufrieden.
Ein paar Wochen später regnete es tatsächlich. Der
evangelische Theologe sagte dazu: Das wäre sowieso
passiert. Wenn das nicht so wäre, müsste man Gott sehr
kritisieren, da er seine „Pflicht“ versäumt, die Ernährung der
Menschen durch gezielte Bewässerung sicherzustellen. Das
kann ja heute jeder Kleingärtner mit seinem
Bewässerungssystem und der zu gehörigen App - sofern er
Wasser beschaffen kann. An letzterem mangelt es Gott
sicher nicht. Wenn es also nicht regnet - ist es Gottes Wille
oder zumindest ein Hinweis für die Menschen, wenn nicht



eine Strafe? Diese religiöse Logik ist Theologen eher
peinlich.

Der Philosoph spricht vom unvernünftigen Gottesbild:
Warum sollte Gott es regnen lassen, nur weil ein Pfarrer und
einige Amtsbrüder auf der Alb darum bitten. Sollte Gott
tatsächlich schwäbisch verstehen und den Regen so
ausrichten, dass er nur die „betenden Regionen“ betrifft?
Peter Sloterdijk hat das treffend zusammengefasst:
„Häufiger sind es die Sterblichen, die die Hilfe höherer
Kraftquellen ansuchen – dann richten sie die Bittopfer aus,
die man nicht erst in der Aufklärung als Versuche zur
Bestechung des Jenseits gedeutet hat. Tatsächlich
gehorchten solche Opfer seit je einer Logik der Spekulation
auf Abfindung: Hackt man sich selbst einen Finger ab,
verzichten die Götter vielleicht darauf, das ganze Selbst zu
nehmen.“7

Der Streit um die Wahrheit ist in diesem Segment schon
lange entschieden. Das hindert jedoch auch im 21.
Jahrhundert Mitmenschen nicht daran, Pastor*innen zu
fragen, ob sie nicht genug gebetet haben, wenn es leider
immer wieder zu geplanten Grill-Termin regnet. – Nicht
immer handelt es sich um einen kleinen, ziemlich doofen,
Spass. In der Klimakrise bezieht sich dann die Frage eher
auf das Zuviel an Sonne und zu wenig Regen oder die
unvorhergesehene Flut.

Was bedeutet das alles für theologische und philosophische
Versuche zur Religion? Hat Gott nun die Welt
menschenzentriert geschaffen oder ist das gerade diese
Einbildung das Problem der Menschheit? Man muss nicht
das eine für richtig und das andere für falsch halten,
sondern kann beides bedenken. Darin liegt der „Fortschritt“:
Dass Menschen nicht um jeden Preis der je eigenen Religion
‚verhaftet’ bleiben müssen. Sie können alle



Glaubensmodelle, Methoden und Kenntnisse nutzen, um
sich ihre Anschauung der Welt zu bilden. Der Preis dieser
Freiheit liegt im Verzicht auf die Absolutheit bzw. absolute
Sicherheit der jeweiligen Anschauung. Für die Religionen
bedeutet das einen Schritt zur „Zivilisierung“, in dem sie
den Frieden vor ihre Wahrheit stellen.8

Für die Menschheit folgt daraus eine globale Unsicherheit
über den Zweck der Veranstaltung. Wenn zufällige
Planlosigkeit hinter der Entstehung der Menschheit Regie
führen sollte, dann können die Menschen durch Evolution
auch wieder von der Erde verschwinden. Dessen wird sich
die Menschheit soeben bewusst. Die unausweichliche
Nachbarschaft der Menschen und ihr Ressourcenverbrauch
zwingt sie ebenso zu dieser „Einsicht“ wie die gemeinsame
Erfahrung der Klimakrise.

Manche möchten den eigenen Absolutheitsanspruch
behalten und betonen ihn nachdrücklich und „unzivilisiert“
bis hin zum Terrorismus. Nicht nur der Islamismus steht
dafür, sondern auch der Patriarch aus Moskau. Manche
möchten weiterhin die Menschheit als „Krone der
Schöpfung“ verstehen, für die und auf die hin alles
„geschaffen“ ist. Da erscheint die Evolutionsthese als
„Beleidigung“ Gottes und der Menschen. Wenn die
Menschheit (nur) Ergebnis einer blinden Evolution unter den
Bedingungen des Überlebens der Fittesten sein sollte,
überlebt sie nur, solange sie sich als fit erweist. Das
grundsätzliche Vertrauen ewiger Fortdauer des Lebens
kommt nicht mehr aus dem Glauben an den Zweck der
„guten Schöpfung“ und der ihr innewohnenden allgeltenden
Vernunft. Die Fortdauer des Lebens in seiner gegenwärtigen
Gestalt unterliegt nun fast ganz dem „Wohlverhalten“ der
Menschen im Hinblick auf die begrenzten Daseinsräume auf
der Erde. Der Club of Rome präsentiert dafür ein
„Überlebensmodell“, das die soziale Frage in den



Mittelpunkt stellt. Damit tritt eine nahezu „absolute“
Erkenntnis auf, die alles leitet: Wenn Menschen sich nicht
selbstbeschränkend und ihre sozialen Verhältnisse ordnend
in die ökologischen Zusammenhänge einfügen, bedrohen
sie sich selbst und alle.9 Die Menschheit wird zum Risiko für
die gesamte Schöpfung bzw. Evolution. Die
„Risikogesellschaft“10 als Unsicherheit für die
Lebensplanung des Individuums (im nationalen Rahmen) hat
sich in das Schöpfungsrisiko „Menschheit“ gewandelt. In der
„Metamorphose der Welt“11 müssen nicht nur „die
Gesellschaften“ entnationalisiert gedacht werden. Die
Menschheit in der Welt setzt sich selber aufs Spiel, was auch
immer sie denkt und woran auch immer sie glaubt.

1 Orthodoxer Patriarch bezeichnet ukrainische Soldaten als "Kräfte des Bösen"
(deutschlandfunkkultur.de), 27.02.2022.
2 Kerstin Holm, Feldzug gegen die Sünde, aktualisiert am 08.03.2022. Russlands
Patriarch: Ukraine-Krieg als Kampf gegen die Sünde (faz.net).
3 Siehe „druckfrisch“ in der ARD am 25.11.2018,
https://www.daserste.de/information/wissen-kultur/druckfrisch/top-ten/sachbuch-
108.html.
4 Schieder, Rolf, Sind Religionen gefährlich? Berlin: University Press 2008.
5 Navid Kermani, Jeder soll von da, wo er ist, einen Schritt näher kommen.
Fragen nach Gott, München: Carl Hanser Verlag 2022, 11.
6 A.a.O., 63.
7 Peter Sloterdijk, Den Himmel zum Sprechen bringen. Über Theopoesie, Berlin,
Suhrkamp Verlag, 1. Taschenbuchauflage 2022, 71.
8 Ulrich Beck, Der eigene Gott. Friedensfähigkeit und Gewaltpotential der
Religionen, Frankfurt und Leipzig: Verlag der Weltreligionen 2008, 111, 238f.
9 Sandrine Dixson-Declève, u.a., Earth for All, Ein Survivalguide für unseren
Planeten, Der neue Bericht an den Club of Rome, 50 Jahre nach „Die Grenzen
des Wachstums“, München: oekom verlag 2022.
10 Ulrich Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne
Taschenbuch, Berlin: Suhrkamp Verlag, 23. Auflage 2016.
11 Ulrich Beck, Die Methmorphose der Welt, Berlin: Suhrkamp Verlag 2016.

http://deutschlandfunkkultur.de/
http://faz.net/
https://www.daserste.de/information/wissen-kultur/druckfrisch/top-ten/sachbuch-108.html


1. Vorgeschichtliche Zeugnisse vom
Glauben
Von christlich - theologischer Seite wird immer wieder
behauptet, dass irgendeine Art von Glauben das
menschliche Leben kennzeichnet. Genaueres können wir
darüber aus schriftlichen Quellen erfahren, die aber nur
jeweils das wiedergeben, was der jeweilige Autor dachte.
Insofern können Aussagen über ein wesentlich zum
Menschen gehörendes Glauben irgendwelcher Art immerhin
hohe Wahrscheinlichkeit beanspruchen. Es hat offenbar zu
allen Zeiten, die überliefert sind, eine Art von Glauben
gegeben, die Gruppen oder Gruppenverbände, Völker oder
Gesellschaften gemeinsam ausgeübt haben. Insofern sind
sie auch beschreibbar. Es handelt sich um ritualisierte
Verehrungen, Riten oder Zusammenkünfte an bestimmten
Orten. Die Orte sind überliefert durch Bauten aus Holz oder
Stein, die archäologisch erschlossen sind, oder auch in Form
von Höhlen. Weil bei den älteren Zeugen die Schriftlichkeit
fehlt, sind wir auf Interpretationen vorhandener
Zuordnungen, Gravuren, Bilder, Schnitzfiguren oder
Zeichnungen angewiesen.



So sieht man auf Höhlenzeichnungen, die bis zu
siebenunddreißigtausend Jahre (Paläolitihicum: Aurignacien)
alt sein mögen, Tiere, Jagdszenen, Hände oder einfach
Striche. Sie können als Darstellung von Tieren, welche die
Menschen jagten, angesehen werden oder aber als Bannung
von Gefahr für Menschen durch diese Tiere oder als
Verehrung und Anlass für Zusammenkünfte zu Ehren des
Jägers oder des Gejagten. Hände können auch einfach nur
Selbstdarstellung oder Copyrightvermerk des Künstlers sein.
Sie könnten auch zur Abwehr von „Unbefugten“ dienen.

Wenn man die Höhlenmalereien heute anschaut, kann man
nur fasziniert sein, unter welchen Bedingungen und mit
welchen Mitteln die Künstler dieses Zeitalters in der
Steinzeit ihre Werke an die Wände brachten. Daher sind wir
auch bereit, ihnen tiefere Bedeutung beizumessen. Es
können nicht einfach Grafitis gewesen sein, die aus
Langeweile oder Schlaflosigkeit in langen Nächten Zeit,
vielleicht Einsamkeit oder Angst vertrieben haben. Steckt
also ein bestimmter Glaube oder ein Ritual dahinter? Waren
vielleicht Schamanen am Werk und was haben sie dort für



wen getan? Handelte es sich um Kunst unter Drogen oder
anderen Ausnahmezuständen? Das lässt sich aus unserer
Sicht nur phantasieren.

Jedenfalls liegt das vermutete Religiöse in einer
Verbildlichung und Symbolisierung von Mitgeschöpfen und
von sich selbst sowie Mischformen.

In einer Titelgeschichte griff der Spiegel das anscheinend
„plötzliche“ Auftreten künstlerischer Aktivitäten der
Menschen auf. „Wer diese Höhlenbilder sieht, ahnt etwas
von der Sehnsucht ihrer Urheber. Sie hielten Wünsche fest.
In Chauvet12 wird das Bestiarium der Natur zum Stillleben
erlöst. Was sonst flieht, rast und davonstiebt, ob Pferd oder
Hirsch - im Flackerlicht urzeitlicher Fettfunzeln war es
harmonisch erstarrt und in die Ewigkeit entrückt.“ 13

Noch ältere Schnitzereien könnten als Andenken, Symbol,
Talisman oder heiliger Gegenstand benutzt worden sein.
Menschen-, Tier- und Mensch-Tier-Darstellungen, auch
funktionsfähige Flöten wurden in schwäbischen Albhöhlen
aus der Altsteinzeit gefunden (eingeordnet von 42.000 bis
43.000 vor unserer Zeit) und ergaben ein Bild von damaliger
Kultur. „Ob diese Innovationen, die auf der Alb bestens
belegt sind, durch den Einfluss von klimatischem Stress, der
Konkurrenzsituation mit einer anderen Menschenform oder
anderen sozio-kulturellen Dynamiken ausgelöst wurden,
bleibt weiter zentral im Fokus der Forschungen der
Wissenschaftler aus Tübingen und Oxford.“14 Besonderes
Aufsehen erregte der 30 cm hohe Löwenmensch15 aus der
Hohlensteinhöhle, der als Schamane gedeutet wird: „Bereits
in den primitiven Fellzelten und Höhlengewölben des
Jungpaläolithikums traten Zauberer an, die mit Masken und
Puppen die Geister der Natur nachahmten, um sie zu
beschwichtigen.“16 Ein Transzendieren der vorfindbaren
Wirklichkeit, zumindest der Versuch, mit der nicht



sichtbaren Welt zu kommunizieren und so Einfluss zu
gewinnen, kann darin vermutet werden. „So wäre es nicht
allzu weit hergeholt, sich einen Löwenmenschen-Kult
vorzustellen – wo am Lagerfeuer tanzend der Schamane
oder der beste Jäger des Clans mit übergehängtem
Löwenfell in spirituellen Kontakt zum Herrn der Tiere tritt.
Und wo löwenköpfige Elfenbeinfiguren, getragen von den
Mitgliedern des Clans, ein Wir-Gefühl schaffen – eine Gestalt
gewordene Abgrenzung von konkurrierenden
Kultgemeinschaften.“17

Mit etwas Phantasie kann man einen religiösen Kult aus den
Funden lesen: „Sogar eine Art Religion rankte sich im
Paläolithikum bereits um die Raubkatze. Das jedenfalls
deutet der Löwenmensch an, der als ein "Schlüsselfund" der
paläolithischen Kunst gilt. Die Mehrheit der Forscher geht
davon aus, dass die knapp 30 Zentimeter hohe Figur einen
Schamanen zeigt, verkleidet im Fell des Königs der Tiere.

Mischwesen dieser Art finden sich viele im Aurignacien. Ob
sie alle Schamanen darstellen, lässt sich nicht sagen. Sicher
aber scheint: Bereits in den primitiven Fellzelten und
Höhlengewölben des Jungpaläolithikums traten Zauberer an,
die mit Masken und Puppen die Geister der Natur
nachahmten, um sie zu beschwichtigen.



Der Löwenmensch vom Hohlenstein-Stadel im Lonetal ist eine 35 - 41.000 Jahre
alte Skulptur aus Mammut-Elfenbein-gefunden auf der Website des Museums in

Ulm.

Die Bilderhöhle Chauvet deuten immer mehr Forscher als
"überregionales Stammesheiligtum", das die männlichen
Jägergruppen für Initiationsriten nutzten. Besondere
Ehrfurcht brachten sie dem Meister Petz entgegen. Eine
Felshalle ist dort mit Bärenknochen übersät. In der Mitte auf
einem Stein fand man einen Schädel des gefährlichen
Allesfressers, genannt der "Altar".“18

Damit wären als Elemente einer Glaubensvorstellung
gegeben:

Transzendieren - Überschreiten der bloßen
Vorfindlichkeit - Überschreiten der Grenzen des
Vorfindlichen z. B. durch Tiermasken als Verwandlung
Transzendieren – Kommunikation mit der unsichtbaren
Welt durch einen Schamanen, also einen besonderen
Menschen



Schaffung einer Gruppen – Zugehörigkeit, möglicher
Weise in Abgrenzung zu anderen
Abbilden des spirituellen Darstellers in Kultform als
„heilige Figur“
Abbildungen oder Kopien der „heiligen Figur“, die man
mit sich tragen kann – als Talisman und oder
Zugehörigkeitszeichen bzw. -nachweis.
Die Bannung der Gefahren der Welt und ihrer Geschöpfe
durch ihre Darstellung einerseits und durch
Zugehörigkeit andererseits
Möglicher Weise heilige Räume zur Versammlung
(Höhlen), die gemeinsames und /oder wiederkehrendes
Begehen nahe legen.

Eine andere für uns rätselhafte Erscheinung trat in der
Jungsteinzeit auf. Manche europäische Regionen sind
übersät mit faszinierenden Großsteingräbern und Menhiren.
Es gibt sie rund um das Mittelmeer bis hin nach Indien,
zudem in Südamerika. Menhire sind senkrecht aufgestellte
Steine ohne heute erkennbare Funktion. Ihre rätselhafte
Dauerhaftigkeit und interessante Bauweise regen noch
heute die Phantasie an. Die Menhire könnten



Landschaftszeichen oder Hinweise auf besondere Orte oder
Wege gewesen sein. Aber sie haben zumindest an manchen
Stellen auch magische Bedeutung erhalten. So erzählt eine
Legende über einen großen Stein vom Weltuntergang: „Man
sagt, daß er alle hundert Jahre um eine Daumenlänge in die
Erde absinkt und sein vollständiges Verschwinden den
Weltuntergang verkünden würde.“19 Diese Vorstellung eines
Maßes der ablaufenden Zeit setzt doch immerhin den
Gedanken von Anfang und Ende der Welt voraus. Der Stein
stellt zumindest noch einige Zeit in Aussicht, in der der
Lebensraum gesichert ist. Er schafft also Gewissheit in einer
unsicheren Welt. Warum aber sollte man sich sonst die
Mühe machen, mit menschlichen Kräften eine solche
Endzeituhr, eine Wegmarke oder ein Herrschaftszeichen
aufzubauen?

Menhire könnten ebenso als Verbindung von Himmel und
Erde gedeutet werden, ähnlich einem Kirchturm. Damit wäre
ein Hinweis auf „Größeres“, „Überdauerndes“, vielleicht
sogar „Ewiges“ gesetzt, darauf, dass Himmel und Erde von
menschlichen Kräften verbunden werden können. Das geht
über das schlichte Wahrnehmen des Vorfindlichen hinaus. Es
zeugt von der Vorstellung, man könne das Irdische mit
Außerirdischem verbinden. Auch hier erscheint so eine Form
des Abstrahierens und Transzendierens.



Menhir von Champ Dolent

Großsteingräber, Menhire oder Steinkreise können nicht
einfach mal so aufgestellt worden sein. Allein der Transport
der Steine, oft über viele Kilometer Entfernung, brauchte als
Grundlage für das Zusammenwirken vieler Menschen
zumindest eine gemeinsame tragende Idee, Überzeugung
und Organisation, also einen Ansatz von Kultur oder
Glauben. Anders wären derart mühsame und aufwendige
Arbeiten aus unserer Sicht nicht denkbar. Schon die
Bauweise der Großsteingräber drängt sich heutigen
Betrachtern als Häuser für die Ewigkeit geradezu auf. Sie
bilden einen nach Jahrtausenden noch heute wasserdichten
und gesicherten stabilen Raum, dessen Zugang man
verschließen, aber auch öffnen konnte. Die weitere



Verbreitung der Grabbauten und Grabbeigaben zeugen
überdies davon, dass Menschen in der damaligen Zeit
weltweiten Austausch pflegten und sich irgendeine
Vorstellung davon machten, dass nach dem Tode noch
Nahrung und Statuszeichen gebraucht werden könnten. Wer
möchte, kann auch die Form der Grabhügel deuten. Es
könnte eine Nachbildung des Mutterleibes sein. Wer einmal
durch einen intakten schmalen Gang in ein intaktes Grab
gekrochen ist, kann diese Version gut und schwitzend
nachvollziehen. Die nahe liegende Vorstellung wäre:
Rückkehr in den Mutterschoß (der Erde) als eine Form des
Transzendierens.

Gut erhaltener Dolmen von innen

Somit ergeben sich weitere Elemente von
Glaubensüberzeugungen:

Gemeinsame Überzeugungen, die in gemeinsame,
organisierte Tätigkeiten münden.
Feste selbst errichtete Strukturen für die Verbindung des
Vorfindlichen mit der anderen Welt.



Zugang zu einer Vorstellung von Zeit und Ewigkeit.
Umgangsformen mit dem Tod und den Toten, auf feste
Plätze und ein „anderes“ Leben bezogen.
Tod als Transzendieren (hinübergehen) in die andere
Welt.
Offenbar weite Verbreitung ähnlicher oder gleicher
Ideen. Dabei ist es gleichgültig, ob diese Verbreitung
durch äußere Nachahmung oder durch Ideentransfer zu
Stande kommt.
Einrichtung zentraler ritueller geschützter Räume oder
Plätze für Sippen oder größere Gruppen von Menschen.
Aufgrund von Grabfunden denkbare Hierarchisierung
der Gruppen.

Wer in den großen Gräbern bestattet wurde, ist nicht
überliefert. An vielen Stellen geht man von einer
mehrfachen Belegung über Jahrzehnte oder Jahrhunderte
hin aus. Damit würde es sich um Gemeinschafts-Grabstätten
handeln. An anderen denkt man an die Bestattung einzelner
bedeutender Personen, für die dieser Aufwand getrieben
wurde.

Weitere Hinweise geben Kreisgrabenanlagen wie die von
Goseck, die rund 7000 Jahre vor unserer Zeit errichtet
wurde. Dieses Zeugnis einer frühagrarischen Gesellschaft
diente vielleicht zur Bestimmung der Sonnwenden oder
anderen astronomischen Gegebenheiten, wurde aber
offenbar für Zusammenkünfte und Mahlzeiten rituell
genutzt. Darauf deuten große Mengen von gefundenen
Rinderknochen und Gefäßresten hin. Die Größe der Anlage
mit 71 Metern Durchmesser, zwei Palisadenreihen,
bestehend aus 1700 Pfählen, mit drei Zugängen lässt eine
kultische Benutzung vermuten, die etwa 200 Jahre
angedauert haben könnte. Diese Vermutung bestärkt auch



der Fund von Menschenknochen, die vielleicht aus rituellen
Gründen säuberlich abgeschabt worden waren. Im Westen
von Österreich wurden solche Anlagen in einer Anzahl
gefunden, die vermuten lässt, dass jede Siedlung eine
davon besaß - ähnlich wie heute Kirchen, Moscheen, andere
Gemeinschaftsgebäude oder vielleicht ein Marktplatz.20
Immer wieder werden auch Siedlungen in der Nähe der
Anlagen nachgewiesen.

Ähnliche Befunde bietet das englische Stonehenge rund
2000 Jahre später in der Endphase der Steinzeit. Für
Stonehenge wurde sogar versucht, den Bedarf an
Arbeitskräften zu ermitteln. In den Bauphasen mussten
sicher Tausende von Menschen zusammenarbeiten.21 Die
konnten dann nicht gleichzeitig für Ernährung oder andere
Alltagsdinge sorgen, mussten also von anderen ernährt
werden. Das setzt eine arbeitsteilige Gesellschaft mit
entsprechenden Planungen voraus. In dieselbe Zeit fällt
auch die so genannte Himmelsscheibe von Nebra (in der
Erde vergraben ca. 1600 v. Chr.). Sie ist die älteste bekannte
konkrete Darstellung des Himmels. Sie könnte ebenso zur
Bestimmung der Sonnwenden wie auch anderen
Himmelsbeobachtungen gedient haben. Auch weitere
rituelle oder kultische Zwecke sind denkbar.

Kreisgrabenanlage Goseck



https://www.orangesmile.com/extreme/de/mysterious-
structures/goseckcircle.htm

In der Zusammenschau der Eindrücke, welche die
Hinterlassenschaften der Steinzeit und der beginnenden
Bronzezeit auslösen, findet man Elemente einer Gruppe von
Menschen, die sich mit sich selbst und mit der Umwelt, in
der sie leben, auseinandersetzen. Dadurch haben sie
Formen des Umgangs gefunden, die uns an
Glaubensvorstellungen denken lassen. Zugleich hinterlassen
sie nicht nur eine Idee von „Gesellschaftsbildung“. Denn die
frühen Hinterlassenschaften sind schwerlich einzelnen
Individuen zuzuschreiben. Sie enthalten Bedeutungen und
lassen Gruppen- sowie Umweltbezüge erkennen, benutzen
symbolische Darstellungsweisen und bilden feste „ewige“
Bezugspunkte, die sich sowohl auf Lebende, als auch auf
Tote und die ‚Welt hinter der Welt’ beziehen. Sie versuchen,
Kontakt mit der vermuteten ‚anderen unsichtbaren Welt’
und ihren Kräften herzustellen und mit ihnen zu
kommunizieren. Es scheint so, als bringe diese
Kommunikation zunehmend ‚herausgehobene’ Personen
hervor, die die Gruppe stellvertretend gegenüber der
anderen Welt und umgekehrt repräsentieren, wie schon die
Löwenmenschstatuette zeigt. Zugehörigkeit und Schutz wird
durch Zeichen (Symbole) auch über das bloße
Zusammentreffen hinaus dargestellt und gelebt. Somit ist
auch das Thema „Wir und die anderen“ in der Welt: die
anderen gehören nicht zur eigenen Gruppe. (ingroup /
outgroup) Diese Gruppe besteht auch über den Tod hinaus.

https://www.orangesmile.com/extreme/de/mysterious-structures/goseckcircle.htm


Stonehenge Teilansicht

12 Stefan Simons, Eine Tropfsteinhöhle aus Beton, Der Spiegel vom 10.4.2015:
http://www.spiegel.de/wissenschaft/ mensch/chauvet-hoehle-nachbau-
mithoehlenmalerei-in-der-ardeche-eroeffnet-a-1027692.html.
13 Das magische Mammut, Der Spiegel vom 02.07.2007.
14 http://www.scinexx.de/wissen-aktuell-14784-2012-05-25.html.
15 http://www.loewenmensch.de. Das Alter wird mit 35-40.000 Jahren
angenommen.
16 Das magische Mammut.
17 https://www.wissenschaft.de/geschichte-archaeologie/im-bann-der-
loewenmenschen,Absatz 9.
18 Das magische Mammut, Der Spiegel vom 2.7.2007,
http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-521091 51.html.
19 https://www.bretagne-tip.de/megalithkultur/menhir-champ-dolent.htm.
20 Christian Pinter, Verwirrspiel im Weinviertel,
https://www.wienerzeitung.at/themen_channel/wissen/forschung/453717
Verwirrspiel-im-Weinviertel.html, vom 27.04.2012. Ebenso:
https://www.geschkult.fu-berlin.de/e/praehist/forschungspro-
jekte/Aktuelle_Forschungsprojekte/Gebautes_Wissen/KGA.pdf
21 Die Zeitschrift „Focus“ gibt einen schnellen Überblick zu Stonehenge: https://
www.focus.de/wissen/mensch/archaeologie/legenden/stonehenge-die-
entstehung-desmythischen-steinkreises_id_10163390.html - vom 3.2.2019.

http://www.spiegel.de/wissenschaft/
http://www.scinexx.de/wissen-aktuell-14784-2012-05-25.html
http://www.loewenmensch.de/
https://www.wissenschaft.de/geschichte-archaeologie/im-bann-der-loewenmenschen,Absatz
http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-521091
https://www.bretagne-tip.de/megalithkultur/menhir-champ-dolent.htm
https://www.wienerzeitung.at/themen_channel/wissen/forschung/453717
https://www.geschkult.fu-berlin.de/e/praehist/forschungspro-jekte/Aktuelle_Forschungsprojekte/Gebautes_Wissen/KGA.pdf
http://www.focus.de/wissen/mensch/archaeologie/legenden/stonehenge-die-entstehung-desmythischen-steinkreises_id_10163390.html

