


Zur Sache. Der Essay

herausgegeben von

Christine Abbt und Hartmut von Sass

3





Mohr Siebeck

Ingolf U. Dalferth

Illusionen der 
Unmittelbarkeit

Über einen missverstandenen Modus  
der Lebenswelt



Ingolf U. Dalferth, geboren 1948; Professor em. für Systematische Theo-
logie, Symbolik und Religionsphilosophie an der Universität Zürich; 
Danforth Professor Emeritus für Religionsphilosophie an der Claremont 
Graduate University (USA); Ehrendoktor der Universitäten Kopenhagen 
und Uppsala.

ISBN 978-3-16-161880-2 / eISBN 978-3-16-161881-9 
DOI 10.1628/978-3-16-161881-9

ISSN 2751-5087 / eISSN 2751-5095 (Zur Sache. Der Essay)

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind 
über http://dnb.dnb.de abrufbar.

©  2022 Mohr Siebeck Tübingen.  www.mohrsiebeck.com

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes 
ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig und strafbar. Das gilt ins-
besondere für die Verbreitung, Vervielfältigung, Übersetzung und die Ein-
speicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Das Buch wurde von Martin Fischer aus der Minion gesetzt, von Gulde 
Druck in Tübingen auf alterungsbeständiges Werkdruckpapier gedruckt 
und gebunden.

Printed in Germany.



Vorwort

Der vorliegende Essay ist ein Beitrag zur philosophischen De-
batte über Realismus und Unmittelbarkeit. Meine These ist, dass 
die verbreitete Berufung auf epistemische Unmittelbarkeit als 
Realitätsindikator im Weltverhältnis der Menschen ein Missver-
ständnis des lebensweltlichen Grundmodus der Selbstverständ-
lichkeit ist. Was selbstverständlich ist, halten wir für unmittelbar 
gewiss. Es scheint ja keiner Begründung zu bedürfen. Doch diese 
Gleichsetzung von Selbstverständlichkeit mit Unmittelbarkeit ist 
ein Irrtum.

Wir leben alle in einem Feld mehr oder weniger geteilter 
Selbstverständlichkeiten. Die werden fragwürdig, wenn wir 
auf Widerstände stoßen, andere Ansichten kennenlernen, neue 
Sachverhalte entdecken und anderen Gesichtspunkten begegnen. 
Dann gerät die Selbstverständlichkeit unserer bisherigen Gewiss-
heiten ins Wanken und wir bemühen uns um neue Orientierung, 
indem wir Altes durch Neues ersetzen oder Gründe für das su-
chen, was wir bisher ohne Gründe vertreten haben. So oder so 
stellen wir in Frage, was zuvor gewiss schien (es könnte auch an-
ders sein), werden sensibel für Alternativen zum Gewohnten (es 
könnte so oder anders sein) und suchen nach Gründen für das, 
was bisher fraglos galt (warum sollte es eher so als anders sein?). 
An die Stelle unmittelbarer Gewissheiten treten dann mehr oder 
minder gut begründete Überzeugungen.

Deren Überzeugungskraft verdankt sich ihren Gründen, ist 
also vermittelt und nicht unmittelbar. Das führt früher oder 
später auf die Frage, was bei diesem Wechsel vom Unmittel-
baren zum Vermittelten denn verloren ging. Dass dies viel, ja 
das Entscheidende sei, war seit jeher die Befürchtung der kultur-
kritischen Sehnsucht nach Unmittelbarkeit, echtem Erleben und 



wahrem Leben in der Harmonie mit der Natur im Gegensatz zu 
den als lebensfeindlich erlebten Verstrickungen in die digitalen 
Distanzierungen einer manipulativen technologischen Kultur 
und kapitalistischen Konsumerökonomie.

Ehe man sich in diesen Gegensatz treiben lässt, sollte man sich 
freilich fragen, ob dieser Wechsel überhaupt so zu beschreiben 
ist. Ist das, was wir rückblickend als unmittelbar bezeichnen, 
nicht eine Täuschung, weil wir immer nur von irgendwie schon 
Vermitteltem zu anders Vermitteltem übergehen? Dafür werde 
ich im Folgenden plädieren. Aber auch wer das nicht so sieht, 
kann kaum bestreiten, dass lebensweltliche Selbstverständlich-
keit etwas anderes ist als Unmittelbarkeit. Vermittelt lebt nicht 
erst, wer die Lebenswelt verlassen hat. Auch in ihr erlebt man 
die Wirklichkeit nicht unmittelbar. Die beiden Unterscheidun-
gen zwischen Unmittelbarkeit und Vermittlung und zwischen 
Selbstverständlichkeit und Entselbstverständlichung reden nicht 
vom Gleichen. Entselbstverständlichung ist die Aufdeckung der 
Abgründe hinter dem für selbstverständlich Gehaltenen und ge-
rade so der Motor aller Kulturentwicklung. Sie ist aber kein Weg 
aus der Unmittelbarkeit des Erlebens in die entfremdenden Ver-
mittlungsformen der Kultur. Kultur korrumpiert die Menschen 
nicht, jedenfalls nicht zwangsläufig, und es gibt keine vorkul-
turelle Idylle, in der wir unmittelbar am Leben teilhätten. „Die 
Lebenswelt ist […] nie die Welt, in der wir leben. Sie ist immer 
schon suspendiert“, wie Hans Blumenberg zu Recht betont.1 Sie 
ist kein vorkultureller Zustand, sondern ein „unentbehrlicher 
Grenzbegriff “ zum Verständnis der Welt, in der wir leben, indem 
sie gerade durch „ihren Mangel an Possibilität“2 auf die Potenzen 
der Möglichkeiten verweist, die der Welt der Vermittlungen, in 
der wir leben, eingezeichnet sind und von uns nur zu unserem 
eigenen Schaden ignoriert werden. Konkretes Leben ist immer 

1 Hans Blumenberg, Theorie der Lebenswelt, Berlin: Suhrkamp 2010, 
165.

2 Ebd.

VorwortVI



schon Vermittlung, und das Erleben des Lebens auch. Das gilt für 
alle Weisen, in der Welt zu leben. Selbstverständlichkeit ist daher 
etwas anderes als Unmittelbarkeit und Entselbstverständlichung 
nicht dasselbe wie Vermittlung. Beides ist zu unterscheiden, und 
ohne das zu tun, wird man nicht realistisch vom menschlichen 
Leben reden können.

Die folgenden Ausführungen führen Überlegungen weiter, 
die italienisch und englisch erschienen sind: The Actuality of 
Appearing: Towards a phenomenological philosophy of religion, 
Paradigmi XXXVI (2018): 239–259; La Realtà dell’ Apparire. 
L’impostazione di una filosofia della religione fenomenologica, 
in: Guiseppe Noberasco/Francesca Peruzzotti (eds.), Il Segreto 
Della Libertà. Studi in onore die Sergio Ubbiali nel suo LXX com-
pleanno, Milano: Edizione Glossa, 2021, 67–95. Ich danke den 
Verlagen für die Erlaubnis, auf diese Texte zurückzugreifen. Und 
ich danke Christine Abbt und Hartmut von Sass für ihre Hinwei-
se und Rückfragen, die mir geholfen haben, meine Überlegungen 
zu präzisieren und einen besseren Text vorzulegen. Ob er gut ist, 
müssen andere entscheiden.

Zürich, Mai 2022� Ingolf U. Dalferth

Vorwort VII





Inhalt

Vorwort  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 V

Teil I: Neuer Realismus?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 1
1.	Die Kritik des Neuen Realismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 1
2.	Eine fragwürdige Entgegensetzung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 6
3.	Die Vielfalt des Unmittelbaren  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 13

Teil II: Von der Unmittelbarkeit zur 
Selbstverständlichkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 21
 1.	Ekstatische Unmittelbarkeit: Unmittelbarkeit 

als Jenseits des Vermittelten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 21
 2.	Religiöse Unmittelbarkeit: Unmittelbarkeit 

als das Andere der Alltagsordnung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 24
 3.	Erlebte Unmittelbarkeit: Die Welt ist, wie wir 

sie erleben  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 29
 4.	Epistemische Unmittelbarkeit: Unmittelbarkeit 

als argumentationslogisches Postulat  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 33
 5.	Transzendentalontologische Unmittelbarkeit: 

Die Unmittelbarkeit des Unbedingten  . . . . . . . . . . . . . . . .                	 40
 6.	Kosmologische Unmittelbarkeit: Die Unmittelbarkeit 

der Gegenwart des Ganzen im Gefühl  . . . . . . . . . . . . . . . .                	 42
 7.	Phänomenologische Unmittelbarkeit: Sinnliche 

Gewissheit als epistemische Dunkelheit  . . . . . . . . . . . . . .              	 44
 8.	Semiotische Unmittelbarkeit: Ausdruck, Vorstellung, 

Darstellung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 48
 9.	Unmittelbarkeit als Beschreibungsbegriff  

oder als Grenzbegriff  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 53
10.	Unmittelbarkeit und Selbstverständlichkeit  . . . . . . . . . . .           	 55
11.	Unmittelbarkeit als Signatur des Wirklichkeitszugangs?  	 59



Teil III: Die Realität des Erscheinens  . . . . . . . . . . . . . . . .                	 67
1.	Natürliche Einstellung und phänomenologische 

Distanzierung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 67
2.	Erscheinung und Einbildung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 71
3.	Von den Erscheinungen zum Erscheinen  . . . . . . . . . . . . . .              	 74
4.	Vom Erscheinen zum Ort des Erscheinens  . . . . . . . . . . . . .             	 77
5.	Von der Phänomenologie des Erscheinens� zur 

Hermeneutik der Lebenswelt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 82
6.	Die Duplizität des Erscheinens  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 85
7.	Erscheinen als Modus des Seins  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 90
8.	Indexikalität als Realitätsindikator  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 94

Teil IV: Von der Möglichkeit des Erscheinens� 
zur Wirklichkeit Gottes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 99
1.	Der Ansatz einer Phänomenologischen Theologie  . . . . . .      	 99
2.	Unmittelbarkeit und Vermittlung� in der Perspektive 

einer Phänomenologischen Theologie  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	103
3.	Die Entdeckung Gottes im Denken  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	106

InhaltX



Teil I

Neuer Realismus?

1. Die Kritik des Neuen Realismus

Seit einigen Jahren gibt es wieder einen „neuerdings erhobenen 
vornehmen Ton in der Philosophie“1, der sich öffentlich Gehör zu 
verschaffen sucht. Unter der Flagge eines Neuen Realismus wer-
den grundsätzliche Anfragen an die gegenwärtige Philosophie, 
Wissenschaft und technologische Kultur gestellt.2 Aufgespannt 
zwischen den Polen einer kulturalistischen Spätmoderne und 
eines naturalistischen Szientismus sei die Gegenwartskultur ver-
fangen in Figuren medialer Vermittlung und digitaler Abstraktion 
und habe den Sinn für die Bedeutung und Bedeutsamkeit der 
Unmittelbarkeit verloren. Man verstehe nicht mehr, worum es 
da geht, und beachte nicht, was damit auf dem Spiel steht: die 
Teilhabe an der Wirklichkeit der Welt und das Ernstnehmen 
der Realität des Lebens. Stattdessen lasse man sich den Blick auf 
die Wirklichkeit durch kulturelle Konstruktionen oder wissen-
schaftliche Abstraktionen verstellen, kenne nur Meinungen oder 
nehme nur ernst, was man durch eine naturalistische Brille zu 
sehen vermöge, und negiere durch die Fixierung auf kulturelle 
Konstrukte oder die empirischen Daten eines methodischen Na-
turalismus die Möglichkeit von Wahrheit und genuinem Wissen 
von Wirklichem.

1 Vgl. Immanuel Kant, Von einem neuerdings erhobenen vornehmen 
Ton in der Philosophie, AA VIII, 387–406.

2 Maurizio Ferraris, Manifest des neuen Realismus, Frankfurt am 
Main: Klostermann 2014, bes. Kap. 1 und 2.


