




ALBRECHT MAHR

Von den
ILLUSIONEN

einer unbeschwerten
KINDHEIT

und dem Glück,
ERWACHSEN

zu sein



Die in diesem Buch vorgestellten Informationen und Empfehlungen sind nach
bestem Wissen und Gewissen geprüft. Dennoch übernehmen der Autor und der
Verlag keinerlei Haftung für Schäden irgendwelcher Art, die sich direkt oder
indirekt aus dem Gebrauch der hier beschriebenen Methoden ergeben. Bitte
nehmen Sie im Zweifelsfall beziehungsweise bei ernsthaften Beschwerden
immer professionelle Diagnose und Therapie durch ärztliche oder
psychotherapeutische Hilfe in Anspruch.

1. eBook-Ausgabe 2022
© 2016 Scorpio Verlag GmbH & Co. KG, München
Umschlaggestaltung: FAVORITBUERO, München

Umschlagabbildung: © roundstripe/shutterstock.com
Layout und Satz: BuchHaus Robert Gigler, München

Konvertierung: Bookwire

ePub-ISBN: 978-3-95803-523-2

Das eBook einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede
Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne

Zustimmung des Verlags unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für
Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung
und Verarbeitung in elektronischen Systemen. Der Nutzer verpflichtet sich, die

Urheberrechte anzuerkennen und einzuhalten.

Alle Rechte vorbehalten.
www.scorpio-verlag.de

http://shutterstock.com/
http://www.scorpio-verlag.de/


Für Brigitta, Johannes und Ines



Inhalt

Einführung

»Werdet wie die Kinder«: Ein spirituelles Missverständnis
Erwachsen sein
Zum Aufbau des Buches: Eine Lesehilfe

1. Kapitel
Positiv hoffnungslos – Über den erwachsenen Umgang mit
kindlichen Illusionen

Zugehörigkeit: Urtrieb und Notwendigkeit
Selbstbilder: Garanten unserer Zugehörigkeit
Der Wächter: Ein mächtiger Irrtum in der Zeit
Der scheinbar harmlose Wächter: To-do-Listen
Der Wächter als Lebensgefahr
Der Wächter: »Willst du mich überwinden, so musst du

wachsen«



2. Kapitel
Die Eltern und die sauren Trauben – Unser Standort im
Strom von Vorfahren und Nachkommen

Einschließlichkeit
»Die Bürde des Menschen ist unantastbar«
Wie wir unsere Vorfahren wahrnehmen, so wirken sie in

uns
Ungehorsam gegenüber den Vorfahren als Ausdruck von

Respekt

3. Kapitel
Die freundlichen Toten – Gute Gedenkstätten

Heilsame Grenzen zwischen Lebenden und Gestorbenen
Sterben als Wandlung
Angst vor den Toten
Zum Wesen der Toten und unsere Vorstellungen von ihnen
Zweierlei gute Gedenkstätten
Was sind gute kollektive Gedenkstätten?

4. Kapitel
Identitäten: Segen, Abgründe und Lösungen oder »Wer bist
du?« – »Ich bin niemand«

Was ist Identität?
Unsere neurobiologische Grundausstattung:

Glückshormone bei Kooperation und Altruismus
Am Anfang: Gesunde, primäre Identitäten



Gefährliche Einengung: Hermetische Identitäten
Gefährliche Ausweitung: Kollektive Identitäten in

Großgruppen
Mörderische Identitäten – Wie kommt es dazu?
Exkurs: Ein psychopolitischer Pionier
Drei weitere Faktoren, die Identitäten gefährlich verändern

können
Erwachsen werden und die Notwendigkeit radikaler

existenzieller Bewährung
Exkurs: »Peace Studies« – Ein harter und guter Weg
Eine Zwischenbilanz: Vier Merkmale für gefährliche

Identitäten und die vier Medizinen dafür

5. Kapitel
Unser »wissender Körper«

Das Naturwunder Körper: Einige erstaunliche Zahlen und
Befunde und – nicht aufgeben!

Merkwürdige Verbindungen: Die Kommunikation mit
Pflanzen und mit eigenen Körperzellen

Körperwissen und Körpersprache
Systemisches Körperwissen: »Meine Leute sind alle in

meinem Körper«
»Das Trauma liegt nicht im Ereignis, sondern im Körper«
Traumaauflösung ist Körperarbeit
Das Leiden am Körper, unreife Körperfeindlichkeit und

erwachsene Körperfreundlichkeit
Der sexuelle Körper – Anarchie im eigenen Haus
Sexuelle Erfahrungen – Von heilig bis schrecklich
Zur »Kontrolle« von Sexualität
Sexualität, Gender, Kultur und systemisches Wissen



Der Segen medizinischen Fortschritts – Am Beispiel der
Palliativmedizin

Die Würde-Therapie
In summa: Erwachsen im Körper

6. Kapitel
Das Herz – Der springende Punkt

Wissenschaftliches zum Herzen
Das kommunikative Herz: Neuronal, hormonell,

elektromagnetisch und per Druckwellen
Das intelligente Herz: Herzkohärenz, Flow und womöglich

Vorausahnung
Im Herzen alles fühlen – Aus dem Herzen keine

Mördergrube machen
Das Herz als Wegweiser
Exkurs: Das Herz der anderen – Herztransplantation
Damit aus einer Organtransplantation etwas Gutes werden

kann
Das spirituelle und das wissenschaftliche Herz – Ein Herz
Das Herzensgebet
Zusammenfassend: Das erwachsene Herz

7. Kapitel
Sucht – Die Sehnsucht nach einem guten Leben

Süchtig machen kann alles
»Drogen« sind nicht per se pathologisch
Hungrige Geister



Aus der Arbeit mit Drogenabhängigen
Krank machende Familienstrukturen: Notgereifte und

überforderte Kinder
Die Bedeutungen der Drogen
Was therapeutisch hilft: Spiritus contra spiritum oder

Spiritualität statt Spirituosen
Nützliches für die Therapie
In summa: Co-intelligente Nüchternheit, ein erwachsener

Umgang mit Sucht

8. Kapitel
Kollektive Weisheit – Kollektive Dummheit – Kollektiver
Wahnsinn

Herausforderungen kollektiv lösen
Was ist kollektive Weisheit?
Eine größere Familie: Die Verwandten von kollektiver

Weisheit
Gute Bedingungen für kollektive Weisheit
Gemeinsam sind wir blöd – Wie entsteht kollektive

Dummheit?
Des Teufels Advokat oder wie Gruppendenken verhindert

werden kann
Gleichschaltung und ihre Bedingungen – Wie entsteht

kollektiver Wahnsinn?
Traumaheilung in der Gemeinschaft
Ein guter Umgang mit kollektiver Weisheit und ihren

Widersachern

9. Kapitel



»Der Krieg ist wie die Liebe: Er findet immer einen Weg« –
Anmerkungen zur Unvermeidbarkeit von Krieg und zu
Möglichkeiten jenseits von Krieg

Naive Vorstellungen vom Frieden
Die Menschheitsgeschichte ist eine Gewalt- und

Kriegsgeschichte
Der Krieg: Faszinosum, Verheißung, Sinngebung
Eine herausfordernde Liste: Was für die unwiderstehliche

Anziehungskraft oder gar »Notwendigkeit« von Gewalt
und Krieg spricht

Überraschendes: Gewalt nimmt ab
Was haben wir richtig gemacht?
Exkurs: Systemische Momentaufnahmen in der

Europäischen Union und in den Vereinten Nationen
Auf Engelsflügeln – Frauen und der Rückgang von Gewalt
Versuche zu Lösungen jenseits von Krieg
»Der Krieg ist wie die Liebe, er findet immer einen Weg« –

Ist das so?

10. Kapitel
JETZT – Die einzig wirkliche Wirklichkeit

Ganz ins Jetzt kommen
Ewiges Damals und Jetzt
Was ist das Jetzt?
Erholung bei Haikus
Jetzt für jedefrau und jedermann
Förderliche Vergangenheit – Die Kunst, sich gut zu

erinnern und gut zu vergessen



11. Kapitel
Jetzt in Auschwitz

Auschwitz ist heute auch ein guter Ort
Gewandelt? Rudolf Höß, Kommandant von Auschwitz
Ein zunehmend attraktives Ziel für Touristen
»Lass mich durch deine Augen sehen«

Epilog

Das Glück, erwachsen zu sein: »Was ist nicht Gnade?«
Nichts glauben
Die eigene Pest lieben
Festhalten, aufgeben und fallen: Auf die eigenen Füße

Anhang

Systemaufstellungen – Bewusstseinslaboratorien für das
Erwachsensein

Dank
Literatur



Einführung

»Werdet wie die Kinder«: Ein spirituelles
Missverständnis
Kind zu sein wird oft verstanden, als unbeschwert,
spielerisch und spontan ein Leben ganz im Jetzt zu führen,
voller Entdeckerfreude, Abenteuerlust und erfrischender
Sorglosigkeit. Und Gott sei Dank gibt es solche glücklichen
Kinder tatsächlich.

Und dennoch – Leiden heißt oft, die Welt mit den Augen
eines Kindes zu sehen. Denn die Möglichkeiten des
kindlichen Bewusstseins sind von Natur aus begrenzt und
bringen ein Kind dazu, vieles auf sich zu beziehen und sich
entsprechend belastet zu fühlen. Ist die Mutter zum
Beispiel krank, ruft dies bei ihrem Kind oft den innigen
Wunsch hervor, sie zu entlasten, und die Überzeugung,
dafür vielleicht verantwortlich und, bei rechter
Anstrengung, irgendwie auch fähig zu sein. Was zu
chronischer Überforderung und zu Gefühlen von Versagen,



Minderwertigkeit und Schuld führt. Als Erwachsener erlebt
sich dieser Mensch später dann unter dem unbewusst
fortdauernden Einfluss dieses Kinderbewusstseins ständig
als verantwortlich, überanstrengt, untergründig erbost und
entsprechend unglücklich.

In ihren Bewusstseinsgrenzen deuten Kinder ihre
Lebenswirklichkeit immer wieder zu ihren Ungunsten und
verknüpfen Ursachen und Wirkungen oft auf eine Weise,
die für sie belastend oder gar ängstigend ist, indem ein
Kind zum Beispiel annimmt: »Irgendwie liegt es an mir,
dass meine Eltern so unglücklich sind und andauernd
streiten. Wenn ich nicht da wäre, dann …«

Wenn Kinder unter traumatisierenden Umständen – also
zum Beispiel von selbst schwer traumatisierten,
vernachlässigenden oder drogenabhängigen Eltern –
empfangen beziehungsweise gezeugt werden und das
bereits während ihrer Zeit im Mutterleib und mehr noch
nach ihrer Geburt erleben und spüren, gelten die
skizzierten Glückseinschränkungen natürlich noch viel
mehr.

Die als glücklich und unbeschwert idealisierte Kindheit
ist für zahlreiche Kinder oft alles andere als nur schön,
sondern von viel Furcht, Unsicherheit und Verwirrung
geprägt, mit denen sie in ihrem kleinen Bewusstsein nicht
gut umgehen können. So kann das Jesuswort »Werdet wie
die Kinder« leicht missverstanden werden.

Nach Matthäus 18, 1–5 beschäftigen sich die Jünger mit
der Rangfolge untereinander und fragen Jesus: »Wer ist
doch der Größte im Himmelreich?« Jesus bittet darauf ein
Kind mitten in die Runde und sagt: »Wenn ihr nicht
umkehrt und werdet wie die Kinder, so werdet ihr nicht ins
Himmelreich kommen. Wer nun sich selbst erniedrigt und
wird wie dieses Kind, der ist der Größte im Himmelreich.«



Wenn wir zustimmen, dass mit »Himmelreich« kein
äußerer Ort, sondern ein weit entwickelter, gereifter
Bewusstseinszustand gemeint ist, und wenn wir dieses
merkwürdige »sich selbst erniedrigen« zu verstehen
suchen als das Wesensmerkmal eines Kindes im Sinne von
Unbekümmertheit, Einfachheit, Bescheidenheit und
mitfühlender Offenheit, so ist das für die meisten
Menschen die Frucht eines langen Bewusstwerdungs- und
Reifungsprozesses, der eines Tages vielleicht in die innere
Verfassung des »Himmelreichs« führen kann. Jesus spricht
dann mit dem Bild vom Kind offensichtlich über einen
Reifungs- und Läuterungsweg, der nur einem erwachsenen
Bewusstsein möglich ist, der also nicht als »Zurück in die
Kindheit« gemeint sein kann, sondern als »Vorangehen zum
Immer-bewusster- und damit Immer-erwachsener-Werden«.

Die Kindergleichnisse Jesu wurden von Theologen häufig
so missverstanden, wie die jeweiligen Autoren sich vor
ihrem zeitgeschichtlichen, beruflichen und persönlichen
Hintergrund Kinder vorstellten oder wünschten. »Meist
lesen die Auslegenden den Text, als hieße es: ›Werdet wie
die braven Kinder‹«, und das heißt zum Beispiel: »… nicht
stolz, frei von Bosheit und Streit … nicht frech, sie hassen
und lügen nicht, glauben, was man ihnen sagt … fromm
und fröhlich … nimmt die Strafen seiner Eltern an …
anspruchslos …« (Luz 1997).

Die Situation von Kindern zur Zeit Jesu war jedoch alles
andere als beneidenswert. Sie galten wenig, waren rechtlos
und wurden auch zur Sklavenarbeit herangezogen. Sie
waren gesellschaftlich »niemand«, und darauf mag Jesus
hingewiesen haben: das Himmelreich als »das Königreich
der ›Niemande‹«. »Ein Reich der Kinder ist ein Reich, in
dem niemand was ist oder jeder ein Niemand« (Crossan
1994), wo es nicht auf Status oder Leistung ankommt,



sondern auf einfaches So-Sein. Danach sind Kinder in sich
bereits vollkommen, ohne sich dessen noch gewahr zu sein.

Das Missverständliche beim Bild von den Kindern
spiegelt auch einen häufigen psychologisch-spirituellen
Irrtum wider, den der amerikanische Anthropologe Ken
Wilber als »Prä-Trans-Trugschluss« bezeichnet: die
Verwechslung der kindlichen vorrationalen und
vorbewussten Wahrnehmung (»prä«) mit dem
transrationalen, gereiften und erwachsenen Bewusstsein
(»trans«), ebendem »Himmelreich« – als das Königreich
der bewussten, lebensfreundlichen »Niemande«.

Erwachsen sein
Das Erwachsensein genießt nicht immer einen guten Ruf.
Es ist die Rede von ständigem Leistungs- und
Verantwortungsdruck, erschöpfendem Leerlauf, Stress und
chronischen Erkrankungen, Verlust von Spontaneität und
Kreativität, von Erstarrung in Traditionen und
Konventionen oder von quälender Sinnleere. »Das
vorherrschende Bild des Erwachsenseins vermengt all
diese Bedeutungen zu einem einzigen sauren Gebräu«
(Neiman 2014). Und tatsächlich leben wir als Erwachsene
allzu oft in dieser Verfassung.

Bei genauerem Hinschauen aber kann uns nichts
Besseres widerfahren als das Erwachsenwerden, nichts
Beglückenderes als das Erwachsensein. Damit ist der
Prozess gemeint, der unser Bewusstsein aus der Enge und
der Gefangenschaft der kindlichen Vorstellungen
herausführt in eine zunehmende Weite, die vor allem durch
die Qualitäten Klarheit, Leichtigkeit, Selbstliebe, Liebe zu
unseren Mitmenschen und zum Leben, Freundlichkeit,



Wohlwollen anderen gegenüber und – nicht zuletzt – durch
Humor auch in schwierigen Lebenslagen ausgezeichnet ist.

Tatsächlich haben Kinder oft viel weniger zu lachen als
Erwachsene! Wie bereits angesprochen, deuten sie in ihren
Bewusstseinsgrenzen ihre Lebenswirklichkeit immer
wieder zu ihren Ungunsten und verknüpfen Ursachen und
Wirkungen oft auf eine Weise, die für sie belastend oder
gar ängstigend ist.

Wenn wir die viel größeren Möglichkeiten unseres
erwachsenen Bewusstseins nutzen und ausschöpfen, so
lebt es sich viel freier, als das vielen von uns als Kind
möglich war. Das geschieht natürlich nicht von selbst,
sondern braucht Einsicht, Förderung und Übung. Unser
Bewusstsein wachsen und erwachsen werden zu lassen ist
wie das Erlernen eines Musikinstruments, auf dem wir mit
der Zeit immer schönere Töne hervorbringen.

Vom Glück, erwachsen zu sein – davon handelt dieses Buch.
Es geht dabei nicht so sehr um das Noch-erwachsen-
Werden als vielmehr um das Glück, zu realisieren, dass wir
bereits erwachsen sind – auch wenn wir uns nicht immer so
fühlen mögen.

Ich habe in den folgenden Kapiteln meine Erfahrungen
als Arzt sowie als psychoanalytischer und systemischer
Psychotherapeut1 – mit langjähriger Praxis als
Abteilungsleiter in einer psychotherapeutischen Klinik –,
als Ehemann und Vater, als Bürger der Bundesrepublik
Deutschland und auch manchmal so empfindender
Weltbürger zusammengetragen. Erfahrungen, die mir am
Herzen liegen, die das Erwachsensein und Wege dorthin
beleuchten und die dazu ermutigen, eigene Möglichkeiten
zu erkunden. Ich greife dabei auf frisch überarbeitete
eigene Vorträge und Fachartikel zurück, auf neu verfasste
Texte, auf Erfahrungen von zahlreichen Reisen und von



vielen Jahren Schulungen in Zen- und Vipassana-Meditation
sowie im Diamond Approach, einer Methode, bei der
Tiefenpsychologie und Spiritualität sich verbinden. Sie wird
durch die Ridhwan-Schule vermittelt, eine in den USA
gegründete international tätige gemeinnützige
Vereinigung.

Das Wichtigste aber verdanke ich meiner Frau und
Lebensgefährtin Brigitta und unseren Kindern Johannes
und Ines, unserem Zusammenleben und unserem immer
wieder so schönen Zusammenkommen aus verschiedenen
Winkeln der Welt.

Zum Aufbau des Buches: Eine Lesehilfe
Die einzelnen Kapitel dieses Buches tragen ganz
unterschiedliche Aspekte zum zentralen Thema
»Erwachsensein« bei, sie sind also konzentrisch oder
zentripetal darum gruppiert und sollen zusammen eine
gute Orientierungshilfe dafür anbieten, wo die Leserin oder
der Leser steht und wie ihr/sein Erwachsensein weiter
gewinnen und wachsen kann.

Eine Einführung zu Beginn der Kapitel und am Ende eine
kurze Überleitung zum Folgekapitel sollen die Übersicht
erleichtern.

Die Kapitel können ohne Weiteres selektiv gelesen
werden. Einzelne Aspekte und Themen – zum Beispiel zum
Verständnis kollektiver Gewalt oder zur Spiritualität –
tauchen wiederholt auf. Das wollte ich nicht vermeiden,
sondern es geschieht im Sinne erhellender
Perspektivenwechsel.

So sorgfältig ich konnte, habe ich die Quellen von
Meinungen und Zitaten angegeben. Das war mir indessen



nicht immer möglich, und so hoffe ich, dass mir die
Kennzeichnung übernommener Ansichten gut genug
gelungen ist. Im Zusammenhang mit Beispielen gebe ich
öfter die Erfahrungen von Klienten wieder, ohne dies jedes
Mal explizit zu benennen. Die Namen wurden natürlich
jeweils geändert.

Ich folge keiner bestimmten konfessionellen Richtung,
auch wenn ich als Mitteleuropäer vielleicht häufiger auf
christliche Bilder und Begriffe zurückgreife.

Und schließlich der Hinweis, dass ich viele meiner
Erfahrungen bei meiner Arbeit mit Systemaufstellungen
gewonnen habe. Dies ist kein »Aufstellungsbuch«, ich habe
jedoch für Interessierte im Anhang eine kompakte
Zusammenfassung von den Essentials gegenwärtiger
Aufstellungsarbeit angefügt, vor allem unter dem
Gesichtspunkt des Erwachsenseins.

Beginnen wir nun die Erkundungen zum Glück,
erwachsen zu sein, mit der merkwürdigen Erfahrung von
»positiver Hoffnungslosigkeit«.

1 »Systemische Therapie«, ein Begriff, der in diesem Buch häufiger
auftaucht, bezieht sich nicht so sehr auf einzelne Personen und ihre
Beschwerden, sondern auf »das System«. Das heißt auf das Netz aller
wichtigen Personen (zum Beispiel die Familienmitglieder), die in ihren
Wechselwirkungen »das Problem« gestalten beziehungsweise dann auch
zusammen lösen können.



1. Kapitel
Positiv hoffnungslos – Über den
erwachsenen Umgang mit
kindlichen Illusionen

Am Ende einer Selbsterfahrungsgruppe kam in der Abschlussrunde die
Reihe an einen Mann, der strahlend feststellte: »Es geht mir sehr gut. Ich
habe hier alle Hoffnung verloren.« Seine Ausstrahlung war so positiv und
seine Wärme so ansteckend, dass wir mit ihm zu dem Schluss kamen, er
sei nun wohl »positiv hoffnungslos«. Gemeint war damit ein Zustand, der
eintreten kann, wenn wir schließlich alle kindlichen illusionären
Hoffnungen aufgeben können. Die Freiheit, die wir damit gewinnen, lohnt
es, die Voraussetzungen dafür genauer zu untersuchen.

Zugehörigkeit: Urtrieb und Notwendigkeit
Menschen erleben nach der Geburt eine besonders lange
Abhängigkeit von den Eltern oder von anderen
Pflegepersonen. Wir werden in einem vergleichsweise noch
sehr unreifen Entwicklungszustand geboren (wir sind



»physiologische Frühgeburten«), der uns körperlich und
seelisch für mehrere Jahre existenziell besonders auf die
Mutter, zunehmend aber auch den Vater angewiesen sein
lässt. Damit wird die sichere Zugehörigkeit zu den frühen
Bezugspersonen, zu unserer »Überlebensgruppe«,
buchstäblich zu einer Frage von Leben und Tod.

Wenn Eltern und Bezugspersonen dem Kind in seinen
ersten Lebensjahren wegen Krankheit, eigener
Traumatisierung oder aus sozialer Not keine sichere
Bindung geben können, kommt es in größte
Schwierigkeiten. Das kleine Kind versucht um jeden Preis,
seine Zugehörigkeit zu den Menschen zu sichern, von
denen es auf Gedeih und Verderb abhängig ist. Es ist
bestrebt, in den verwirrenden Erfahrungen von erlebter
Not, überforderten Eltern, großer eigener Angst und
ungestillter Bedürftigkeit einen Weg zu finden, der eines
unbedingt verhindern soll: die eigene Zugehörigkeit zu
verlieren, allein zu sein und dann – so muss das Kind
fürchten – auf womöglich schreckliche Weise sterben zu
müssen. Das kann im Extrem für das Kind zu so paradoxen
und ausweglosen Dilemmata führen wie: »Ich kann meine
Eltern am besten dadurch entlasten, dass ich gar nicht da
bin. Meine Eltern mögen oder wenigstens ertragen mich
dann am meisten, und ich darf so etwas wie ›dazugehören‹,
wenn ich verschwunden bin.«

Mildere Formen von kindlichen Annahmen über die
Voraussetzungen für eine erfolgreiche Zugehörigkeit sind
zum Beispiel »Wenn ich still bleibe und mich ganz
zurücknehme, sind meine Eltern (oder andere
Pflegepersonen) zufrieden mit mir«, »Wenn ich strahle, viel
lache, immer ein Sonnenschein bin, geht es allen besser«
oder »Wenn ich bei Streitereien immer vermittle, so gut ich
kann, und es allen recht mache, dann geht es wieder für
eine Weile; wenn ich das nicht schaffe, werde ich nicht



mehr gemocht«. Sprich: »… gehöre ich nicht mehr sicher
dazu.«

Selbstbilder: Garanten unserer
Zugehörigkeit
In diesen ersten Jahren entstehen unsere Selbstbilder, das
heißt unsere Überzeugungen und Gewissheiten, die Art,
wie wir uns selbst sehen und wer wir zu sein glauben. Wir
nennen diese seelische Struktur auch »Ich« oder »Ego«.
Die Selbstbilder sind das Resultat unserer Erfahrungen und
unserer Bemühungen darum, sicher dazugehören zu
können. Zum Beispiel kann ich überzeugt sein, ich würde
wirklich nur dann akzeptiert, wenn ich immer erst das Wohl
aller anderen sähe und mich selbst stets hintanstellte. Das
könnte in einer strenggläubigen Familie noch verstärkt
werden durch die Überzeugung, dass auch die
Zugehörigkeit zum »Reich Gottes«, zu der übergeordneten
»Familie«, jene Selbstverleugnung verlange und belohne.
Und dieses Selbstbild (und viele andere Selbstbilder)
garantiere meine »sichere« Zugehörigkeit, von der
Ursprungsfamilie bis zur Gemeinschaft mit Gott – so die
kindliche Vorstellung.

Wenn Eltern durch eigenes Schicksal und Leiden belastet
sind und sich deshalb ihrem Kind nur eingeschränkt oder
gar nicht zuwenden können oder es missbrauchen,
entstehen im Kind machtvolle Überzeugungen und
Selbstbilder, um mit dieser unerträglichen Realität
umzugehen. Das in dem späteren Erwachsenen fortlebende
Kind ist dann unter Umständen für sein ganzes Leben von
Illusionen wie den folgenden überzeugt:



> »Wenn meine Mutter/mein Vater mich nicht sehen und
anerkennen, wenn ich also nicht dazugehören darf, kann
ich nicht leben. Ohne ihre Zuwendung muss ich
sterben.«

> »Irgendwie liegt es auch an mir, und ich bin mit daran
schuld, dass Mutter/Vater mich nicht sehen und mich so
behandeln. Irgendetwas ist an mir nicht richtig, stimmt
nicht.«

> »Es ist also meine Aufgabe und meine Verantwortung,
mich so zu ändern, dass Mutter/Vater erleichtert sind, es
ihnen besser geht und sie sich dann auch mir zuwenden
können. Ich muss herausfinden, was an mir nicht in
Ordnung ist, und es dann ändern.«

> »Wenn ich mich nur genügend anstrenge, wenn ich mir
alle Mühe gebe, mich zu ändern, so wie meine Eltern
das möchten und brauchen, dann werden sie mich
endlich sehen und annehmen und mich lieben.«

> »Ich kriege das hin, ich kann das, ich schaffe das, und
kein Preis ist mir dafür zu hoch, kein Warten zu lang. Ich
werde das schaffen: Mutter/Vater werden mich
schließlich wahrnehmen, wertschätzen und sogar
lieben.«2

> »Wenn mir das aber nicht gelingt, dann muss ich mit
unerträglichen Schuld-, Versagens- und Schamgefühlen
leben und im Gefühl von andauerndem Mangel und
Entbehrung. Dazu kommt dann ein untergründiges
heftiges Wutgefühl, zu dem ich jedoch keine
Berechtigung habe. All das ist dann eine unentrinnbare
Situation, mein Schicksal.«

Auf dem Lösungsweg aus dieser Not begegnet uns nun eine
große Herausforderung, die unvermeidlich und notwendig
ist: der Wächter.



Der Wächter:
Ein mächtiger Irrtum in der Zeit
Die Angst, unsere ursprüngliche Zugehörigkeit zu
verlieren, kann uns also das ganze Leben lang begleiten.
Da wir aber Bewusstsein besitzen und entwickeln können –
Selbstreflexion, Einsicht und Weisheit –, sind wir zu dieser
Angst nicht »auf lebenslänglich« verurteilt, sondern wir
können davon frei werden. Dabei stoßen wir auf den
Wächter, eine aus Kinderangst genährte Struktur unseres
Bewusstseins, die unser kindliches Selbstbild und damit
unsere vermeintlich sichere Zugehörigkeit mit aller Macht
und unter Strafandrohung bewahren will. Wir kennen
diesen Wächter auch als »strenges Gewissen«, als »inneren
Richter« oder als das »Über-Ich« der Psychoanalyse.

Der gesunde Anteil des Wächters besteht in Orientierung
und Schutz, die unsere Eltern und Nächsten uns
mitgegeben haben, zum Beispiel beim Umgang mit Feuer,
beim Verhalten im Straßenverkehr und bei vielen anderen
Gefahren. Der ungesunde Anteil des Wächters aber
insistiert auf Stillstand und Nicht-Entwicklung, auf Kind-
Bleiben und Nicht-erwachsen-Werden.

Immer dann, wenn wir uns aus dem Kraftfeld unserer
Eltern und Herkunft lösen wollen, meldet sich der Wächter
und will uns aufhalten. Angst ist sein mächtigstes Mittel:

> die Angst, im Leben die falsche Richtung
einzuschlagen, zu versagen und zu scheitern,

> die Angst, den eigenen Wahrnehmungen, Gefühlen und
Wünschen nach Veränderung nicht trauen zu können
und »verrückt« zu sein,

> die ängstigende Vorstellung, dass es mir nicht gut
gehen darf, dass mir Glück nicht zusteht,



> die Angst, dass ich meine Eltern, Partner, Kinder oder
Freunde verrate und am Ende ganz allein dastehe.

Jede(r) von uns könnte diese Liste weiter fortschreiben.
Noch einmal: Die einschüchternden und lähmenden

Argumente des Wächters sind ausschließlich gespeist aus
den ersten Kindheitsjahren, der damals realen
Abhängigkeit, den daraus entstandenen Selbstbildern und
der Überzeugung, dass diese vergangenen Verhältnisse
noch immer Gültigkeit haben. Wir leben dann in einer Art
ewig gegenwärtiger Vergangenheit, in einem schweren
Irrtum in der Zeit, und wir sind abgeschnitten von der
Wirklichkeit der aktuell gegebenen Lebensumstände.

Der scheinbar harmlose Wächter: To-do-
Listen
Aufgaben mithilfe von To-do-Listen gut einzuteilen und
sinnvoll zu strukturieren ist prinzipiell sehr nützlich. To-do-
Listen können aber auch Ausdruck ständiger innerer
Unruhe und einer Stimme sein, die uns unaufhörlich sagt:
»… noch die beiden E-Mails schreiben … und die
Telefonate, wo ich gestern nicht durchgekommen bin …
und das Bahnticket buchen … und eben das Laub
zusammenkehren … und die eine Yogaübung für die
Halswirbelsäule … und mal kurz so richtig Pause machen …
und schnell noch einkaufen … und, und, und.« – Diese
Vertagungsmentalität ist ein weitverbreitetes und
scheinbar doch harmloses Phänomen, aber was geschieht
da eigentlich?3



Aufdringliche und unersättliche, nie abgeschlossene To-
do-Listen sind ebenfalls Ausdruck einer Kindernot.

Ein älterer Kollege sagte mir einmal beim Pausenkaffee
während einer Tagung: »Die Pausen sind doch das Beste
von Tagungen. Da gibt’s für ein paar Momente nichts zu
erledigen, kein Aufpassen, Mitschreiben, Nachdenken, nur
mal rumhängen bei Saft oder Kaffee, nichts weiter sagen
oder nur was Belangloses …« Dann trat eine
Gesprächspause ein. Daraus entwickelte sich aber doch
noch ein gutes Gespräch, bei dem ich von meinem Partner
erfuhr, dass er für sich die Beweggründe seiner »To-do-
Manie« herausgefunden hatte. Nachdem er sein Leben lang
hintergründig ein diffuses Schuldgefühl mit sich
herumgetragen hatte, konnte er das in letzter Zeit
begreifen. Dabei habe ihm ganz sicher sein
fortgeschrittenes Alter geholfen. Kurz gesagt, war er
unbewusst schon immer mit dem Versuch beschäftigt,
stellvertretend die Schuld seines Vaters und von dessen
Vater, seinem Großvater, abzutragen, die diese aus aktiver
Beteiligung an nationalsozialistischen Übergriffen in Polen
und Russland zu verantworten hatten. Er, mein Kollege,
habe bisher ganz gut damit gelebt, sich nicht weiter damit
zu beschäftigen, aber nun wolle er das so nicht mehr. Die
To-do-Listen und ihr »Es ist nicht genug, es reicht nicht …«
waren eine permanente Erinnerung an seinen kindlichen
Versuch, etwas Unmögliches zu bewerkstelligen.

Es kann also lohnend sein, unsere eigenen endlosen To-
do-Listen und ihr ewiges »Erst wenn …, dann …« unter die
Lupe zu nehmen. Denn sie können über den
psychologischen Aspekt hinaus auch noch auf etwas
anderes, durchaus nicht Harmloses aufmerksam machen.



Der Wächter als Lebensgefahr
Unter dem mächtigen Einfluss des Wächters an solchen
kindlichen Überzeugungen festzuhalten ist unter
Umständen lebensgefährlich. Nicht nur seelische, sondern
auch ernste körperliche Krankheiten können nämlich
daraus resultieren, dass wir blinde Opfer an unsere
Selbstentfaltung und Lebensfreude bringen, um illusionäre
Liebesziele bei unseren Eltern oder Pflegepersonen und bei
denen zu erreichen, die später für sie stehen – zum Beispiel
Partnern.

Die Gefährlichkeit ist nicht schwer zu verstehen und in
der Sozio-Psychosomatik seit Langem gut bekannt. Der
andauernde Kampf gegen die natürliche Lebensentfaltung
eines Kindes und vor allem die ständige Unterdrückung der
großen Gefühle wie Freude, Liebe, Ärger/Wut, Angst,
Schmerz und Trauer – zusammen ein Synonym für »Leben«
– führen früher oder später zu schwerer und unter
Umständen tödlicher Krankheit (mehr dazu im 5. Kapitel,
»Unser ›wissender Körper‹«). Dahin muss es aber nicht
kommen.

Der Wächter: »Willst du mich überwinden,
so musst du wachsen«
So könnte der Wächter zu uns sprechen, wenn er sein
Geheimnis preisgäbe. Wie also sehen die nächsten
Wachstumsschritte auf unserem Weg zur erwachsenen
positiven Hoffnungslosigkeit aus?

Es ist vor allem unsere eigene Lebendigkeit, die für
weitere Bewegung sorgt. Wir verlassen ja schon früh die



Familie in Kindergarten, Schule, später dann in Sport- und
vielen anderen Vereinen, politischen Gruppen, Ausbildungs-
und Berufsgruppen sowie Liebesbeziehungen – und dort
gelten oft ganz andere Zugehörigkeitsregeln als zu Hause.
Es kann uns dann sehr unter Druck setzen, wenn zum
Beispiel in einer Kunst-AG besondere Bescheidenheit oder
Zurückhaltung nicht wirklich geschätzt werden, sondern
eher ein risikofreudiges Experimentieren und Sich-Zeigen.
Die vertrauten Selbstbilder und ihre Anerkennung bleiben
aus, und wir werden schmerzlich und beängstigend mit
unseren Entwicklungsstillständen konfrontiert. Ein
typischer Konflikt tritt deutlich ans Licht: »Treue und
Loyalität oder Entwicklung?« Wenn ich den vertrauten
kindlichen Selbstbildern und Zugehörigkeitswünschen
folge, bleibe ich seelisch, geistig und oft sogar körperlich
zu Hause und verharre in der Illusion, dass sich das eines
Tages doch noch auszahlt und ich dafür die entbehrte
Anerkennung bekomme. Der Preis hierfür sind Stillstand
und oft auch Krankheit. Wenn ich aber meinem Lebensruf
nach lebendiger Entwicklung folge, muss ich mich den
Gefühlen von Angst, Loyalitätsbruch mit den Eltern, Schuld
und Alleinsein stellen. Das ist nicht angenehm, aber eben
der unvermeidliche Preis für Wachstum – und es lohnt sich
allemal, ihn zu zahlen!

Zu Beginn steht oft die Erfahrung, dass die jahrelangen
Bemühungen von Anpassung, Zurückhaltung der eigenen
Lebendigkeit, rücksichtsvollem Stillhalten und
Entwicklungsstillstand eigentlich nicht viel geändert
haben. Das Schicksal meiner Eltern, ihre Traumata,
Verluste und enttäuschten Hoffnungen konnte ich ihnen
kaum erleichtern oder gar abnehmen. Es stand nicht in
meiner Macht. Mit dieser Einsicht kann die bewusste
Wahrnehmung einer großen Erschöpfung verbunden sein,
die die jahrelangen Anstrengungen widerspiegelt.



Kinder von Holocaust-Überlebenden spüren manchmal,
dass es ihre Eltern eigentlich zu ihren ermordeten
Angehörigen zieht und sie große Mühe haben, im Leben zu
bleiben. Solche Kinder setzen ihre ganze Kraft daran, ihre
Eltern am Leben zu erhalten, wozu sie tatsächlich auch
beitragen können. Eltern sagen zu ihnen, mit und ohne
Worte: »Ohne dich und deine Lebendigkeit hätte ich es
nicht geschafft. Ohne dich wäre ich längst gegangen.« In
solchen extremen Fällen lagen Leben und Tod der Eltern
für eine Weile tatsächlich auch in den Händen der Kinder.
Für sie als Erwachsene ist es später wichtig, die
unglaubliche Anstrengung, die enorme Überforderung,
aber auch die Unausweichlichkeit dieser Aufgabe bei sich
anzuerkennen und zu würdigen.

Erschöpfung und deren bewusste Wahrnehmung kann
also die Tür öffnen für die weiteren fünf Schritte zur
positiven Hoffnungslosigkeit.

1. Wir sind schon erwachsen, auch wenn wir
das noch nicht fühlen
Es geht um die Einsicht, dass ein kleines Kind sein Leben
sehr wohl bedroht sieht, wenn es nicht liebevoll
wahrgenommen, nicht genügend gesehen oder sogar
abgelehnt wird – dass diese Zeit für den Erwachsenen nun
aber vorbei ist, der ganz andere Möglichkeiten als das Kind
hat. Auch wenn der Erwachsene sich noch so wie das
damalige Kind fühlen mag, de facto ist er es nicht mehr,
und er kann von den folgenden weiteren Möglichkeiten
Gebrauch machen. Zur Sicherheit hier eine kleine
Zwischenfrage an den Leser, bitte ohne groß
nachzudenken: Wie alt sind Sie? Wenn Sie gleich Ihr
richtiges Alter wissen, ist es in Ordnung. Wenn Ihnen ein



viel jüngeres Alter einfällt, könnte das Ihr Interesse
wecken.4

2. Verzicht: Der Schlüssel zur Gefängnistür
Mit »Verzicht« verbinden wir oft etwas Negatives,
Schmerzliches und Schales. Verzicht kann aber der
»Königsweg in die Freiheit« sein.

Bildlich gesprochen stehen viele Menschen vor ihren
Eltern – und warten. Wie wir schon gesehen haben, warten
sie darauf, dass von den Eltern endlich noch das kommt,
was gefehlt hat: liebevolle Zuneigung, Schutz,
Unterstützung, Trost, Anerkennung, Stolz, Bekenntnis
eigener Schuld, Bedauern … So als sagten die schon längst
erwachsenen Kinder zu ihren Eltern: »Erst wenn ich das
endlich von euch bekomme, bin ich fähig und frei, mein
eigenes Leben zu leben. So lange muss ich eben warten.«
Dieser Ort – vor den Eltern stehen und warten – ist ein
Gefängnis, man kann dort lebenslänglich einsitzen. Das
Leben rauscht an diesem Ort vorbei, man kann schnell
darin alt werden und in Verbitterung sterben.

Verzicht fällt uns nicht in den Schoß, er ist das Resultat
von viel Arbeit. Die nach langer Zeit errungene Einsicht,
dass die Eltern nicht in der Lage waren,5 dem Kind das
Entbehrte zu geben, kann es schließlich ermöglichen, die
Eltern und sich selbst nicht mehr länger mit illusionären
Erwartungen und Hoffnungen zu bedrängen.

Verzicht ist das Gegenteil von Resignation. Wer eines
Tages bewusst verzichten und positiv hoffnungslos werden
kann, der richtet sich auf, erlebt mehr Weite und atmet die
frische Luft von Freiheit. Wer resigniert bleibt und
vielleicht sagt: »Na ja, okay, es hat keinen Sinn, ich lasse


