




André Krischer 
Barbara Stollberg-Rilinger 

(Hrsg.)

TYRANNEN

Eine Geschichte von 
Caligula bis Putin

C.H.Beck



Zum Buch

Was haben Verbrecher wie Putin und Assad und Finsterlinge wie
beispielsweise Idi Amin oder Erdoğan mit klassischen historischen
Bösewichtern wie Caligula, Nero, Richard  III. oder Ivan dem
Schrecklichen gemeinsam? Haben sie überhaupt etwas gemeinsam  –
außer dem Umstand, dass sie alle als «Tyrannen» oder «Despoten»
bezeichnet werden? Die zwanzig hier versammelten präzisen und
spannenden Portraits ausgewählter Protagonist:innen  – entworfen
von renommierten Historiker:innen  – zeigen, dass die Antwort auf
diese Frage nicht leichtfällt. Denn «Tyrannei» und «Despotie» sind
keine neutralen empirischen Begri�e, sondern vielmehr Werturteile,
politische Argumente. Als Tyrannen und Despoten bezeichnet man
Machthaber, von denen man sich abgrenzen, gegen die man
Widerstand organisieren, derer man sich entledigen oder gegen die
man Krieg führen will. In diesem Buch geht es daher nicht einfach
um die Frage, ob eine Person wirklich ein Despot oder Tyrann war,
sondern vielmehr darum, warum und von wem jemand so
wahrgenommen und bezeichnet wurde. Eine Geschichte der
Tyrannen ist  – wie sich zeigen wird  – stets auch eine Geschichte der
sich wandelnden Vorstellungen von unrechter Herrschaft, und es ist
eine Geschichte der Kon�ikte um die politische Deutungshoheit über
diese Frage.



Über Herausgeberin und Herausgeber

André Krischer lehrt als Professor für Geschichte der Frühen Neuzeit
an der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg im Breisgau.

Barbara Stollberg-Rilinger ist Rektorin des Wissenschaftskollegs zu
Berlin und war bis 2021 Professorin für Geschichte der Frühen
Neuzeit an der Universität Münster.



Inhalt

Einleitung (Von Barbara Stollberg-Rilinger und André Krischer)

1: Gaius Caesar Germanicus alias Caligula  – wie aus einem Kaiser
ein wahnsinniger Tyrann wurde (Von Aloys Winterling)

2: Nero  – kaiserlicher Künstler oder Despot?  (Von Mischa Meier)

Eine kleine Begri�sgeschichte
Kipp�guren
Zur Auswahl der Beiträge

Ein idealer Tyrann?
Ursprung und Erfolg des «Tyrannen Caligula»
Der historische Kaiser Gaius
War der Kaiser Gaius ein Tyrann?

Ein Despot?
Die Ambivalenzen des römischen Prinzipats und die

‹Augustus-Falle›
Der Muttermord
Nach dem Muttermord  – das Coming-out des Künstlers
Der Brand Roms und die Christenverfolgung
Das ‹Gastmahl des Tigellinus› und die domus aurea



3: Kaiser Heinrich  IV.  – für seine Gegner ein Tyrann  (Von Gerd
Altho�)

4: Richard  III., König von England  – ein Tyrann, wie er im Buche
steht? (Von André Krischer)

5: Katharina von Medici, Königin von Frankreich  – von der
Unmöglichkeit guter Herrschaft in der Zeit der Religionskriege
(Von Mona Garlo�)

6: Ibrahim «der Wahnsinnige»  – die osmanische Dynastie am
Abgrund (Von Christine Vogel)

7: Ivan  IV. «der Schreckliche» und Peter  I. «der Große»  – zwischen
Schreckensherrschaft und aufgeklärter Despotie  (Von Jan
Hennings)

g
Anstelle einer Außenpolitik: Der Empfang des Tiridates in

Rom
Die Griechenlandreise

Richard  III. und die Wirren der englischen Thronfolge
Die Stilisierung eines Tyrannen
Richards Tyrannei  – nur ein Mythos?

Brudermord, Prinzengefängnis und Haremsherrschaft:
Stabilisierungsstrategien der osmanischen Dynastie um
1600

Sultan wider Willen
Dynastieerhalt als erste Herrscherp�icht
Machtkämpfe am Sultanshof
Exzesse bis zum bitteren Ende
Ein idealer Despot



8: Friedrich Wilhelm  I., König von Preußen  – ein selbsternannter
Tyrann (Von Barbara Stollberg-Rilinger)

9: Warum Napoleon Bonaparte kein Despot war (Von Daniel
Schönp�ug)

10: Leopold  II., König von Belgien  – konstitutioneller Monarch und
kolonialer Despot (Von Julia Seibert)

11: Francisco Franco und der franquismo  – Grundlagen,
Inszenierungen und Wahrnehmungen  (Von Caroline Rothauge)

Despotie und frühe Russlandbilder
Ivan  IV. «der Schreckliche»
Peter  I. «der Große»
Despotie und spätere Herrscherbilder Peters  I.

Ein kleiner Nero
Der König als sozialer Außenseiter
Vom Tyrannen zum Volkserzieher

Tyrann, Despot

Diktator
Usurpator

Leopold  II. in der belgisch-kongolesischen Erinnerungskultur
Leopolds imperiale Visionen
Terror und Gewalt im Kongo-Freistaat

Das franquistische Regime: «faschistisch», «totalitär» oder
«autoritär»?

Rehabilitierende Selbst- und Fremdbilder Francos und des
Franquismus



12: Mao Zedong und Jiang Qing  – Macht, Moral und
Geschlechterrollen in der chinesischen Politik (Von Daniel Leese)

13: Augusto Pinochet  – der Despot als Modell (Von Stephan Ruderer)

14: Idi Amin  – Kolonialsoldat und Gewaltherrscher (Von Andreas
Eckert)

15: Robert Mugabe  – ein Freiheitskämpfer als Tyrann?  (Von
Christoph Marx)

a qu s us
Das Nachleben der Franco-Diktatur zwischen Kritik,

Kontroversen und Kontinuitäten

Gewaltherrschaft als historischer Topos
Debatten über Gewaltherrschaft in der Volksrepublik China
Macht und Moral

Ein Sohn der Freiheit?
Die chilenische Diktatur (1973–1990)
Internationale Aufmerksamkeit für den Despoten Pinochet
Der Despot als Modell?

Ein unzivilisierter Tyrann?
Eine militärische Karriere
Kurzer Honeymoon und böses Erwachen
Das Ende von Amins Herrschaft

Die Farmbesetzungen  – ein Wendepunkt?
Siedlerherrschaft und Gewaltkultur
Aktivist in der Unabhängigkeitsbewegung
Der Weg zur Gewaltherrschaft



16: Bashar al-Assad  – der Zerstörer des modernen Syrien (Von Guido
Steinberg)

17: Nordkoreas Führer  – von Kim Il Sung bis Kim Jong Un (Von
Eric  J.  Ballbach)

18: Recep Tayyip Erdoğan  – neo-osmanische Herrlichkeit (Von
Kader Konuk)

War Mugabe ein Tyrann?

Der despotische Vater
Der Ersatzerbe
Der junge Präsident (2000–2011)
Der bedrohte Despot
Der gescheiterte Sieger

Die Grundlage: Kim Il Sungs Nordkorea
Die Herrschaftsübergabe an Kim Jong Il
Der «Anstrengende Marsch» und die ökonomische Krise

Nordkoreas unter Kim Jong Il
Nordkoreas Nuklearprogramm unter Kim Jong Il
Kim Jong Uns Machtübernahme
Kim Jong Uns Herrschaft
Fazit

Aufstieg zum Autokraten
Neo-osmanistische Herrlichkeit
Liberalisierung und neuer Autoritarismus
Kreative Widerstandsformen
Erdoğans Autoritarismus und die kemalistische Tradition



19: Donald Trump  – der Milliardär als authentischer
Möchtegerndespot (Von Michael Hochgeschwender)

20: Wladimir Putin  – Unvollendetes Porträt eines Großverbrechers
des 21.  Jahrhunderts (Von Karl Schlögel)

Von der Macht, der Ohnmacht und der Angst eines Autokraten

ANHANG

Erdoğans Autoritarismus und die kemalistische Tradition

Der Putschversuch vom 6.  Januar 2021
Die Krise des politischen Systems der USA
Das System Donald Trump
Authentizität als politischer Stil

Gewalt und Zerstörung des ö�entlichen Raums
Diktatur neuen Typs
Mann der vielen Eigenschaften
Der neue Orden
Diktatur des Rechts und Recht der Diktatur

Literatur
Einleitung
1. Gaius Caesar Germanicus alias Caligula  – wie aus einem

Kaiser ein wahnsinniger Tyrann wurde
2. Nero  – kaiserlicher Künstler oder Despot?
3. Kaiser Heinrich  IV.  – für seine Gegner ein Tyrann
4. Richard  III., König von England  – ein Tyrann, wie er im

Buche steht?
5. Katharina von Medici, Königin von Frankreich  – von der

Unmöglichkeit guter Herrschaft in der Zeit der
Religionskriege



Religionskriege
6. Ibrahim «der Wahnsinnige»  – die osmanische Dynastie

am Abgrund
7. Ivan  IV. «der Schreckliche» und Peter  I. «der Große»  –

zwischen Schreckensherrschaft und aufgeklärter
Despotie

8. Friedrich Wilhelm  I., König von Preußen  – ein
selbsternannter Tyrann

9. Warum Napoleon Bonaparte kein Despot war
10. Leopold  II., König von Belgien  – konstitutioneller

Monarch und kolonialer Despot
11. Francisco Franco und der franquismo  – Grundlagen,

Inszenierungen und Wahrnehmungen
12. Mao Zedong und Jiang Qing  – Macht, Moral und

Geschlechterrollen in der chinesischen Politik
13.  Augusto Pinochet  – der Despot als Modell
14. Idi Amin  – Kolonialsoldat und Gewaltherrscher
15. Robert Mugabe  – ein Freiheitskämpfer als Tyrann?
16. Bashar al-Assad  – der Zerstörer des modernen Syrien
17. Nordkoreas Führer  – von Kim Il Sung bis Kim Jong Un
18. Recep Tayyip Erdoğan  – neo-osmanische Herrlichkeit
19. Donald Trump  – der Milliardär als authentischer

Möchtegerndespot
20. Wladimir Putin  – Unvollendetes Porträt eines

Großverbrechers des 21.  Jahrhunderts
Die Autorinnen und Autoren
Bildnachweis



Das vorliegende Buch wurde mit freundlicher Unterstützung des 
Exzellenzclusters 2060 «Religion und Politik», Münster, gedruckt.



Einleitung
Von Barbara Stollberg-Rilinger und

André Krischer

Zur Verarbeitung des Schocks, in die der russische Präsident die
westliche Welt mit seinem kriegerischen Überfall auf die Ukraine
am 24.  Februar 2022 versetzt hat, gehört es auch, Wladimir Putin
als einen «Tyrannen» zu bezeichnen. Angesichts seiner
Skrupellosigkeit, die Ukraine mit Tod und Verwüstung zu
überziehen, erscheint der Begri� vielen Beobachtern genau passend.
Wer das Gemeinwohl zerstöre, Kritiker vernichte, Hass, Zwietracht
und Misstrauen säe, sei ein Tyrann im Sinne von Aristoteles, hieß es
etwa in der Zeitschrift The Spectator (Jones 2022). Zumal in
Deutschland verdrängt der Tyrannen-Begri� den «Putin-Kitsch»
(Karl Schlögel), mit dem der Präsident der Russischen Föderation als
«strategischer Partner» oder als «lupenreiner Demokrat» tituliert
wurde.

Die Figur des Tyrannen hat aber schon länger Konjunktur. «Ohne
Rückhalt aus dem politischen Establishment war er an die Spitze
gekommen. […] Niemand wusste, was er als Nächstes sagen würde.
In welche Richtung seine Ausfälle gehen könnten. Aber genau das
brachte ihm Sympathien beim Volk ein. Machte ihn stark. Zu seinem
Programm erklärte er, die alten Strukturen aufzubrechen und vom
machtkorrupten Establishment zu säubern.» So hieß es im Februar
2016 im Feuilleton der Frankfurter Allgemeinen Zeitung kurz nach der



Wahl des amerikanischen Präsidenten (Strauß 2016). Der Artikel
handelte von dem römischen Kaiser Caligula, aber es war kaum
misszuverstehen, wer da eigentlich gemeint war. Bundeskanzlerin
Angela Merkel soll 2019 zu dem Buch Der Tyrann des
Literaturwissenschaftlers Stephen Greenblatt gegri�en haben, um
sich mit dem Regierungsstil ihres amerikanischen Amtskollegen
auseinanderzusetzen. In Greenblatts Buch geht es darum, anhand
von Shakespeares Schurken Richard  III. besser zu verstehen, «wie es
kommt, dass eine große Nation in die Hände eines Tyrannen fällt»
(Greenblatt 2018). Auch der Historiker Timothy Snyder, der mit
Büchern über die Verbrechen Hitlers und Stalins bekannt geworden
ist, hat die Wahl Trumps 2016 zum Anlass genommen, «Über
Tyrannei» zu schreiben und zum Widerstand dagegen aufzurufen
(Snyder 2017).

Das sind drei Beispiele von vielen. Es liegt auf der Hand, warum
historische Tyrannen gegenwärtig in der Ö�entlichkeit so präsent
sind. Wenn nicht nur Putin alle Masken fallen lässt, sondern auch
der Präsident des Landes, das sich als Geburtsort, Vorbild und
Führungsmacht der modernen westlichen Demokratien versteht, mit
klassischen Horrorgestalten der Geschichte wie Caligula oder
Richard  III. auf eine Stufe gestellt wird, dann zeugt das von tiefer
Verunsicherung. Denn wir neigen ja dazu, Tyrannei  – und ihren
Zwilling, die Despotie  – als das ganz andere, das Fremde,
«Unzivilisierte» und «Barbarische» von uns fernzuhalten und in
vergangenen Epochen oder fremden Weltgegenden zu lokalisieren.
Nun ist mit einem Mal das Barbarische mitten im Kernland der
modernen Demokratie angekommen und bedroht das
schmeichelhafte Bild, das wir von uns selbst und vom historischen
Fortschritt hatten. Der bis Januar 2021 amtierende amerikanische
Präsident reiht sich ein in die stetig wachsende Zahl der Autokraten,
die der Illusion vom unaufhaltsamen Siegeszug der Demokratie und



Rechtsstaatlichkeit auf der Welt ein Ende machen: Lukaschenko
oder Duterte, Maduro oder Bolsonaro, Orbán oder Erdoğan.

Doch die Frage ist: Was haben diese beunruhigenden Machthaber
von heute tatsächlich mit klassischen historischen Bösewichtern wie
Caligula, Nero, Richard  III. oder Ivan dem Schrecklichen
gemeinsam? Haben sie überhaupt etwas gemeinsam  – außer dem
Umstand, dass sie alle als Tyrannen oder Despoten bezeichnet
werden? Die Antwort ist nicht einfach. Denn «Tyrannei» und
«Despotie» sind ja keine neutralen empirischen Begri�e, es sind
Werturteile, politische Argumente. Als Tyrannen und Despoten
bezeichnet man Machthaber, von denen man sich abgrenzen, gegen
die man Widerstand organisieren, derer man sich entledigen oder
gegen die man Krieg führen will. In diesem Buch kann es daher
nicht einfach um die Frage gehen, ob eine Person  – Mann oder
Frau  – wirklich ein Despot oder Tyrann war, sondern vielmehr
darum, warum und von wem sie so wahrgenommen und bezeichnet
wurde. Die Frage ist also eine doppelte. Zum einen: Was
quali�zierte Machthaber über die Jahrhunderte hinweg zu Tyrannen
oder Despoten? Gegen welche Regeln und Normen legitimer
Herrschaft verstießen sie? Und zum anderen: In wessen Augen
machte sie das zu Tyrannen  – und in wessen Augen womöglich zum
Helden? Mit anderen Worten: Wer wann, warum und von wem als
Tyrann bezeichnet wird, ist immer auch eine Frage der
Zeitumstände und sagt etwas über diese Umstände selbst aus. Eine
Geschichte der Tyrannen ist zugleich eine Geschichte der sich
wandelnden Vorstellungen von unrechter Herrschaft, und es ist eine
Geschichte der Kon�ikte um die politische Deutungshoheit über
diese Frage. Das heißt allerdings nicht, dass es keinen über die Zeit
hinweg stabilen Minimalkonsens darüber gäbe, was Tyrannei war
und ist.



Eine kleine Begri�sgeschichte
Historische Traditionen beein�ussen die Art und Weise, wie wir
unsere Gegenwart wahrnehmen. Aber das gilt auch umgekehrt:
Unsere in der Gegenwart gemachten Erfahrungen wirken auf unsere
Sicht der Vergangenheit zurück. Wenn wir Donald Trump als «neuen
Caligula» bezeichnen, dann beein�usst das Bild dieses römischen
Kaisers unser Bild des Präsidenten  – und umgekehrt. Solche
Spiegelungen und Wechselwirkungen sind es, die wir in diesem
Band sichtbar machen wollen.

Die Begri�e «Tyrann» und «Despot» sind wie Zeitkapseln: Sie
transportieren sehr alte historische Erfahrungen und Werturteile in
die heutige Zeit und verbinden unsere politische Gegenwart mit der
von vor über 2000  Jahren. Die Jahrtausende sind selbstverständlich
nicht spurlos an den Begri�en vorübergegangen. Mit dem
historischen Wandel verändern sich auch die normativen Maßstäbe,
und mit den Maßstäben die Bedeutungen der Begri�e  – meistens
schleichend, manchmal abrupt. Aber in den Begri�en bleiben
zugleich historische Spuren ihrer früheren Verwendungsweisen
enthalten.

«Tyrannos» (τύραννος) und «despotes» (δεσπότες) sind Begri�e
der griechischen Antike (Mandt 1990). Folgt man Aristoteles, einer
der größten und wirkmächtigsten Autoritäten der europäischen
Geistesgeschichte, so ist der Tyrann ein Machthaber, der nach
Willkür statt nach den Gesetzen herrscht. Es gibt ihn sowohl in der
Monarchie als auch in der Demokratie. Hier ist es der Monarch, der
seine Willkür über das Gesetz stellt, dort der Demagoge, der die
Menge manipuliert und mithilfe von Volksbeschlüssen die
gesetzmäßige Ordnung unterhöhlt (Aristoteles Pol.  IV, 4). In beiden
Fällen ist die Tyrannis eine pervertierte, widernatürliche Form der
Herrschaft (Pol.  III, 14–18). Zwar gab es in der griechischen



Frühzeit auch eine Sonderform der Tyrannis, die Aisymnetie  – eine
Art absoluter Schiedsrichterstellung, wie sie im 6.  Jahrhundert
v.  Chr. Solon in Athen innehatte  –, die ähnlich wie die Diktatur bei
den Römern eine auf Zeit verliehene unumschränkte Herrschaft zur
Überwindung einer Krise darstellte. Doch sie gehörte schon zu
Aristoteles’ Zeiten der Vergangenheit an und wurde für die
Geschichte des Begri�s kaum relevant.

Im Gegensatz zum Begri� der Tyrannis, der der Sphäre des
Politischen angehört und dessen Pervertierung bezeichnet, bezieht
sich der Begri� des despotes auf die Sphäre des Hauses (oíkos). Der
Despot ist der Herr über die Sklaven. Die Unterscheidung beider
Sphären  – des Haushalts und des politischen Gemeinwesens (koiné
politiké)  – ist für Aristoteles zentral: Das Haus ist die Sphäre der
wirtschaftlichen Notwendigkeit, das Gemeinwesen die Sphäre der
Freiheit (Pol.  I, 1–7). Wer nun als König über die Bürger herrscht
wie ein Hausherr über seine Sklaven, ist ein Tyrann. Nach
Aristoteles lassen sich nur Barbaren  – also Nicht-Griechen  – eine
solche Tyrannei freiwillig gefallen, mehr noch: Sie bedürfen ihrer
sogar, weil sie wie Sklaven von Natur aus zur Freiheit nicht fähig
sind. Despotische Herrschaft jenseits des Hauses ist daher etwas
Barbarisches, und umgekehrt sind barbarische Völker dadurch
gekennzeichnet, dass sie despotisch beherrscht werden und auch
beherrscht werden müssen. Diese Identi�kation der Freiheit mit dem
eigenen Volk und der Despotie mit den barbarischen Anderen prägte
die Begri�sgeschichte nachhaltig (Koebner 1951; Mandt 1990;
Osterhammel 1998; Sonderegger 2008; Panou/Schadee 2018).

Aristoteles’ Politik wurde im frühen Mittelalter zunächst im
arabischen Raum überliefert und weiterentwickelt, bis sie im
christlichen Europa zu Beginn des 13.  Jahrhunderts wiederentdeckt
und ins Lateinische übersetzt wurde. An den mittelalterlichen
Universitäten war Aristoteles die Autorität, der Philosoph
schlechthin. Die Scholastiker interpretierten seine politische



Philosophie im Licht der christlichen Herrscherethik, wie sie die
spätantiken Kirchenväter entwickelt hatten. In der Frage, was einen
Tyrannen kennzeichnet, weist die alteuropäische Tradition von
Aristoteles über Augustinus bis weit in die Neuzeit hinein eine
erstaunliche Kontinuität auf. Der Tyrann ist in allem das Gegenbild
des gerechten und weisen Monarchen, wie er in der Gattung der
‹Fürstenspiegel› den Herrschern vor Augen gehalten wurde. Der gute
Herrscher folgt nicht seinen A�ekten und seiner Willkür, sondern
dem Recht und hört auf seine Ratgeber. Er übt die Herrschaft nicht
zu seinem eigenen Vorteil, sondern zum Vorteil des Landes aus und
respektiert Leben und Gut seiner Untertanen. Er ist fromm,
friedliebend, gerecht, milde und barmherzig. Der Tyrann hingegen
ist habgierig, wollüstig und grausam. Seine Herrschaft gründet sich
auf Furcht und Gewalt statt auf Vertrauen, guten Rat und Konsens.
Er behandelt Land und Leute wie sein Eigentum und verschont
selbst die Großen nicht. Er folgt seinen wechselnden A�ekten und
ist unberechenbar auch für seine engste Umgebung, ja selbst seine
eigene Familie. Seine Leidenschaften machen ihn zum Spielball
seiner Mätressen. Niemand kann ihm trauen, weshalb er keine guten
Ratgeber, sondern nur Schmeichler um sich hat. Seine Feinde sind
zahlreich, sein Leben ist jederzeit in Gefahr. Deshalb kennzeichnet
es den Tyrannen auch, dass er seinerseits von Misstrauen und
Verschwörungsangst umgetrieben wird.

Dieses Bild des ungerechten Herrschers war keineswegs auf das
christliche Europa beschränkt; es handelt sich vielmehr um ein weit
verbreitetes Muster vormoderner Herrscherethik. Ganz ähnliche
Lasterkataloge gab es etwa im islamischen Raum oder im alten
China, wie die Beiträge von Christine Vogel und Daniel Leese in
diesem Band zeigen. Die Maßstäbe guter und schlechter Herrschaft
waren über Epochen und Weltregionen hinweg erstaunlich stabil.
Sie hatten gemeinsam, dass sie sich vor allem auf den Charakter des
individuellen Herrschers bezogen, denn der Normalfall der



Herrschaft war die (meist erbliche) Monarchie. Die Fürstenspiegel
stammten in der Regel aus dem Kreis der jeweiligen
Herrschaftseliten, die sich durch den schlechten Herrscher in ihren
angestammten Mitwirkungsansprüchen bedroht sahen. Das Problem
war allerdings, dass die Urteile darüber, wer ein guter und wer ein
schlechter Herrscher sei, weit auseinandergehen konnten. Ob es sich
im Einzelfall um willkürliche Grausamkeit oder gerechte Strafjustiz
handelte, um Verschwendung oder Großzügigkeit, krankhaftes
Misstrauen oder berechtigte Vorsicht, Geiz oder Sparsamkeit, das
war nicht selten eine Sache der Perspektive. Die moralische Frage,
wer ein Tyrann sei, ist tatsächlich schwer zu trennen von der
politischen Frage, wer die Macht hat, darüber zu urteilen und
diesem Urteil Geltung zu verscha�en.

Dieses Problem hat Thomas Hobbes, der radikalste Kritiker der
alteuropäischen aristotelisch-scholastischen Tradition, in aller
Klarheit auf den Punkt gebracht. Für Hobbes ging es um die
existenzielle Alternative Ordnung oder Chaos, nicht um die Frage
nach besserer oder schlechterer politischer Ordnung. Für ihn beruht
jede Souveränität auf bedingungsloser Unterwerfung, und jeder
Souverän ist im Besitz unumschränkter Macht. Der Souverän
de�niert, was Recht und Unrecht ist, und kann daher per
de�nitionem gar kein Unrecht tun. Despotie oder Tyrannis sind
folglich keine entarteten Regierungsformen, sondern nur andere
Namen für eine Monarchie, die einem nicht gefällt (Leviathan  II,
18  �.). Den Unterschied zwischen einem Monarchen und einem
Tyrannen erklärte Hobbes damit zu einer Frage der Perspektive.
Diese radikale Position erklärt sich aus dem Chaos der
konfessionellen Bürgerkriege im Europa des 16. und
17.  Jahrhunderts. Die Wortführer der jeweiligen Rebellen  – ob
Protestanten oder Katholiken  – lehrten, dass das Volk ein Recht zum
gewaltsamen Widerstand habe, wenn ein Monarch sich in einen
Tyrannen verwandelt, indem er sich die Herrschaft über die Seelen



und Gewissen der Untertanen anmaßt. Denn, so lehrten sie, jede
legitime Herrschaft beruht auf einem wechselseitigen Vertrag
zwischen Monarch und Volk, und der Monarch, der gegen diesen
Vertrag verstößt, wird zum Tyrannen. Diese Lehre spiegelte die
tiefgreifende politische Destabilisierung in vielen Ländern Europas,
die oft erst nach blutigsten Exzessen zu einem Ende kam, indem der
Minderheit vertraglich konfessionelle Freiheiten zugestanden
wurden.

Als der Sonnenkönig Ludwig  XIV. in Frankreich nach einer
längeren Phase der Toleranz wieder die Verfolgung der Protestanten
auf die Agenda setzte, führte das zu einer neuen Konjunktur der
Herrschaftskritik. Im Französischen wurde der Begri� despotisme im
18.  Jahrhundert zu einem Schlagwort und zu einem
Kristallisationskern aufklärerischer Debatten in ganz Europa. Die
größte Wirkung entfaltete die Staatsformenlehre des Barons de
Montesquieu, Gerichtspräsident und Mitglied des gelehrten
Beamtenadels, dessen Werk De l’Esprit des lois schon zu seiner Zeit
ein Bestseller war und bis heute ein Klassiker der westlichen
politischen Tradition geblieben ist. Montesquieu de�niert Despotie
als die pervertierte Staatsform schlechthin, die auf Furcht, terreur,
gegründet ist  – im Unterschied zur Monarchie, die sich auf das
Prinzip der Ehre, und zur Republik, die sich auf das Prinzip der
Tugend stützt (Esprit des lois III, 1, 8  f.). Der Despot herrscht
willkürlich und schrankenlos, ohne sich um Gesetze, Erbfolgeregeln
oder Eigentumsrechte zu kümmern. Seine Herrschaft ist allerdings
instabil, weil sie nicht auf freiwillige Akzeptanz der Bürger zählen
kann. Er hält sich nur durch ständige Gewaltdrohung an der Macht
und muss sich dazu auf das Militär stützen, dem er zugleich selbst
ausgeliefert ist. Allenfalls die Religion trägt zur Aufrechterhaltung
der Despotie bei, indem auch sie das Volk in Furcht und Schrecken
hält (Esprit des lois V, 13  �.). Montesquieus Art, die Staatsformen zu
unterscheiden, war erstens originell, weil sie nicht mehr bei den



Eigenschaften der Herrscher, sondern bei den Motiven der
Herrschaftsunterworfenen ansetzte. Sie war zweitens auch originell,
weil sie die Staatsformen systematisch zu allen erdenklichen
Umweltbedingungen in Beziehung setzte. Montesquieu fragte sich,
wieso die Despotie, die eigentlich der menschlichen Natur
zuwiderlaufe, trotzdem so weit verbreitet sei, und kam zu dem
Schluss, dass das an bestimmten klimatischen Gegebenheiten liege.
Die Despotie war für Montesquieu ein Phänomen der heißen
Klimazonen (Esprit des lois XVI, 9–12, XVII, 1–8). Bei genauerem
Hinsehen zeigt sich, dass er dabei ein Zerrbild der «orientalischen»,
vor allem islamisch geprägten Herrschaften Asiens und Afrikas vor
Augen hatte, deren wesentliches Merkmal er in der Vielweiberei
erblickte. Diese Lehre war von größter Anziehungskraft für die
Europäer, die sich damit ihrer eigenen, gleichsam naturgegebenen
zivilisatorischen Überlegenheit versicherten (Osterhammel 1998;
Sonderegger 2008). Wie Aristoteles die Nicht-Griechen als von
Natur zum Despotismus geneigte Barbaren bezeichnet hatte, so
beschrieb nun Montesquieu die Bewohner wärmerer Klimazonen als
von Natur aus zur Sklaverei veranlagte Völker. Sein
Despotismusbegri�, der sich schnell durchsetzte und ungeheuer
populär wurde, diente zur Selbsterhöhung der Europäer und lieferte
eine willkommene Rechtfertigung der kolonialistischen
«Zivilisierungsmission». Die französische Encyclopédie, eines der
erfolgreichsten Druckerzeugnisse der Aufklärung überhaupt, nannte
als exemplarische Despotien die Türkei, das Mogulreich, Japan und
Persien, «ja im Grunde ganz Asien», wo die meisten Menschen
lebten wie Tiere und nur ihrem Instinkt und ihrer Furcht vor Strafe
folgten (Encyclopédie IV, 1754, 886–889). Dieses exotisierte Bild
eines Despoten und seiner Untertanen rechtfertigte nicht nur die
Unterwerfung anderer Völker, sondern prägte auch die Kritik an den
absolutistischen Höfen in Europa selbst, die nun als Abziehbilder
orientalischer Haremsherrschaft erschienen. Ein Volk, das sich nicht



dem Vorwurf aussetzen will, sklavisch zu sein, muss sich gegen den
Despoten erheben, war der implizite Appell.

Der Despotismusbegri� der Aufklärung war allerdings ambivalent.
Er konnte durchaus auch ins Positive gewendet werden. Denn, so
hieß es, zur Überwindung der jahrhundertealten Missstände und
Vorurteile, Traditionen und Privilegien benötige man eben einen
unumschränkten Monarchen, einen despote éclairé, um die
Widerstände der Privilegierten zu brechen und der Herrschaft der
Vernunft zum Durchbruch zu verhelfen. Während der Französischen
Revolution beanspruchte Robespierre für sich einen «Despotismus
der Freiheit gegen die Tyrannei» (Mandt 1990, 678). Auf die gleiche
Weise hat anderthalb Jahrhunderte später auch Mao Zedong sich
selbst als Despoten (ba) bezeichnet und den «Großen Sprung nach
vorn» mit der Gründung des chinesischen Kaiserreiches durch den
traditionell als Gewaltherrscher verrufenen Kaiser Qin Shihuang auf
eine Stufe gestellt (Leese, s.S.  199  f.). Während die einen sich den
alten Despotiebegri� selber aneigneten, um gewaltsamen Umsturz
von oben zu legitimieren, fanden andere, für die Moderne seien die
traditionellen Begri�e gar nicht mehr angemessen, zu fundamental
und irreversibel sei der revolutionäre Umbruch.

In der Revolutionsepoche um 1800 veränderten sich die
politischen Begri�e grundlegend. Die Ideen des demokratischen
Rechtsstaats, der Volkssouveränität, der bürgerlichen Gleichheit und
der Menschenrechte breiteten sich aus und veränderten die
Maßstäbe, an denen legitime Herrschaft gemessen wurde. Das
Modell der parlamentarischen Demokratie löste nach und nach die
Monarchie als politischen Normalfall ab  – auch wenn die neuen
Regimes oft nur dem Namen nach demokratisch und rechtsstaatlich
waren. Alexis de Tocqueville, der Kritiker der Französischen
Revolution, fand 1835, dass «die alten Wörter Despotismus und
Tyrannei nicht mehr passen», weil die Unterdrückung, der die
Völker unter demokratischer Herrschaft ausgesetzt seien, sich



grundlegend von allem Früheren unterscheide. Willkürherrschaft
unter dem bloßen Schein der Demokratie und «Tyrannei der
Mehrheit» erö�neten ganz andere Möglichkeiten der
Unterdrückung, als sie die unumschränkten Monarchen des Alten
Europa je besessen hätten (vgl. Schönp�ug, S.  154  f.). Tatsächlich
spielen die Begri�e Despotie und Tyrannis in der Staatsformenlehre
des 20. und 21.  Jahrhunderts kaum noch eine Rolle. Sie sind
abgelöst worden von Begri�en wie Diktatur oder Autokratie,
Totalitarismus oder Faschismus, Autoritarismus oder Populismus,
die sich nicht auf die individuellen Laster einzelner Machthaber
beziehen, sondern auf politische Strukturen. Deshalb sind auch in
diesem Band manche Autorinnen und Autoren zurückhaltend, ihre
Figuren «Despoten» oder «Tyrannen» zu nennen, sondern sprechen
lieber von «Autokraten» oder «Faschisten», oder sie verzichten ganz
auf solche Etikettierungen (vgl. s.  v. Marx, Rothauge, Schlögel).
Dass die totalitären Regimes des 20.  Jahrhunderts Katastrophen von
ganz anderen Ausmaßen herbeigeführt und Verbrechen von ganz
anderer Qualität begangen haben, als sämtliche vormodernen
Tyrannen sich vorstellen konnten, ist kaum zu bestreiten. Die
Lasterkataloge der alten Fürstenspiegel wirken angesichts solcher
Phänomene anachronistisch und sind analytisch nicht sehr hilfreich.
Wenn die alten Begri�e heute in der ö�entlichen Debatte trotzdem
wieder Konjunktur haben, so ist das vielleicht ein Zeichen der
allgemeinen Hil�osigkeit, die sich breitgemacht hat, seit die
demokratische Fortschrittsgeschichte der Moderne an ihr Ende
gekommen ist.

Kipp�guren



Klassische Tyrannen und Despoten tragen meist ein Doppelgesicht.
Wer für die einen ein Tyrann, ist für die anderen oft ein Held  – ein
Reichsgründer, Eroberer oder Freiheitskämpfer. Solche historischen
Gestalten polarisierten meist schon ihre Mitwelt und nicht selten die
Nachwelt bis heute. Die Personen, die in diesem Band versammelt
sind, liefern dafür zahlreiche Beispiele. Einige galten für die
zeitgenössischen Eliten als Tyrannen und wurden später von den
Historikern zu Nationalhelden, Staatsbaumeistern oder
Volkserziehern geadelt, so etwa Kaiser Heinrich  IV. oder Friedrich
Wilhelm  I. von Preußen. In anderen Fällen war es erst die
nachfolgende Generation, die das Bild eines Tyrannen prägte, wie
im Falle von Gaius Caesar Germanicus, der erst später zu Caligula,
dem Inbegri� des wahnsinnigen Herrschers stilisiert wurde, als der
er bis heute gilt. Umstritten waren die hier versammelten Gestalten
fast alle. Das liegt meist daran, dass ihre Herrschaft in Zeiten tiefer
Krisen und Kon�ikte �el, die sie selbst verschärften, so dass das
Urteil über sie ebenso gespalten war wie die Gesellschaft als Ganze  –
so war es bei Richard  III. in den englischen Rosenkriegen oder
Katharina von Medici im französischen Bürgerkrieg, und so ist es bei
Donald Trump im «culture war» der USA von heute. Ähnliches gilt
auch für postkoloniale Machthaber wie Robert Mugabe oder Idi
Amin, die zumindest eine Zeitlang als Freiheitskämpfer gegen die
Kolonialherrschaft durchgingen, bis unübersehbar wurde, dass sie
ihr eigenes Land in den Ruin trieben. Es gilt aber auch für einen
kolonialistischen Gewaltherrscher wie Leopold  II. von Belgien, der
den Kongo wie eine private Sklavenplantage ausbeutete, während er
zu Hause als konstitutioneller Monarch und Sozialreformer gefeiert
wurde. Derzeit erlebt der Tyrannenbegri� auch deshalb eine
beispiellose Konjunktur, weil er ‹von unten› gegen Politikerinnen
und Politiker mobilisiert wird, die demokratisch beschlossene, aber
unpopuläre Maßnahmen durchsetzen.



Machthaber in Umbruchszeiten sind zwangsläu�g dann
ambivalente Figuren, wenn sie selbst zu den historischen
Veränderungen maßgeblich beigetragen haben, die einen
tiefgreifenden Wandel der gesellschaftlichen Normen und Werte zur
Folge hatten. Sie sind wie Kipp�guren: Misst man sie an den alten
Maßstäben, gegen die sie verstoßen haben, dann erscheinen sie als
Tyrannen. Misst man sie dagegen an den neuen Maßstäben, die sie
selbst durchgesetzt und zur neuen Norm erhoben haben, dann
erscheinen sie als visionäre Wegbereiter der neuen Zeit, und man
verzeiht ihnen die dabei begangenen Grausamkeiten. Zar Peter «der
Große», Napoleon Bonaparte oder Mao Zedong sind solche Fälle.
Wer in die Kategorien Gesetzgeber, Reichsgründer oder
Revolutionsführer fällt und die spätere Entwicklung auf seiner Seite
hat, dem wird nachträglich gern verziehen und «historische Größe»
bescheinigt. Wenige Historiker widersetzen sich diesem Sog der
Nachrationalisierung und der normativen Kraft des Faktischen  – so
wie Jacob Burckhardt, der das Phänomen in seinen
Weltgeschichtlichen Betrachtungen auf den Punkt gebracht hat: «Wer
also einer Gesamtheit Größe, Macht, Glanz verscha�t, dem wird das
Verbrechen nachgesehen.» Es gilt nur, «das gewaltsam Gewonnene
so lange zu behaupten, bis alle Welt daran als an ein Recht gewohnt
ist. Auf den Erfolg kommt hier Alles an» (Burckhardt 1956, 176).
Dass Bashar al-Assad und Kim Jong Un zukünftig einmal in diese
Kategorie fallen werden, ist unwahrscheinlich. Im Falle von Donald
Trump erscheint es derzeit zumindest zweifelhaft  – so steht
jedenfalls zu ho�en. Wenn Wladimir Putin als «großer Mann» in die
Geschichte einginge, so bedeutete das den Bankrott aller
universellen Werte seit der Aufklärung.

Zur Auswahl der Beiträge



Bei der Auswahl der Personen für diesen Band hatten wir die Qual
der Wahl. Es gibt Fernsehserien, frivole Quartettspiele und
Rankings, die die «Top-Tyrannen der Weltgeschichte» aufzählen.
Damit wollen wir nicht konkurrieren. Tyrannei lässt sich nicht
quanti�zieren, Despotismus nicht messen. Über jede Wahl und jede
Auslassung lässt sich streiten. Auch ist bei weitem nicht jeder
grausame Gewaltherrscher in die Weltgeschichte eingegangen und
im kollektiven Gedächtnis heute noch präsent. Man hätte auch
Herodes  I. statt Nero, Dschingis Khan statt Sultan Ibrahim,
Wilhelm  II. statt Friedrich Wilhelm  I., Pol Pot statt Mao Zedong,
Mussolini statt Franco, Videla statt Pinochet, Mobutu statt Mugabe
auswählen können. Und mancher wird die aktuellen Despoten
vermissen: von Maduro in Venezuela über Bolsonaro in Brasilien
und Duterte auf den Philippinen bis zu Xi Jinping in China oder
Lukaschenko in Belarus. Auf sie mussten wir aus Platzgründen leider
verzichten. Hitler und Stalin dagegen haben wir bewusst
ausgelassen. Diese Entscheidung haben wir uns nicht leicht
gemacht. Beide galten und gelten als Tyrannen par excellence.
Dennoch wollten wir sie mit den anderen hier behandelten
Tyrannen-Figuren nicht in einem Atemzug nennen; ihre Verbrechen
erschienen uns mit denen der anderen inkommensurabel.

Und was ist mit den Frauen? Gab es in der Weltgeschichte nicht
auch Tyranninnen und Despoten-Paare? Wenn in diesem Buch nur
zwei Frauen vorkommen  – Katharina von Medici und Jiang Qing,
die Gattin Maos, nicht aber Maria die Katholische oder Margaret
Thatcher, Elena Ceauşescu oder Imelda Marcos  –, dann hat das
seinen Grund. Es gab in der Geschichte einfach sehr viel weniger
selbstständige Herrscherinnen als Herrscher, so dass die Frauen
weniger Gelegenheit zum Despotismus hatten. Das heißt aber nicht,
dass das Thema nicht eine geschlechtergeschichtliche Dimension
hätte, ganz im Gegenteil. Zum einen wurde in der alteuropäischen
Tradition das «Weiberregiment» per se als monströses



«Staatsgebrechen» und daher als tyrannisch betrachtet. Frauen in
Machtpositionen sind bis heute wesentlich mehr obszönen
Schmähungen ausgesetzt als Männer. Zum anderen wurde politische
Normverletzung traditionell mit sexueller Normverletzung in
Verbindung gebracht  – sowohl bei Herrscherinnen wie bei
Herrschern. Es kennzeichnet das Stereotyp des männlichen
Despoten, dass er sich sexueller Ausschweifung hingibt und den
Ein�üsterungen seiner Favoritinnen ausgeliefert ist. Die Beiträge
von Mona Garlo�, Christine Vogel und Daniel Leese liefern dafür
reichlich Anschauungsmaterial.

Karikaturisten versammeln all diese historischen Figuren gern an
einem gemeinsamen Ort im Jenseits  – der Hölle (vgl. Abb.  23 im
Beitrag Ruderer). Hier geschieht etwas Ähnliches zwischen zwei
Buchdeckeln. Doch liest man die einzelnen Fallstudien
nacheinander, dann sollte zweierlei deutlich werden. Zum einen,
dass die Strukturen und Normen sich verändert haben und mit ihnen
auch die Maßstäbe, anhand derer man legitime von illegitimer
Herrschaft unterscheidet. Zum anderen zeigen die Beiträge aber
auch, dass das Tyrannen-Etikett nicht eine Sache beliebiger
Zuschreibung ist. Es lässt sich durchaus über die Epochen hinweg
ein gewisser Kern dessen identi�zieren, was als Tyrannei gilt. Und
es zeigt sich schließlich auch, dass manche historischen Topoi über
die Jahrhunderte fortwirken und dazu dienen, die Gegenwart mit
Sinn zu versehen. Allerdings nicht nur in kritischer, sondern auch in
a�rmativer Absicht: Putin bezieht sich rhetorisch auf Zar Peter  I.,
Erdoğan imitiert einen osmanischen Sultan, Mao berief sich auf den
ersten chinesischen Kaiser. Friedrich Wilhelm  I. erschien seinen
Zeitgenossen als kleiner Nero, und Donald Trump erscheint als
neuer Caligula. Jeder Leser, jede Leserin kann sich fragen, was die
verschiedenen Figuren in diesem Buch vielleicht doch gemeinsam
haben  – außer dem Umstand, dass man sie als Tyrannen oder
Despoten bezeichnet hat. Auch wenn in diesem Buch sehr



verschiedene Geschichten von sehr unterschiedlichen Tyrannen
versammelt sind, so lässt sich doch eine ver�ochtene Geschichte der
Tyrannei erzählen, die die Jahrhunderte miteinander verbindet. Was
wir im Frühjahr 2022 in der Ukraine erlebt haben, zeigt auf
bedrückende Weise, dass diese Geschichte nicht zu Ende ist.



1
Gaius Caesar Germanicus alias Caligula  –
wie aus einem Kaiser ein wahnsinniger

Tyrann wurde
Von Aloys Winterling

Ein idealer Tyrann?
Ein Zerstörer der traditionsreichen republikanischen Ordnung Roms,
der sein Pferd zum Konsul machen wollte, ein grausamer Autokrat,
der unliebsame Senatoren skrupellos ermorden ließ, ein ungeheurer
Verschwender, der durch megalomane Bauprojekte hervortrat, eine
unberechenbare, sprunghafte Figur, die die Aristokratie Roms
willkürlich demütigte und entehrte, ein Lustmolch, der anderen
Männern die Frauen wegnahm und sogar inzestuöse Beziehungen zu
seinen drei Schwestern unterhielt, ein despotischer Herrscher, der
die Proskynese, die fußfällige Verehrung, einforderte und sich
schließlich selbst für einen Gott hielt, ein Wahnsinniger und
Geisteskranker, der in exzentrischen Kostümen auftrat, der das
Zentrum des Reiches von Rom nach Alexandria verlegen wollte und
der zu Recht nach nur drei Jahren und zehn Monaten seiner
Herrschaft (März 37 bis Januar 41  n.  Chr.) ermordet wurde  – so
wird der römische Kaiser Gaius Caesar Germanicus, bekannt unter
dem Namen Caligula, in den einschlägigen antiken Quellen


