André Krischer
arbara Stollberg-Rilinger ()

YHANNEN

Eine Geschichte von

Caligula bis Putin







André Krischer
Barbara Stollberg-Rilinger
(Hrsg.)

TYRANNEN

Eine Geschichte von
Caligula bis Putin

C.H.Beck



Zum Buch

Was haben Verbrecher wie Putin und Assad und Finsterlinge wie
beispielsweise Idi Amin oder Erdogan mit klassischen historischen
Bosewichtern wie Caligula, Nero, Richard III. oder Ivan dem
Schrecklichen gemeinsam? Haben sie iiberhaupt etwas gemeinsam —
aul’er dem Umstand, dass sie alle als «Tyrannen» oder «Despoten»
bezeichnet werden? Die zwanzig hier versammelten prazisen und
spannenden Portraits ausgewahlter Protagonist:innen — entworfen
von renommierten Historiker:innen — zeigen, dass die Antwort auf
diese Frage nicht leichtfillt. Denn «Tyrannei» und «Despotie» sind
keine neutralen empirischen Begriffe, sondern vielmehr Werturteile,
politische Argumente. Als Tyrannen und Despoten bezeichnet man
Machthaber, von denen man sich abgrenzen, gegen die man
Widerstand organisieren, derer man sich entledigen oder gegen die
man Krieg fiihren will. In diesem Buch geht es daher nicht einfach
um die Frage, ob eine Person wirklich ein Despot oder Tyrann war,
sondern vielmehr darum, warum und von wem jemand so
wahrgenommen und bezeichnet wurde. Eine Geschichte der
Tyrannen ist — wie sich zeigen wird — stets auch eine Geschichte der
sich wandelnden Vorstellungen von unrechter Herrschaft, und es ist
eine Geschichte der Konflikte um die politische Deutungshoheit iiber
diese Frage.



Uber Herausgeberin und Herausgeber

André Krischer lehrt als Professor fiir Geschichte der Frithen Neuzeit
an der Albert-Ludwigs-Universitidt Freiburg im Breisgau.

Barbara Stollberg-Rilinger ist Rektorin des Wissenschaftskollegs zu
Berlin und war bis 2021 Professorin fiir Geschichte der Friihen
Neuzeit an der Universitat Miinster.



Inhalt

Einleitung (Von Barbara Stollberg-Rilinger und André Krischer)
Eine kleine Begriffsgeschichte
Kippfiguren
Zur Auswahl der Beitrage
1: Gaius Caesar Germanicus alias Caligula — wie aus einem Kaiser
ein wahnsinniger Tyrann wurde (Von Aloys Winterling)
Ein idealer Tyrann?
Ursprung und Erfolg des «Tyrannen Caligula»
Der historische Kaiser Gaius

War der Kaiser Gaius ein Tyrann?

2: Nero - kaiserlicher Kiinstler oder Despot? (Von Mischa Meier)
Ein Despot?

Die Ambivalenzen des romischen Prinzipats und die
<Augustus-Falle

Der Muttermord
Nach dem Muttermord — das Coming-out des Kiinstlers
Der Brand Roms und die Christenverfolgung

Das «Gastmahl des Tigellinus> und die domus aurea



~

Anstelle einer Auf3enpolitik: Der Empfang des Tiridates in
Rom

Die Griechenlandreise

3: Kaiser Heinrich IV. — fiir seine Gegner ein Tyrann (Von Gerd
Althoff)

4: Richard IIIL., Konig von England - ein Tyrann, wie er im Buche
steht? (Von André Krischer)
Richard III. und die Wirren der englischen Thronfolge
Die Stilisierung eines Tyrannen
Richards Tyrannei — nur ein Mythos?
5: Katharina von Medici, Konigin von Frankreich — von der

Unmoglichkeit guter Herrschaft in der Zeit der Religionskriege
(Von Mona Garloff)

6: Ibrahim «der Wahnsinnige» — die osmanische Dynastie am
Abgrund (Von Christine Vogel)

Brudermord, Prinzengeféngnis und Haremsherrschaft:
Stabilisierungsstrategien der osmanischen Dynastie um
1600

Sultan wider Willen
Dynastieerhalt als erste Herrscherpflicht
Machtkampfe am Sultanshof
Exzesse bis zum bitteren Ende
Ein idealer Despot
7: Ivan IV. «der Schreckliche» und Peter 1. «der Grol3e» — zwischen

Schreckensherrschaft und aufgeklarter Despotie (Von Jan
Hennings)



Despotie und friihe Russlandbilder -

Ivan IV. «der Schreckliche» S
Peter I. «der Grolde» -
Despotie und spatere Herrscherbilder Peters I. S

8: Friedrich Wilhelm I., Konig von Preul3en — ein selbsternannter
Tyrann (Von Barbara Stollberg-Rilinger)

Ein kleiner Nero =
Der Konig als sozialer AulRenseiter -
Vom Tyrannen zum Volkserzieher -

9: Warum Napoleon Bonaparte kein Despot war (Von Daniel
Schonpflug)

Tyrann, Despot v
Diktator v
Usurpator S

10: Leopold II., Konig von Belgien — konstitutioneller Monarch und
kolonialer Despot (Von Julia Seibert)

Leopold II. in der belgisch-kongolesischen Erinnerungskultur .
Leopolds imperiale Visionen -
Terror und Gewalt im Kongo-Freistaat -
11: Francisco Franco und der franquismo — Grundlagen,
Inszenierungen und Wahrnehmungen (Von Caroline Rothauge)

Das franquistische Regime: «faschistisch», «totalitar» oder
«autoritar»? -

Rehabilitierende Selbst- und Fremdbilder Francos und des
Franauismus v



y - .

Das Nachleben der Franco-Diktatur zwischen Kritik,
Kontroversen und Kontinuitaten

12: Mao Zedong und Jiang Qing — Macht, Moral und
Geschlechterrollen in der chinesischen Politik (Von Daniel Leese)
Gewaltherrschaft als historischer Topos
Debatten iiber Gewaltherrschaft in der Volksrepublik China
Macht und Moral

v

v

v

13: Augusto Pinochet — der Despot als Modell (Von Stephan Ruderer)

Ein Sohn der Freiheit?
Die chilenische Diktatur (1973-1990)
Internationale Aufmerksamkeit fiir den Despoten Pinochet
Der Despot als Modell?
14: Idi Amin — Kolonialsoldat und Gewaltherrscher (Von Andreas
Eckert)
Ein unzivilisierter Tyrann?
Eine militarische Karriere
Kurzer Honeymoon und boses Erwachen
Das Ende von Amins Herrschaft
15: Robert Mugabe - ein Freiheitskampfer als Tyrann? (Von
Christoph Marx)
Die Farmbesetzungen — ein Wendepunkt?
Siedlerherrschaft und Gewaltkultur
Aktivist in der Unabhéangigkeitsbewegung
Der Weg zur Gewaltherrschaft

v

v

v



War Mugabe ein Tyrann? v

16: Bashar al-Assad — der Zerstorer des modernen Syrien (Von Guido
Steinberg)

Der despotische Vater -
Der Ersatzerbe S
Der junge Prasident (2000-2011) -
Der bedrohte Despot -
Der gescheiterte Sieger -

17: Nordkoreas Fiihrer — von Kim Il Sung bis Kim Jong Un (Von
Eric J. Ballbach)

Die Grundlage: Kim Il Sungs Nordkorea -

Die Herrschaftsiibergabe an Kim Jong Il S

Der «Anstrengende Marsch» und die 6konomische Krise

Nordkoreas unter Kim Jong Il o
Nordkoreas Nuklearprogramm unter Kim Jong Il -
Kim Jong Uns Machtiibernahme =
Kim Jong Uns Herrschaft -
Fazit -

18: Recep Tayyip Erdogan — neo-osmanische Herrlichkeit (Von
Kader Konuk)

Aufstieg zum Autokraten =
Neo-osmanistische Herrlichkeit -
Liberalisierung und neuer Autoritarismus -
Kreative Widerstandsformen -

Frdogans Autoritarismus und die kemalistische Tradition —



e R b I I it T

19: Donald Trump - der Milliardar als authentischer
Mochtegerndespot (Von Michael Hochgeschwender)

Der Putschversuch vom 6. Januar 2021 -
Die Krise des politischen Systems der USA =
Das System Donald Trump =
Authentizitat als politischer Stil -

20: Wladimir Putin — Unvollendetes Portrat eines Grof3verbrechers
des 21. Jahrhunderts (Von Karl Schlogel)

Von der Macht, der Ohnmacht und der Angst eines Autokraten

Gewalt und Zerstorung des offentlichen Raums -
Diktatur neuen Typs -
Mann der vielen Eigenschaften S
Der neue Orden -
Diktatur des Rechts und Recht der Diktatur =
ANHANG
Literatur =
Einleitung =
1. Gaius Caesar Germanicus alias Caligula — wie aus einem
Kaiser ein wahnsinniger Tyrann wurde -
2. Nero - kaiserlicher Kiinstler oder Despot? S
3. Kaiser Heinrich IV. - fiir seine Gegner ein Tyrann -

4. Richard III., Konig von England - ein Tyrann, wie er im
Buche steht? =

5. Katharina von Medici, Konigin von Frankreich — von der

Unmoglichkeit guter Herrschaft in der Zeit der
Relicgiongkrieoe -



b le BRIl o Rt

6. Ibrahim «der Wahnsinnige» — die osmanische Dynastie
am Abgrund

7. Ivan IV. «der Schreckliche» und Peter I. «der Grof3e» —
zwischen Schreckensherrschaft und aufgeklarter
Despotie

8. Friedrich Wilhelm I., Konig von Preuf3en — ein
selbsternannter Tyrann

9. Warum Napoleon Bonaparte kein Despot war

10. Leopold II., Konig von Belgien — konstitutioneller
Monarch und kolonialer Despot

11. Francisco Franco und der franquismo — Grundlagen,
Inszenierungen und Wahrnehmungen

12. Mao Zedong und Jiang Qing — Macht, Moral und
Geschlechterrollen in der chinesischen Politik

13. Augusto Pinochet — der Despot als Modell

14. Idi Amin - Kolonialsoldat und Gewaltherrscher

15. Robert Mugabe - ein Freiheitskampfer als Tyrann?

16. Bashar al-Assad — der Zerstorer des modernen Syrien
17. Nordkoreas Fiihrer — von Kim Il Sung bis Kim Jong Un
18. Recep Tayyip Erdogan — neo-osmanische Herrlichkeit

19. Donald Trump - der Milliardar als authentischer
Mochtegerndespot

20. Wladimir Putin — Unvollendetes Portrat eines
Groldverbrechers des 21. Jahrhunderts

Die Autorinnen und Autoren

Bildnachweis



Das vorliegende Buch wurde mit freundlicher Unterstiitzung des
Exzellenzclusters 2060 «Religion und Politik», Miinster, gedruckt.



Einleitung

Von Barbara Stollberg-Rilinger und
André Krischer

Zur Verarbeitung des Schocks, in die der russische Prasident die
westliche Welt mit seinem kriegerischen Uberfall auf die Ukraine
am 24. Februar 2022 versetzt hat, gehort es auch, Wladimir Putin
als einen «Tyrannen» zu bezeichnen. Angesichts seiner
Skrupellosigkeit, die Ukraine mit Tod und Verwiistung zu
iiberziehen, erscheint der Begriff vielen Beobachtern genau passend.
Wer das Gemeinwohl zerstore, Kritiker vernichte, Hass, Zwietracht
und Misstrauen sde, sei ein Tyrann im Sinne von Aristoteles, hiel3 es
etwa in der Zeitschrift The Spectator (Jones 2022). Zumal in
Deutschland verdrangt der Tyrannen-Begriff den «Putin-Kitsch»
(Karl Schlogel), mit dem der Prasident der Russischen Foderation als
«strategischer Partner» oder als «lupenreiner Demokrat» tituliert
wurde.

Die Figur des Tyrannen hat aber schon langer Konjunktur. «Ohne
Riickhalt aus dem politischen Establishment war er an die Spitze
gekommen. [...] Niemand wusste, was er als Nachstes sagen wiirde.
In welche Richtung seine Ausfille gehen konnten. Aber genau das
brachte ihm Sympathien beim Volk ein. Machte ihn stark. Zu seinem
Programm erkléarte er, die alten Strukturen aufzubrechen und vom
machtkorrupten Establishment zu sdubern.» So hiefd es im Februar
2016 im Feuilleton der Frankfurter Allgemeinen Zeitung kurz nach der



Wahl des amerikanischen Prasidenten (Strauf$ 2016). Der Artikel
handelte von dem romischen Kaiser Caligula, aber es war kaum
misszuverstehen, wer da eigentlich gemeint war. Bundeskanzlerin
Angela Merkel soll 2019 zu dem Buch Der Tyrann des
Literaturwissenschaftlers Stephen Greenblatt gegriffen haben, um
sich mit dem Regierungsstil ihres amerikanischen Amtskollegen
auseinanderzusetzen. In Greenblatts Buch geht es darum, anhand
von Shakespeares Schurken Richard III. besser zu verstehen, «wie es
kommt, dass eine grof3e Nation in die Hande eines Tyrannen fallt»
(Greenblatt 2018). Auch der Historiker Timothy Snyder, der mit
Biichern iiber die Verbrechen Hitlers und Stalins bekannt geworden
ist, hat die Wahl Trumps 2016 zum Anlass genommen, «Uber
Tyrannei» zu schreiben und zum Widerstand dagegen aufzurufen
(Snyder 2017).

Das sind drei Beispiele von vielen. Es liegt auf der Hand, warum
historische Tyrannen gegenwirtig in der Offentlichkeit so prisent
sind. Wenn nicht nur Putin alle Masken fallen lasst, sondern auch
der Prasident des Landes, das sich als Geburtsort, Vorbild und
Fithrungsmacht der modernen westlichen Demokratien versteht, mit
klassischen Horrorgestalten der Geschichte wie Caligula oder
Richard III. auf eine Stufe gestellt wird, dann zeugt das von tiefer
Verunsicherung. Denn wir neigen ja dazu, Tyrannei — und ihren
Zwilling, die Despotie — als das ganz andere, das Fremde,
«Unzivilisierte» und «Barbarische» von uns fernzuhalten und in
vergangenen Epochen oder fremden Weltgegenden zu lokalisieren.
Nun ist mit einem Mal das Barbarische mitten im Kernland der
modernen Demokratie angekommen und bedroht das
schmeichelhafte Bild, das wir von uns selbst und vom historischen
Fortschritt hatten. Der bis Januar 2021 amtierende amerikanische
Prasident reiht sich ein in die stetig wachsende Zahl der Autokraten,
die der Illusion vom unaufhaltsamen Siegeszug der Demokratie und



Rechtsstaatlichkeit auf der Welt ein Ende machen: Lukaschenko
oder Duterte, Maduro oder Bolsonaro, Orban oder Erdogan.

Doch die Frage ist: Was haben diese beunruhigenden Machthaber
von heute tatsachlich mit klassischen historischen Bosewichtern wie
Caligula, Nero, Richard III. oder Ivan dem Schrecklichen
gemeinsam? Haben sie iiberhaupt etwas gemeinsam — auf3er dem
Umstand, dass sie alle als Tyrannen oder Despoten bezeichnet
werden? Die Antwort ist nicht einfach. Denn «Tyrannei» und
«Despotie» sind ja keine neutralen empirischen Begriffe, es sind
Werturteile, politische Argumente. Als Tyrannen und Despoten
bezeichnet man Machthaber, von denen man sich abgrenzen, gegen
die man Widerstand organisieren, derer man sich entledigen oder
gegen die man Krieg fiihren will. In diesem Buch kann es daher
nicht einfach um die Frage gehen, ob eine Person — Mann oder
Frau — wirklich ein Despot oder Tyrann war, sondern vielmehr
darum, warum und von wem sie so wahrgenommen und bezeichnet
wurde. Die Frage ist also eine doppelte. Zum einen: Was
qualifizierte Machthaber iiber die Jahrhunderte hinweg zu Tyrannen
oder Despoten? Gegen welche Regeln und Normen legitimer
Herrschaft verstiel3en sie? Und zum anderen: In wessen Augen
machte sie das zu Tyrannen — und in wessen Augen womoglich zum
Helden? Mit anderen Worten: Wer wann, warum und von wem als
Tyrann bezeichnet wird, ist immer auch eine Frage der
Zeitumstdnde und sagt etwas iiber diese Umstiande selbst aus. Eine
Geschichte der Tyrannen ist zugleich eine Geschichte der sich
wandelnden Vorstellungen von unrechter Herrschaft, und es ist eine
Geschichte der Konflikte um die politische Deutungshoheit iiber
diese Frage. Das heil3t allerdings nicht, dass es keinen iiber die Zeit
hinweg stabilen Minimalkonsens dariiber gabe, was Tyrannei war
und ist.



Eine kleine Begriffsgeschichte

Historische Traditionen beeinflussen die Art und Weise, wie wir
unsere Gegenwart wahrnehmen. Aber das gilt auch umgekehrt:
Unsere in der Gegenwart gemachten Erfahrungen wirken auf unsere
Sicht der Vergangenheit zuriick. Wenn wir Donald Trump als «neuen
Caligula» bezeichnen, dann beeinflusst das Bild dieses romischen
Kaisers unser Bild des Prasidenten — und umgekehrt. Solche
Spiegelungen und Wechselwirkungen sind es, die wir in diesem
Band sichtbar machen wollen.

Die Begriffe «Tyrann» und «Despot» sind wie Zeitkapseln: Sie
transportieren sehr alte historische Erfahrungen und Werturteile in
die heutige Zeit und verbinden unsere politische Gegenwart mit der
von vor iiber 2000 Jahren. Die Jahrtausende sind selbstversténdlich
nicht spurlos an den Begriffen voriibergegangen. Mit dem
historischen Wandel verandern sich auch die normativen Maf3stabe,
und mit den Maf3stében die Bedeutungen der Begriffe — meistens
schleichend, manchmal abrupt. Aber in den Begriffen bleiben
zugleich historische Spuren ihrer fritheren Verwendungsweisen
enthalten.

«Tyrannos» (TOpavvog) und «despotes» (deondTeC) sind Begriffe
der griechischen Antike (Mandt 1990). Folgt man Aristoteles, einer
der grof3ten und wirkmachtigsten Autoritaten der europaischen
Geistesgeschichte, so ist der Tyrann ein Machthaber, der nach
Willkiir statt nach den Gesetzen herrscht. Es gibt ihn sowohl in der
Monarchie als auch in der Demokratie. Hier ist es der Monarch, der
seine Willkiir iiber das Gesetz stellt, dort der Demagoge, der die
Menge manipuliert und mithilfe von Volksbeschliissen die
gesetzmaldige Ordnung unterhohlt (Aristoteles Pol. IV, 4). In beiden
Féllen ist die Tyrannis eine pervertierte, widernatiirliche Form der
Herrschaft (Pol. III, 14-18). Zwar gab es in der griechischen



Friihzeit auch eine Sonderform der Tyrannis, die Aisymnetie — eine
Art absoluter Schiedsrichterstellung, wie sie im 6. Jahrhundert

v. Chr. Solon in Athen innehatte —, die dhnlich wie die Diktatur bei
den Romern eine auf Zeit verliehene unumschrankte Herrschaft zur
Uberwindung einer Krise darstellte. Doch sie gehérte schon zu
Aristoteles’ Zeiten der Vergangenheit an und wurde fiir die
Geschichte des Begriffs kaum relevant.

Im Gegensatz zum Begriff der Tyrannis, der der Sphére des
Politischen angehort und dessen Pervertierung bezeichnet, bezieht
sich der Begriff des despotes auf die Sphare des Hauses (oikos). Der
Despot ist der Herr iiber die Sklaven. Die Unterscheidung beider
Spharen — des Haushalts und des politischen Gemeinwesens (koiné
politiké) — ist fiir Aristoteles zentral: Das Haus ist die Sphare der
wirtschaftlichen Notwendigkeit, das Gemeinwesen die Sphére der
Freiheit (Pol. I, 1-7). Wer nun als Konig iiber die Biirger herrscht
wie ein Hausherr iiber seine Sklaven, ist ein Tyrann. Nach
Aristoteles lassen sich nur Barbaren — also Nicht-Griechen - eine
solche Tyrannei freiwillig gefallen, mehr noch: Sie bediirfen ihrer
sogar, weil sie wie Sklaven von Natur aus zur Freiheit nicht fahig
sind. Despotische Herrschaft jenseits des Hauses ist daher etwas
Barbarisches, und umgekehrt sind barbarische Volker dadurch
gekennzeichnet, dass sie despotisch beherrscht werden und auch
beherrscht werden miissen. Diese Identifikation der Freiheit mit dem
eigenen Volk und der Despotie mit den barbarischen Anderen pragte
die Begriffsgeschichte nachhaltig (Koebner 1951; Mandt 1990;
Osterhammel 1998; Sonderegger 2008; Panou/Schadee 2018).

Aristoteles’ Politik wurde im frithen Mittelalter zunichst im
arabischen Raum tiiberliefert und weiterentwickelt, bis sie im
christlichen Europa zu Beginn des 13. Jahrhunderts wiederentdeckt
und ins Lateinische iibersetzt wurde. An den mittelalterlichen
Universitaten war Aristoteles die Autoritét, der Philosoph
schlechthin. Die Scholastiker interpretierten seine politische



Philosophie im Licht der christlichen Herrscherethik, wie sie die
spatantiken Kirchenvater entwickelt hatten. In der Frage, was einen
Tyrannen kennzeichnet, weist die alteuropiische Tradition von
Aristoteles iiber Augustinus bis weit in die Neuzeit hinein eine
erstaunliche Kontinuitat auf. Der Tyrann ist in allem das Gegenbild
des gerechten und weisen Monarchen, wie er in der Gattung der
Fiirstenspiegel> den Herrschern vor Augen gehalten wurde. Der gute
Herrscher folgt nicht seinen Affekten und seiner Willkiir, sondern
dem Recht und hort auf seine Ratgeber. Er iibt die Herrschaft nicht
zu seinem eigenen Vorteil, sondern zum Vorteil des Landes aus und
respektiert Leben und Gut seiner Untertanen. Er ist fromm,
friedliebend, gerecht, milde und barmherzig. Der Tyrann hingegen
ist habgierig, wolliistig und grausam. Seine Herrschaft griindet sich
auf Furcht und Gewalt statt auf Vertrauen, guten Rat und Konsens.
Er behandelt Land und Leute wie sein Eigentum und verschont
selbst die Grof3en nicht. Er folgt seinen wechselnden Affekten und
ist unberechenbar auch fiir seine engste Umgebung, ja selbst seine
eigene Familie. Seine Leidenschaften machen ihn zum Spielball
seiner Matressen. Niemand kann ihm trauen, weshalb er keine guten
Ratgeber, sondern nur Schmeichler um sich hat. Seine Feinde sind
zahlreich, sein Leben ist jederzeit in Gefahr. Deshalb kennzeichnet
es den Tyrannen auch, dass er seinerseits von Misstrauen und
Verschworungsangst umgetrieben wird.

Dieses Bild des ungerechten Herrschers war keineswegs auf das
christliche Europa beschrankt; es handelt sich vielmehr um ein weit
verbreitetes Muster vormoderner Herrscherethik. Ganz dhnliche
Lasterkataloge gab es etwa im islamischen Raum oder im alten
China, wie die Beitrage von Christine Vogel und Daniel Leese in
diesem Band zeigen. Die Mal3stibe guter und schlechter Herrschaft
waren iiber Epochen und Weltregionen hinweg erstaunlich stabil.
Sie hatten gemeinsam, dass sie sich vor allem auf den Charakter des
individuellen Herrschers bezogen, denn der Normalfall der



Herrschaft war die (meist erbliche) Monarchie. Die Fiirstenspiegel
stammten in der Regel aus dem Kreis der jeweiligen
Herrschaftseliten, die sich durch den schlechten Herrscher in ihren
angestammten Mitwirkungsanspriichen bedroht sahen. Das Problem
war allerdings, dass die Urteile dariiber, wer ein guter und wer ein
schlechter Herrscher sei, weit auseinandergehen konnten. Ob es sich
im Einzelfall um willkiirliche Grausamkeit oder gerechte Strafjustiz
handelte, um Verschwendung oder Grof3ziigigkeit, krankhaftes
Misstrauen oder berechtigte Vorsicht, Geiz oder Sparsamkeit, das
war nicht selten eine Sache der Perspektive. Die moralische Frage,
wer ein Tyrann sei, ist tatsachlich schwer zu trennen von der
politischen Frage, wer die Macht hat, dariiber zu urteilen und
diesem Urteil Geltung zu verschaffen.

Dieses Problem hat Thomas Hobbes, der radikalste Kritiker der
alteuropaischen aristotelisch-scholastischen Tradition, in aller
Klarheit auf den Punkt gebracht. Fiir Hobbes ging es um die
existenzielle Alternative Ordnung oder Chaos, nicht um die Frage
nach besserer oder schlechterer politischer Ordnung. Fiir ihn beruht
jede Souveranitat auf bedingungsloser Unterwerfung, und jeder
Souveran ist im Besitz unumschrankter Macht. Der Souveran
definiert, was Recht und Unrecht ist, und kann daher per
definitionem gar kein Unrecht tun. Despotie oder Tyrannis sind
folglich keine entarteten Regierungsformen, sondern nur andere
Namen fiir eine Monarchie, die einem nicht geféllt (Leviathan II,

18 ff.). Den Unterschied zwischen einem Monarchen und einem
Tyrannen erklarte Hobbes damit zu einer Frage der Perspektive.
Diese radikale Position erklért sich aus dem Chaos der
konfessionellen Biirgerkriege im Europa des 16. und

17. Jahrhunderts. Die Wortfiihrer der jeweiligen Rebellen — ob
Protestanten oder Katholiken — lehrten, dass das Volk ein Recht zum
gewaltsamen Widerstand habe, wenn ein Monarch sich in einen
Tyrannen verwandelt, indem er sich die Herrschaft iiber die Seelen



und Gewissen der Untertanen anmalf3t. Denn, so lehrten sie, jede
legitime Herrschaft beruht auf einem wechselseitigen Vertrag
zwischen Monarch und Volk, und der Monarch, der gegen diesen
Vertrag verstoldt, wird zum Tyrannen. Diese Lehre spiegelte die
tiefgreifende politische Destabilisierung in vielen Landern Europas,
die oft erst nach blutigsten Exzessen zu einem Ende kam, indem der
Minderheit vertraglich konfessionelle Freiheiten zugestanden
wurden.

Als der Sonnenkonig Ludwig XIV. in Frankreich nach einer
langeren Phase der Toleranz wieder die Verfolgung der Protestanten
auf die Agenda setzte, fiihrte das zu einer neuen Konjunktur der
Herrschaftskritik. Im Franzosischen wurde der Begriff despotisme im
18. Jahrhundert zu einem Schlagwort und zu einem
Kristallisationskern aufklarerischer Debatten in ganz Europa. Die
groldte Wirkung entfaltete die Staatsformenlehre des Barons de
Montesquieu, Gerichtsprasident und Mitglied des gelehrten
Beamtenadels, dessen Werk De U’Esprit des lois schon zu seiner Zeit
ein Bestseller war und bis heute ein Klassiker der westlichen
politischen Tradition geblieben ist. Montesquieu definiert Despotie
als die pervertierte Staatsform schlechthin, die auf Furcht, terreur,
gegriindet ist — im Unterschied zur Monarchie, die sich auf das
Prinzip der Ehre, und zur Republik, die sich auf das Prinzip der
Tugend stiitzt (Esprit des lois 111, 1, 8 f.). Der Despot herrscht
willkiirlich und schrankenlos, ohne sich um Gesetze, Erbfolgeregeln
oder Eigentumsrechte zu kiimmern. Seine Herrschaft ist allerdings
instabil, weil sie nicht auf freiwillige Akzeptanz der Biirger zahlen
kann. Er hélt sich nur durch stindige Gewaltdrohung an der Macht
und muss sich dazu auf das Militér stiitzen, dem er zugleich selbst
ausgeliefert ist. Allenfalls die Religion tragt zur Aufrechterhaltung
der Despotie bei, indem auch sie das Volk in Furcht und Schrecken
halt (Esprit des lois V, 13 ff.). Montesquieus Art, die Staatsformen zu
unterscheiden, war erstens originell, weil sie nicht mehr bei den



Eigenschaften der Herrscher, sondern bei den Motiven der
Herrschaftsunterworfenen ansetzte. Sie war zweitens auch originell,
weil sie die Staatsformen systematisch zu allen erdenklichen
Umweltbedingungen in Beziehung setzte. Montesquieu fragte sich,
wieso die Despotie, die eigentlich der menschlichen Natur
zuwiderlaufe, trotzdem so weit verbreitet sei, und kam zu dem
Schluss, dass das an bestimmten klimatischen Gegebenheiten liege.
Die Despotie war fiir Montesquieu ein Phdnomen der heil3en
Klimazonen (Esprit des lois XVI, 9-12, XVII, 1-8). Bei genauerem
Hinsehen zeigt sich, dass er dabei ein Zerrbild der «orientalischen»,
vor allem islamisch gepragten Herrschaften Asiens und Afrikas vor
Augen hatte, deren wesentliches Merkmal er in der Vielweiberei
erblickte. Diese Lehre war von grol3ter Anziehungskraft fiir die
Europder, die sich damit ihrer eigenen, gleichsam naturgegebenen
zivilisatorischen Uberlegenheit versicherten (Osterhammel 1998;
Sonderegger 2008). Wie Aristoteles die Nicht-Griechen als von
Natur zum Despotismus geneigte Barbaren bezeichnet hatte, so
beschrieb nun Montesquieu die Bewohner warmerer Klimazonen als
von Natur aus zur Sklaverei veranlagte Volker. Sein
Despotismusbegriff, der sich schnell durchsetzte und ungeheuer
popular wurde, diente zur Selbsterhohung der Europaer und lieferte
eine willkommene Rechtfertigung der kolonialistischen
«Zivilisierungsmission». Die franzosische Encyclopédie, eines der
erfolgreichsten Druckerzeugnisse der Aufklarung iiberhaupt, nannte
als exemplarische Despotien die Tiirkei, das Mogulreich, Japan und
Persien, «ja im Grunde ganz Asien», wo die meisten Menschen
lebten wie Tiere und nur ihrem Instinkt und ihrer Furcht vor Strafe
folgten (Encyclopédie 1V, 1754, 886-889). Dieses exotisierte Bild
eines Despoten und seiner Untertanen rechtfertigte nicht nur die
Unterwerfung anderer Volker, sondern pragte auch die Kritik an den
absolutistischen Hofen in Europa selbst, die nun als Abziehbilder
orientalischer Haremsherrschaft erschienen. Ein Volk, das sich nicht



dem Vorwurf aussetzen will, sklavisch zu sein, muss sich gegen den
Despoten erheben, war der implizite Appell.

Der Despotismusbegriff der Aufklarung war allerdings ambivalent.
Er konnte durchaus auch ins Positive gewendet werden. Denn, so
hieR es, zur Uberwindung der jahrhundertealten Missstinde und
Vorurteile, Traditionen und Privilegien benotige man eben einen
unumschrankten Monarchen, einen despote éclairé, um die
Widerstande der Privilegierten zu brechen und der Herrschaft der
Vernunft zum Durchbruch zu verhelfen. Wahrend der Franzosischen
Revolution beanspruchte Robespierre fiir sich einen «Despotismus
der Freiheit gegen die Tyrannei» (Mandt 1990, 678). Auf die gleiche
Weise hat anderthalb Jahrhunderte spater auch Mao Zedong sich
selbst als Despoten (ba) bezeichnet und den «Grof3en Sprung nach
vorn» mit der Griindung des chinesischen Kaiserreiches durch den
traditionell als Gewaltherrscher verrufenen Kaiser Qin Shihuang auf
eine Stufe gestellt (Leese, s.S. 199 f.). Wahrend die einen sich den
alten Despotiebegriff selber aneigneten, um gewaltsamen Umsturz
von oben zu legitimieren, fanden andere, fiir die Moderne seien die
traditionellen Begriffe gar nicht mehr angemessen, zu fundamental
und irreversibel sei der revolutiondre Umbruch.

In der Revolutionsepoche um 1800 veranderten sich die
politischen Begriffe grundlegend. Die Ideen des demokratischen
Rechtsstaats, der Volkssouveranitat, der biirgerlichen Gleichheit und
der Menschenrechte breiteten sich aus und veranderten die
Mal3stabe, an denen legitime Herrschaft gemessen wurde. Das
Modell der parlamentarischen Demokratie 10ste nach und nach die
Monarchie als politischen Normalfall ab — auch wenn die neuen
Regimes oft nur dem Namen nach demokratisch und rechtsstaatlich
waren. Alexis de Tocqueville, der Kritiker der Franzosischen
Revolution, fand 1835, dass «die alten Worter Despotismus und
Tyrannei nicht mehr passen», weil die Unterdriickung, der die
Volker unter demokratischer Herrschaft ausgesetzt seien, sich



grundlegend von allem Friiheren unterscheide. Willkiirherrschaft
unter dem blof3en Schein der Demokratie und «Tyrannei der
Mehrheit» eroffneten ganz andere Moglichkeiten der
Unterdriickung, als sie die unumschrankten Monarchen des Alten
Europa je besessen hatten (vgl. Schonpflug, S. 154 f.). Tatsachlich
spielen die Begriffe Despotie und Tyrannis in der Staatsformenlehre
des 20. und 21. Jahrhunderts kaum noch eine Rolle. Sie sind
abgelost worden von Begriffen wie Diktatur oder Autokratie,
Totalitarismus oder Faschismus, Autoritarismus oder Populismus,
die sich nicht auf die individuellen Laster einzelner Machthaber
beziehen, sondern auf politische Strukturen. Deshalb sind auch in
diesem Band manche Autorinnen und Autoren zuriickhaltend, ihre
Figuren «Despoten» oder «Tyrannen» zu nennen, sondern sprechen
lieber von «Autokraten» oder «Faschisten», oder sie verzichten ganz
auf solche Etikettierungen (vgl. s. v. Marx, Rothauge, Schlogel).
Dass die totalitdren Regimes des 20. Jahrhunderts Katastrophen von
ganz anderen Ausmal3en herbeigefiihrt und Verbrechen von ganz
anderer Qualitat begangen haben, als simtliche vormodernen
Tyrannen sich vorstellen konnten, ist kaum zu bestreiten. Die
Lasterkataloge der alten Fiirstenspiegel wirken angesichts solcher
Phianomene anachronistisch und sind analytisch nicht sehr hilfreich.
Wenn die alten Begriffe heute in der 6ffentlichen Debatte trotzdem
wieder Konjunktur haben, so ist das vielleicht ein Zeichen der
allgemeinen Hilflosigkeit, die sich breitgemacht hat, seit die
demokratische Fortschrittsgeschichte der Moderne an ihr Ende
gekommen ist.

Kippfiguren



Klassische Tyrannen und Despoten tragen meist ein Doppelgesicht.
Wer fiir die einen ein Tyrann, ist fiir die anderen oft ein Held - ein
Reichsgriinder, Eroberer oder Freiheitskdmpfer. Solche historischen
Gestalten polarisierten meist schon ihre Mitwelt und nicht selten die
Nachwelt bis heute. Die Personen, die in diesem Band versammelt
sind, liefern dafiir zahlreiche Beispiele. Einige galten fiir die
zeitgenossischen Eliten als Tyrannen und wurden spater von den
Historikern zu Nationalhelden, Staatsbaumeistern oder
Volkserziehern geadelt, so etwa Kaiser Heinrich IV. oder Friedrich
Wilhelm I. von Preuf8en. In anderen Fallen war es erst die
nachfolgende Generation, die das Bild eines Tyrannen pragte, wie
im Falle von Gaius Caesar Germanicus, der erst spater zu Caligula,
dem Inbegriff des wahnsinnigen Herrschers stilisiert wurde, als der
er bis heute gilt. Umstritten waren die hier versammelten Gestalten
fast alle. Das liegt meist daran, dass ihre Herrschaft in Zeiten tiefer
Krisen und Konflikte fiel, die sie selbst verscharften, so dass das
Urteil iiber sie ebenso gespalten war wie die Gesellschaft als Ganze —
so war es bei Richard III. in den englischen Rosenkriegen oder
Katharina von Medici im franzosischen Biirgerkrieg, und so ist es bei
Donald Trump im «culture war» der USA von heute. Ahnliches gilt
auch fiir postkoloniale Machthaber wie Robert Mugabe oder Idi
Amin, die zumindest eine Zeitlang als Freiheitskdmpfer gegen die
Kolonialherrschaft durchgingen, bis uniibersehbar wurde, dass sie
ihr eigenes Land in den Ruin trieben. Es gilt aber auch fiir einen
kolonialistischen Gewaltherrscher wie Leopold II. von Belgien, der
den Kongo wie eine private Sklavenplantage ausbeutete, wiahrend er
zu Hause als konstitutioneller Monarch und Sozialreformer gefeiert
wurde. Derzeit erlebt der Tyrannenbegriff auch deshalb eine
beispiellose Konjunktur, weil er <von unten> gegen Politikerinnen
und Politiker mobilisiert wird, die demokratisch beschlossene, aber
unpopuldre Malfnahmen durchsetzen.



Machthaber in Umbruchszeiten sind zwangslaufig dann
ambivalente Figuren, wenn sie selbst zu den historischen
Veranderungen malgeblich beigetragen haben, die einen
tiefgreifenden Wandel der gesellschaftlichen Normen und Werte zur
Folge hatten. Sie sind wie Kippfiguren: Misst man sie an den alten
Malf3stdben, gegen die sie verstof3en haben, dann erscheinen sie als
Tyrannen. Misst man sie dagegen an den neuen Mal3staben, die sie
selbst durchgesetzt und zur neuen Norm erhoben haben, dann
erscheinen sie als visiondre Wegbereiter der neuen Zeit, und man
verzeiht ihnen die dabei begangenen Grausamkeiten. Zar Peter «der
Grol3e», Napoleon Bonaparte oder Mao Zedong sind solche Falle.
Wer in die Kategorien Gesetzgeber, Reichsgriinder oder
Revolutionsfiihrer fillt und die spitere Entwicklung auf seiner Seite
hat, dem wird nachtraglich gern verziehen und «historische Grol3e»
bescheinigt. Wenige Historiker widersetzen sich diesem Sog der
Nachrationalisierung und der normativen Kraft des Faktischen — so
wie Jacob Burckhardt, der das Phanomen in seinen
Weltgeschichtlichen Betrachtungen auf den Punkt gebracht hat: «<Wer
also einer Gesamtheit Grofde, Macht, Glanz verschafft, dem wird das
Verbrechen nachgesehen.» Es gilt nur, «das gewaltsam Gewonnene
so lange zu behaupten, bis alle Welt daran als an ein Recht gewohnt
ist. Auf den Erfolg kommt hier Alles an» (Burckhardt 1956, 176).
Dass Bashar al-Assad und Kim Jong Un zukiinftig einmal in diese
Kategorie fallen werden, ist unwahrscheinlich. Im Falle von Donald
Trump erscheint es derzeit zumindest zweifelhaft — so steht
jedenfalls zu hoffen. Wenn Wladimir Putin als «grof3er Mann» in die
Geschichte einginge, so bedeutete das den Bankrott aller
universellen Werte seit der Aufklarung.

Zur Auswahl der Beitréage



Bei der Auswahl der Personen fiir diesen Band hatten wir die Qual
der Wahl. Es gibt Fernsehserien, frivole Quartettspiele und
Rankings, die die «Top-Tyrannen der Weltgeschichte» aufzihlen.
Damit wollen wir nicht konkurrieren. Tyrannei lasst sich nicht
quantifizieren, Despotismus nicht messen. Uber jede Wahl und jede
Auslassung lasst sich streiten. Auch ist bei weitem nicht jeder
grausame Gewaltherrscher in die Weltgeschichte eingegangen und
im kollektiven Gedachtnis heute noch priasent. Man hatte auch
Herodes I. statt Nero, Dschingis Khan statt Sultan Ibrahim,
Wilhelm II. statt Friedrich Wilhelm I., Pol Pot statt Mao Zedong,
Mussolini statt Franco, Videla statt Pinochet, Mobutu statt Mugabe
auswéahlen konnen. Und mancher wird die aktuellen Despoten
vermissen: von Maduro in Venezuela iiber Bolsonaro in Brasilien
und Duterte auf den Philippinen bis zu Xi Jinping in China oder
Lukaschenko in Belarus. Auf sie mussten wir aus Platzgriinden leider
verzichten. Hitler und Stalin dagegen haben wir bewusst
ausgelassen. Diese Entscheidung haben wir uns nicht leicht
gemacht. Beide galten und gelten als Tyrannen par excellence.
Dennoch wollten wir sie mit den anderen hier behandelten
Tyrannen-Figuren nicht in einem Atemzug nennen; ihre Verbrechen
erschienen uns mit denen der anderen inkommensurabel.

Und was ist mit den Frauen? Gab es in der Weltgeschichte nicht
auch Tyranninnen und Despoten-Paare? Wenn in diesem Buch nur
zwei Frauen vorkommen - Katharina von Medici und Jiang Qing,
die Gattin Maos, nicht aber Maria die Katholische oder Margaret
Thatcher, Elena Ceausescu oder Imelda Marcos —, dann hat das
seinen Grund. Es gab in der Geschichte einfach sehr viel weniger
selbststandige Herrscherinnen als Herrscher, so dass die Frauen
weniger Gelegenheit zum Despotismus hatten. Das heif3t aber nicht,
dass das Thema nicht eine geschlechtergeschichtliche Dimension
hatte, ganz im Gegenteil. Zum einen wurde in der alteuropéaischen
Tradition das «Weiberregiment» per se als monstroses



«Staatsgebrechen» und daher als tyrannisch betrachtet. Frauen in
Machtpositionen sind bis heute wesentlich mehr obszonen
Schmahungen ausgesetzt als Manner. Zum anderen wurde politische
Normverletzung traditionell mit sexueller Normverletzung in
Verbindung gebracht — sowohl bei Herrscherinnen wie bei
Herrschern. Es kennzeichnet das Stereotyp des ménnlichen
Despoten, dass er sich sexueller Ausschweifung hingibt und den
Einfliisterungen seiner Favoritinnen ausgeliefert ist. Die Beitrage
von Mona Garloff, Christine Vogel und Daniel Leese liefern dafiir
reichlich Anschauungsmaterial.

Karikaturisten versammeln all diese historischen Figuren gern an
einem gemeinsamen Ort im Jenseits — der Holle (vgl. Abb. 23 im
Beitrag Ruderer). Hier geschieht etwas Ahnliches zwischen zwei
Buchdeckeln. Doch liest man die einzelnen Fallstudien
nacheinander, dann sollte zweierlei deutlich werden. Zum einen,
dass die Strukturen und Normen sich verdandert haben und mit ihnen
auch die Maf3stabe, anhand derer man legitime von illegitimer
Herrschaft unterscheidet. Zum anderen zeigen die Beitrdge aber
auch, dass das Tyrannen-Etikett nicht eine Sache beliebiger
Zuschreibung ist. Es lasst sich durchaus iiber die Epochen hinweg
ein gewisser Kern dessen identifizieren, was als Tyrannei gilt. Und
es zeigt sich schliel3lich auch, dass manche historischen Topoi iiber
die Jahrhunderte fortwirken und dazu dienen, die Gegenwart mit
Sinn zu versehen. Allerdings nicht nur in kritischer, sondern auch in
affirmativer Absicht: Putin bezieht sich rhetorisch auf Zar Peter I.,
Erdogan imitiert einen osmanischen Sultan, Mao berief sich auf den
ersten chinesischen Kaiser. Friedrich Wilhelm I. erschien seinen
Zeitgenossen als kleiner Nero, und Donald Trump erscheint als
neuer Caligula. Jeder Leser, jede Leserin kann sich fragen, was die
verschiedenen Figuren in diesem Buch vielleicht doch gemeinsam
haben - auf3er dem Umstand, dass man sie als Tyrannen oder
Despoten bezeichnet hat. Auch wenn in diesem Buch sehr



verschiedene Geschichten von sehr unterschiedlichen Tyrannen
versammelt sind, so lasst sich doch eine verflochtene Geschichte der
Tyrannei erzéhlen, die die Jahrhunderte miteinander verbindet. Was
wir im Friihjahr 2022 in der Ukraine erlebt haben, zeigt auf
bedriickende Weise, dass diese Geschichte nicht zu Ende ist.



1
Gaius Caesar Germanicus alias Caligula -
wie aus einem Kaiser ein wahnsinniger
Tyrann wurde

Von Aloys Winterling

Ein idealer Tyrann?

Ein Zerstorer der traditionsreichen republikanischen Ordnung Roms,
der sein Pferd zum Konsul machen wollte, ein grausamer Autokrat,
der unliebsame Senatoren skrupellos ermorden lief3, ein ungeheurer
Verschwender, der durch megalomane Bauprojekte hervortrat, eine
unberechenbare, sprunghafte Figur, die die Aristokratie Roms
willkiirlich demiitigte und entehrte, ein Lustmolch, der anderen
Mannern die Frauen wegnahm und sogar inzestuose Beziehungen zu
seinen drei Schwestern unterhielt, ein despotischer Herrscher, der
die Proskynese, die ful3fillige Verehrung, einforderte und sich
schliel3lich selbst fiir einen Gott hielt, ein Wahnsinniger und
Geisteskranker, der in exzentrischen Kostiimen auftrat, der das
Zentrum des Reiches von Rom nach Alexandria verlegen wollte und
der zu Recht nach nur drei Jahren und zehn Monaten seiner
Herrschaft (Marz 37 bis Januar 41 n. Chr.) ermordet wurde — so
wird der romische Kaiser Gaius Caesar Germanicus, bekannt unter
dem Namen Caligula, in den einschlédgigen antiken Quellen



