






Franziskus Knoll/Hanno Heil/Ulrich Engel (Hrsg.)

Bewährtes bewahren – Neues 
wagen

Innovative Aufbrüche in der Seelsorge und 
darüber hinaus!

Verlag W. Kohlhammer



1. Auflage 2022

Alle Rechte vorbehalten
© W. Kohlhammer GmbH, Stuttgart
Gesamtherstellung: W. Kohlhammer GmbH, Stuttgart

Print:
ISBN 978-3-17-041668-0

E-Book-Format:
pdf: 978-3-17-041669-7

Für den Inhalt abgedruckter oder verlinkter Websites ist ausschließlich der jeweilige 
Betreiber verantwortlich. Die W. Kohlhammer GmbH hat keinen Einfluss auf die ver-
knüpften Seiten und übernimmt hierfür keinerlei Haftung.

Dieses Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede 
Verwendung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechts ist ohne Zustimmung 
des Verlags unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, 
Übersetzungen, Mikroverfilmungen und für die Einspeicherung und Verarbeitung in 
elektronischen Systemen. 

 
Für Prof. Dr. theol. habil. Dr. med. Doris Nauer zum 60. Geburtstag

Wir danken der Dominikaner-Provinz Teutonia (Köln) für die finanzielle Förderung 
des vorliegenden Bandes.



Inhalt 

Franziskus Knoll, Hanno Heil und Ulrich Engel 
Einleitung   .................................................................................................................  7 

Hans-Jürgen Feulner 
Krankensalbung von schwer an Covid-19 Erkrankten   .....................................  14 

Joachim Kügler 
Paulus und die Frauenordination   .........................................................................  32 

Dominiek Lootens 
COVID-19, Spiritualität und Albert Camus   .........................................................  39 

Michael Reichardt 
Nicht nur durch Berührung und Worte   ..............................................................  47 

Holger Zaborowski 
Neugierig auf den Glauben   ....................................................................................  62 

Ulrich Engel OP 
Dem „Lebensglauben“ Aktionsräume öffnen – Systematische und 
spiritualitätstheologische Bedingungen für eine säkulare Pastoral   ..............  71 

Franziskus Knoll OP 
Schuld – Scham – Verzeihen: Wirkmächtige Begleiter in der Seelsorge   ......  81 

Hanno Heil 
„Seelsorge – ja bitte?!“  
Gedanken zur Zukunft der Seelsorge in der Altenhilfe   ....................................  92 

Jutta Mader 
Die Straße nach Jericho sicherer machen   ..........................................................  104 

Joy Puthussery ISch 
Integrated Life for Integrated Mission   ................................................................  112 



6 Inhalt 

Mathias Wirth / Isabelle Noth 
Seelsorge zwischen Kommunikation und Manipulation   .................................  126 

Thorsten Arens 
Christliche Organisationsidentitäten und interreligiöse  
Dienstgemeinschaften: Wege zur Erhaltung, Stärkung  
und Entwicklung christlicher Profile katholischer Einrichtungen   ................  140 

Julia Berger 
Emotionale Intelligenz im Krankenhaus   .............................................................  147 

Sabine Schmeißer 
Gerechtigkeit in Organisationen – eine Herausforderung?   .............................  156 

Ulrike Bechmann 
Rizpa nahm Sackleinen …   ......................................................................................  165 

Eckhard Frick sj 
Ist Spiritual Care missionarisch? Ein Mission Statement   ....................................  173 

Ottmar Fuchs 
Kirchenaustritte – eine Herausforderung für eine freiheitsorientierte 
und ökumenische Seelsorge der Kirche   ..............................................................  182 

Herbert Haslinger 
Enttheologisierung und Papstfixierung – Eine kritische Bilanz  
zur jüngeren katholischen Diakonietheologie   ...................................................  192 

Klaus Kießling 
„Herr, wann haben wir dir nicht geholfen?“ (Mt 25,44) –  
Von der Vision einer diakonischen Weltkirche  .................................................  203 

Bruno Schrage 
Seelsorge mitten im kirchlichen Transformationsprozess –  
Interdisziplinarität verlangt eine neue Rollenarchitektur   ..............................  211 

Autor:innen   ..............................................................................................................  223 



Einleitung 
Franziskus Knoll, Hanno Heil und Ulrich Engel 

„Die Kirche der Zukunft kann ich mir nur als eine Kirche der Seelsorge vorstel-
len. Seelsorge wird jedenfalls zu ihren Basisaufgaben gehören. An ihrer Erfül-
lung oder Nichterfüllung wird sich für mich, menschlich gesprochen, das Schick-
sal der Kirche entscheiden.“1 Mit dieser eindringlichen Zeitansage hat der evan-
gelische Theologe Jürgen Ziemer der Seelsorge eine Schlüsselrolle in der Kirche 
der Zukunft zugewiesen. Mit dieser Einschätzung steht er nicht allein. Auch der 
verstorbene Kardinal Lehmann charakterisierte Seelsorge in den 1990er Jahren 
als „eine einzigartige, ja die erste und vornehmste Aufgabe der Kirche, die ihr 
von niemandem sonst abgenommen werden kann. Ihre Sendung steht und fällt 
mit diesem Auftrag.“2 Man darf aber heute einwenden: der Begriff „Seelsorge“ 
wird neben den Kirchen inzwischen von unterschiedlichen Akteuren, wie z. B. 
privaten Anbietern von Beratungsdiensten, Krankenkassen oder Heilprakti-
ker:innen übernommen. Eine Pluralisierung von Seelsorge neben der über Jahr-
hunderte von den Kirchen monopolartig gepflegten Seelsorge ist in vollem 
Gange. Angesichts einer im Sinne von Evangelisierung positiv zu deutenden Dif-
fusion des Seelsorgebegriffs in unterschiedliche Kontexte, ist umso deutlicher 
Rechenschaft darüber zu geben, was denn unter christlicher Seelsorge zu ver-
stehen ist. Diesem Anliegen hat sich Doris Nauer in ihrem akademischen Wirken 
engagiert gewidmet. Sie hat dabei eine klare Kriteriologie erarbeitet für eine 
kirchliche Seelsorge in der Nachfolge Jesu Christi, geprägt von christlichen Tra-
ditionen, offen für externe Erkenntnisse und Erwartungen, die Charismen und 
Vorlieben der Akteure einbindend und selbstkritisch ihr Profil überdenkend und 
schärfend. Dafür stehen die zahlreichen Veröffentlichungen von Doris Nauer, 
insbesondere ihr in mehreren Auflagen und einer umfassenden Überarbeitung 
erschienenes Seelsorge-Handbuch.3  

Ihren Kolleginnen und Schülerinnen ist seit langem klar, das Herz von Doris 
Nauer schlägt für die Seelsorge. Und: „In der Seelsorge schlägt das Herz der Kir-
che“ so der Titel der Deutschen Bischöfe für ihr Wort zur Seelsorge.4 Wenn man 

 
1  Ziemer, J. (2000): Podiumsdiskussion: Seelsorge – und ihre Bedeutung für die Zukunft. In: 

Schneider-Harpprecht, C. (Hg): Zukunftsperspektiven für Seelsorge und Beratung. Neu-
kirchen: Neukirchener Verlag: 129. 

2  Lehmann, K. (1990): Seelsorge als Aufgabe der Kirche. In: Lebendige Seelsorge, 1/2: 52. 
3  Vgl. Nauer, D. (32014): Seelsorge – Sorge um die Seele. Stuttgart: Kohlhammer. 
4  Die Deutschen Bischöfe (2022): In der Seelsorge schlägt das Herz der Kirche. Bonn.  



8 Einleitung 

dieses Bild aufgreift, ist es um das Herz der Kirche heute nicht gut bestellt ange-
sichts der Vertrauenskrise der Kirche, verhärteten Lagerbildungen, nicht ein-
schätzbaren Reformwegen, grassierender Rekrutierungskrisen beim kirchlichen 
Personal und sich abzeichnender finanzieller Ressourcenprobleme infolge von 
Kirchenaustritten. Ohne Zweifel sind Arythmien und Aussetzer zu diagnostizie-
ren. Droht der Infarkt oder nur eine chronische Schwäche der Kirche und ihrer 
Seelsorge?  

Im Sinne eines „theologischen Konsils“ haben sich in diesem Band anlässlich 
des 60. Geburtstages von Doris Nauer zwanzig Wegbegleiter:innen zusammen-
gefunden, um auf dem Hintergrund ihrer jeweiligen theoretischen und prakti-
schen Expertise kritische Fragen zu stellen und Impulse für eine zukunftsfähige 
Seelsorge beizusteuern.  

In der Gliederung dieses „Konsils“ folgen sie der Option von Doris Nauer für 
eine konzeptgeleitete Seelsorge, die Bewährtes bewahren und Neues wagen will. 
Oder anders: Ein solches Handeln geschieht (1) nicht beliebig und lässt sich (2) 
auf drei unterschiedlichen Aktionsfeldern verorten: in der spirituell-mystagogi-
schen, der pastoralpsychologisch-heilsamen und der diakonisch-prophetischen 
Alltagspraxis.5 Die (An)Ordnung der folgenden Beiträge folgt dieser Distinktion 
zum komplexen Rollen- und Kompetenzprofil von Seelsorger:innen, „obgleich 
sie natürlich ineinander verwoben sind.“6 

Spirituell-mystagogische Dimension 

Die spirituell-mystagogische Dimension zielt auf die Geist-Dimension des Men-
schen ab. Hier geht es um eine „spirituelle Begleitung eines jeden dafür offenen 
Menschen auf dem Weg seines geheimnisvollen Lebens, das aus christlicher 
Überzeugung zutiefst mit dem geheimnisvollen Gott zu tun hat.“7 Für diese Di-
mension wird von Seelsorger:innen nicht nur theologische Fachkompetenz, son-
dern auch eine basale interreligiöse Kompetenz verlangt. „Unabdingbar ist zu-
dem eine durch lebenslange Übung entstehende rituell-liturgische Kompetenz, 
d. h. die Fähigkeit, sich dem Wagnis auszusetzen, Bewährtes zu bewahren und 
immer wieder Neues auszuprobieren. Obgleich, vielleicht auch weil immer we-
niger Menschen mit der Bibel vertraut sind, braucht es auch eine bibelherme-
neutische Kompetenz, d. h. die Fähigkeit, Bibeltexte mit aktuellen Lebensge-
schichten in Verbindung zu bringen und Menschen davon erzählen zu können. 

 
5  Vgl. Ebd. 284-312. 
6  Ebd. 284. 
7  Nauer, D. (2021): Glaubwürdig seelsorglich handeln! Wie geht das? In: ZPTh, 2: 25-39. Hier: 

33. 



Franziskus Knoll, Hanno Heil und Ulrich Engel 9 

Vorausgesetzt ist zudem, dass Seelsorger:innen nicht nur über eine eigene spi-
rituelle Kompetenz verfügen, d. h. dass sie selbst im christlichen Glauben veran-
kert sind und dies glaubhaft ausstrahlen, sondern auch über eine mystagogische 
Kompetenz, d. h. dass sie andere Menschen auf ihrem spirituellen Weg hilfreich 
begleiten können.“8 Dieser spirituell-mystagogischen Dimension folgend, lassen 
sich in diesem Sammelband folgende Beiträge zuordnen: 

Vor dem Hintergrund der noch immer nicht beendeten Covid-19-Pandemie, be-
fasst sich Hans-Jürgen Feulner mit der Krankensalbung von schwer an Covid Er-
krankten in Krankenhäusern des deutschsprachigen Raumes. Anders als z. B. in 
den USA gibt es hier kein (von den Bischofskonferenzen approbiertes) liturgi-
sches Kurzformular. Er bietet – in Rücksprache mit einigen Krankenhausseelsor-
ger:innen – den Entwurf eines solchen Formulars der vereinfachten Form der 
Krankensalbung in außerordentlichen Situationen an, mit einem ausführlichen 
Kommentar zu seinen Überlegungen. Dabei geht er ausserdem kurz auf die im-
mer wieder kontrovers diskutierte Frage ein, ob die Krankensalbung nicht doch 
auch ein Sakrament für Sterbende sei. 

Obwohl jede Form von Anachronismus eigentlich im Wissenschaftsbetrieb 
so etwas wie ein Todesurteil ist, illustriert Joachim Kügler in seinem Essay, wie 
erhellend gerade ein solcher Zugang im Blick auf die Klärung der Frage sein 
kann, ob Paulus den Frauen in Korinth eigentlich erlaubt hat, die Wandlungs-
worte zu sprechen.  

Die COVID-19 Pandemie war ein so einschneidendes Phänomen, dass sie un-
sere gesamte Denk- und Handlungsweise in Frage gestellt hat. In seinem Beitrag 
sucht der praktische Theologe und Spiritualitätsforscher Dominiek Lootens nach 
spirituellen Ressourcen in der Literatur von Albert Camus. Er liest Camus aus 
einer kontemplativ-prophetischen Perspektive. Lootens zeigt, wie wichtig es ist, 
mit dem alltäglichen Leiden in Verbindung zu stehen und eine Insider-Outsider-
Position einzunehmen, wenn man sich gesellschaftlichen und ökologischen Her-
ausforderungen stellt. 

In den Evangelien finden sich zahlreiche Wunder- und Heilungsgeschichten. 
Michael Reichardt untersucht in seinem exegetischen Beitrag zum Markusevan-
gelium, inwieweit und in welchem Kontext neben bewährten, häufig angewand-
ten Heilmethoden (wie Berührung oder wunderwirkende Worte) neue Heil-
methoden treten. 

Angesichts sich leerender Kirchen und einer verbreiteten Glaubenskrise 
fragt Holger Zaborowski, ob es nicht heute auch ein neues Interesse am christli-
chen Glauben gibt. Dass dies der Fall sein könnte, vermutet auch Doris Nauer, 
die in zwei wichtigen Büchern den Glauben für Interessierte, Suchende und 
Zweifelnde erörtert hat. Eine Gruppe von Menschen, die Nauer nur implizit be-
rücksichtigt, nimmt Tomáš Halík ausdrücklich in den Blick: die zweifelnden, 

 
8  Ebd. 34. 



10 Einleitung 

nach Gott suchenden Neugierigen, die von Ferne sich dem Glauben annähern, 
die „Zachäusgestalten“. Zaborowski regt in seinen Überlegungen ein Gespräch 
zwischen Nauer und Halík und somit auch zwischen Nauer und den Zachäusge-
stalten an, in dessen Zentrum das Geheimnis Gottes stehen dürfte. 

Pastoralpsychologisch-heilsame Dimension 

Die pastoralpsychologisch-heilsame Dimension fokussiert die körperliche und 
psychische Konstitution des Mensch-Seins. Hier geht es um eine gottgewollte 
Beratungs-, Identitäts- und Krisenhilfe.9 Dazu zählt, „sich für Menschen Zeit zu 
nehmen; wertschätzend für sie da zu sein; sie so zu nehmen, wie sie sind; eine 
Vertrauensbeziehung aufzubauen; in Krisensituationen dabei zu bleiben ohne 
etwas machen oder verändern zu können; sensibel in den Arm zu nehmen; em-
pathisch zuzuhören; Lebensgeschichte erzählen zu lassen; humorvoll, kreativ, 
spielerisch und paradox intervenierend neue Sichtweisen einzuspielen; un- auf-
dringlich (ethisch) zu beraten; eine eigene Position zu beziehen und dabei auch 
den Dissens nicht zu scheuen; Lebenskrisen ernst zu nehmen und zu deren Be-
wältigung aktiv beizutragen.“10 Für diese pastoralpsychologisch-heilsame Di-
mension benötigen Seelsorger:innen Qualifikationen, die die eigene Persönlich-
keitskompetenz stärken. Zudem brauchen sie eine nonverbale Begegnungskom-
petenz, eine verbale Kommunikationskompetenz, eine (ethische) Beratungs-
kompetenz, eine interkulturelle Kompetenz sowie eine Selbstsorgekompetenz.11 
Dieser pastoralpsychologisch-heilsamen Dimension folgend, lassen sich in die-
sem Sammelband folgende Beiträge zuordnen: 

Vor dem Hintergrund des aktuellen gesellschaftlichen Wandels – vor allem im 
Blick auf die grundstürzenden kirchlichen Ab- und Umbrüche – befasst sich Ul-
rich Engel OP in systematisch-theologischer Perspektive mit der Differenz von re-
ligiösen und säkularen Existenzweisen. Mit Christoph Theobald SJ erkennt er 
den Gesprächs- und Bezugspunkt zwischen beiden im sog. „Lebensglau-
ben“. Dieser Glaube ist nicht in erster Line materialiter definiert, sondern als ein 
lebendiges Beziehungsgeschehen. Eine Seelsorge, die solche Beziehungen ernst 
nimmt, sucht Aktionsräume zu öffnen, an denen Christusglaubende und Lebens-
glaubende sich gegenseitig und gemeinsam erstaunen lassen können. 

Ausgehend von einer realen Fallschilderung im Kontext Krankenhaus be-
denkt Franziskus Knoll OP pastoralpsychologische und rituell befreiende Momen-

 
9  Vgl. Ebd.  
10  Ebd. 
11 Vgl. Ebd. 35. 



Franziskus Knoll, Hanno Heil und Ulrich Engel 11 

te von Schuld- und Schamerleben. Im Anschluss an terminologische Spezifizie-
rungen werden dazu Kriterien der personenzentrierten Gesprächsführung nach 
Carl Rogers herangezogen, die sich inzwischen als ‚Gold-Standard‘ eines Seelsor-
gegesprächs etabliert haben.  

Als Vertreter:innen ihrer Entsendeorganisation sind Seelsorger:innen von 
der Diskreditierung der katholischen Kirche im Zuge der Mißbrauchs- und Fi-
nanzskandale direkt betroffen. Hanno Heil fragt in seinem Beitrag nach den tie-
feren Ursachen dieser Skandale und überlegt am Beispiel der Altenheimseel-
sorge, welche Überzeugungen und Entscheidungen zu einem Reputationsverlust 
der Kirche beitragen oder ihn wieder beheben könnten. 

Die Taten sexuellen Missbrauchs in der katholischen Kirche erschüttern. In 
den Studien wird der Umgang mit den Betroffenen vielfach kritisiert. Gleichzei-
tig wird seit Jahren gerade in den Bistümern die Präventionsarbeit auf verschie-
denen Ebenen und in den unterschiedlichen Bereichen und Kirchorten durch 
Fachleute vorangebracht. Dass dieses Engagement nicht nur menschlich gebo-
ten und juristisch gefordert ist, sondern auch eine spirituell-diakonische Ebene 
enthält, möchte Jutta Mader in ihrem Beitrag aufzeigen. 

Es ist der Auftrag von Seelsorger:innen, in einer pluralistischen Welt Zeug-
nis für das Evangelium abzulegen, was immer wieder einen Paradigmenwechsel 
in unserem pastoralen Ansatz und unserer Einstellung sowie ein hohes Maß an 
Anpassungsfähigkeit erfordert. Von jedem, der im pastoralen Bereich arbeitet, 
wird ein integriertes Leben erwartet. Joy Puthussery analysiert die sozialen und 
kirchlichen Faktoren eines desintegrierten Lebens und schlägt vor, was die Vor-
aussetzung für ein integriertes Leben und eine integrierte Mission in unseren 
pastoralen Arbeitsfeldern sein könnte. 

Im Zentrum seelsorglicher Begleitung steht (nicht nur, aber eben auch) das 
seelsorgliche Gespräch. Mathias Wirth und Isabelle Noth gehen in ihrem Beitrag 
der Frage nach, inwiefern in seelsorglichen Kontexten Manipulation als ethisch-
es Problem bedacht und (selbst)kritisch immer wieder neu in Erinnerung zu ru-
fen ist. Damit verbunden ist eine Missachtungspraxis, die Zweifel daran weckt, 
die andere Person grundsätzlich als Expert:in des eigenen Lebens anzusprechen. 
Umgekehrt eröffnet nur das seelsorgliche Gespräch die Chance eines konstruk-
tiven Umgangs mit manipulativen Risikofaktoren.  

Diakonisch-prophetische Dimension 

Die diakonisch-prophetische Dimension übersteigt eine rein individuumszen-
trierte Seelsorge und nimmt die komplexe Lebenssituation heutiger Menschen 
in den Blick. „Seelsorge in der Nachfolge Jesu fordert demnach die Bereitschaft 
ein, nicht (nur) in gemütlichen Pfarr- und Sprechzimmern auf Rat suchende 



12 Einleitung 

Menschen zu warten, sondern den Weg dahin zu suchen, wo Menschen in Not 
sind. Christliche Seelsorge verlangt Seelsorger*innen ab, sich wortwörtlich ‚die 
Hände schmutzig zu machen‘, d. h. sich solidarisch in den Dienst (diakonia) Not 
leidender Menschen zu stellen, zuzupacken und zu helfen, wo konkrete Hilfe ge-
braucht wird.“12 Schließlich gehört zur diakonisch-prophetischen Dimension 
auch eine evangeliumsgemäße Mitgestaltung von Rahmenbedingungen, die 
dem Anspruch von Reich Gottes auf Erden gerecht werden.13 Für diese diako-
nisch-prophetische Dimension benötigen Seelsorger:innen eine „Organisations- 
und zupackende Handlungskompetenz; Systemkompetenz; Team- und Leitungs-
kompetenz; Vernetzungskompetenz; öffentliche Repräsentationskompetenz; 
gesellschafts- und sozialpolitische Kompetenz.“14 Dieser diakonisch-propheti-
schen Dimension folgend, lassen sich in diesem Sammelband folgende Beiträge 
zuordnen: 

Thorsten Arens illustriert mit Hilfe dreier Profilebenen Wege zur Erhaltung, Stär-
kung und Entwicklung christlicher Profile katholischer Einrichtungen. Dazu gilt 
es, (1) das christliche Glaubensfundament lebendig zu halten, (2) die kirchliche 
Verortung transparent zu kommunizieren und (3) einen darauf aufbauenden 
Leitbildanspruch glaubwürdig zu praktizieren. Die Verantwortung zur Gestal-
tung dieser Prozesse liegt nicht nur beim Träger selbst, sondern ist bleibende 
Herausforderung für Führungskräfte. Personale Identitätsvorstellungen und or-
ganisationales Profilkonzept sind dabei miteinander zu verzahnen, zu überprü-
fen und weiterzuentwickeln.  

Julia Berger geht in ihrem Beitrag auf die Emotionale Intelligenz der Füh-
rungskraft in einem Krankenhaus ein. Sie geht der Frage nach, inwieweit die 
emotionale Selbstwahrnehmung und emotionale Selbstbeherrschung sowie Em-
pathie der Führungskraft ihr bei der Bewältigung der Probleme und Krisen in 
einem Krankenhausalltag unterstützen können. 

Die hohe moralische Erwartungshaltung an gemeinnützige Einrichtungen 
wird in der Öffentlichkeit immer wieder diskutiert, insbesondere im Hinblick auf 
das Thema Gerechtigkeit. Sabine Schmeißer überlegt in ihrem Beitrag, wie orga-
nisationale Gerechtigkeit aus Sicht von Führungskräften in Organisationen ver-
standen werden kann und welche Elemente es braucht, um nachhaltig den An-
spruch auf Gerechtigkeit erfüllen zu können.  

Ulrike Bechmann nimmt die biblische Geschichte von Rizpa und ihrer Toten-
wache zum Anlass, nach der seelsorgerlichen Aufmerksamkeit auf den Umgang 
mit Toten zu fragen. In Kontexten von Gewalt bedeutet diese Totensorge, oft 
von Frauen eingefordert, Widerstand gegen das Verschweigen von Gewalttaten, 
die so nicht das letzte Wort haben. 

 
12  Ebd. 36. 
13  Vgl. Ebd.  
14  Ebd. 37. 



Franziskus Knoll, Hanno Heil und Ulrich Engel 13 

Inspiriert von Doris Nauers Aussagen zum gravierenden Glaubwürdigkeits-
verlust von Kirche und Seelsorge auch durch missionarische Gewalt, fragt Eck-
hard Frick sj in seinem Beitrag nach der Bedeutung von Nauers Auseinandersetz-
ung mit dem Missionsbegriff für die Entwicklung von Spiritual Care im deutsch-
en Sprachraum. 

Ottmar Fuchs klärt die theologische Dimension des sog. Kirchenaustritts und 
plädiert für eine transitorische Seelsorge, auch als Ernstfall einer gegenseitig 
durchlässigen Ökumene, wenn Katholik:innen in andere christliche Kirchen 
übertreten. Es geht um einen pastoral konstruktiven und freiheitsanerkennen-
den Umgang mit Kirchenaustritten. Dies wäre ein durchaus schmerzhafter Lern-
weg für die Kirchen, sich nicht identitär auf Mitgliederwerbung zu konzentrie-
ren, sondern das „Reich Gottes“ wichtiger zu nehmen als sich selbst, orientiert 
an der Sorge mit den und um die beteiligten Menschen. 

Herbert Haslinger bilanziert in seinem Beitrag die jüngere katholisch-theolo-
gische Diakoniereflexion kritisch. Zugleich beobachtet er einen ‚Hype‘ für dia-
konale Äußerungen der Päpste Benedikt XVI. und Franziskus, die sich jedoch 
weder nachhaltig noch wirklich kritisch-theologisch durchdrungen zeigen. An-
gesichts dessen fordert Haslinger in Sachen Diakonie eine neue, fundiertere Ori-
entierungsarbeit. 

An der Vision einer diakonischen Weltkirche liegt Klaus Kießling. Als Ständi-
ger Diakon schöpft er aus einer biblischen Quelle: In der Weltgerichtsrede kom-
men zwar keine Ämter vor, sie provoziert jedoch Rückfragen an Amtsträger, weil 
es um Lebensentscheidendes geht. Dabei inspiriert Mt 25,31–46 zu einer Neube-
gründung von Solidarität, wie sie sich in vorkonziliaren Diakonatskreisen an-
kündigt, in der Pastoralkonstitution des Zweiten Vatikanums manifestiert und 
in weiteren Entwicklungen abzeichnet: Schließlich setzt mit Gottes Menschwer-
dung auch unsere Menschwerdung ein. 

Auf der Basis von neuen Modellen seelsorglicher Qualifizierungen und sich 
entwickelnder pastoraler Dienste beschreibt Bruno Schrage die sich fast unmerk-
lich vollziehende Transformation der Pastoral in der Caritas. Aus dieser Praxis 
ergeben sich Hinweise auf ein sich wandelndes ekklesiologisches Verständnis in 
einer pluralen und säkularen Gesellschaft. 



Krankensalbung von schwer an Covid-19 
Erkrankten  
Überlegungen zu einer liturgischen Handreichung während einer 
Pandemie in endemischer Phase* 

Hans-Jürgen Feulner 

Innerhalb der Kirche ließ die Corona-Pandemie1 mit ihren massiven Einschrän-
kungen der öffentlichen Gottesdienste lange Zeit kein „normales“ Gemeindele-
ben zu, vor allem während der „ersten Welle“ im Frühjahr 2020 und auch zu Be-
ginn der Lockerung im Frühsommer 2020. Die Gottesdienstbesucher beschlich 
nach der allmählichen Rückkehr zu öffentlichen Gottesdiensten angesichts der 
obligatorischen Gesichtsmasken, Einweghandschuhe und (wiederholten) Hän-
dedesinfektionen oft das Gefühl, bei einer gesundheitsgefährdenden Feier zu 
sein. Krankenkommunion und Krankensalbung wurden in manchen Diözesen zu 
Beginn der Pandemie – außer für lebensbedrohliche Situationen – komplett ein-
gestellt2 oder es galten bzw. gelten noch immer sehr strenge Bestimmungen 
dafür3. 

* Es kann hier weder die liturgiegeschichtliche und -theologische Entwicklung mit dem da-
mit einhergehenden Bedeutungswandel der Krankensalbung seit dem II. Vatikanischen 
Konzil noch die Frage des Spenders, die lehramtlich seit 2005 endgültig entschieden ist, 
nachgezeichnet und behandelt werden. Zu diesen Themenkreisen gibt es jedoch eine 
große Fülle an Literatur. – Alle Internetlinks wurden letztmalig am 15. März 2022 aufge-
rufen. Die Abkürzungen von Zeitschriften und Reihen folgen SCHWERTNER (3. Aufl., 2014). 

1  Für die Situation der Pandemie 2020 bis Mitte Jan. 2021 siehe auch H.-J. FEULNER, Liturgie 
und Hygiene in Geschichte und Gegenwart. Einige Anmerkungen zu Hygienefragen bei 
gottesdienstlichen Feiern in der Zeit von Covid-19 und danach, in: DERS. – E. HASLWANTER 
(Hgg.), Gottesdienst auf eigene Gefahr? Die Feier der Liturgie in der Zeit von Covid-19, 
Münster 2020, 29–72; DERS., Nichts wird mehr so sein wie vorher? Zu Gottesdienstfeiern 
und liturgischer Hygiene während der ersten beiden Wellen von Covid-19 und was daraus 
folgen mag, in: P. BUKOVEC – E. VOLGGER (Hgg.), Liturgie und Covid-19. Erfahrungen und 
Problematisierungen (SKUL 10), Regensburg 2021, 365–400. 

2  So z. B. in der Erzdiözese München-Freising. Siehe das Allgemeine Dekret von Erzbischof 
R. Marx vom 13. März 2020. bit.ly/3MzFjYj: „4. Hauskommunion und Krankensalbung 
werden allgemein eingestellt. Bei dringlicher Notwendigkeit insbesondere in lebensbe-
drohlichen Situationen besteht weiterhin die Verpflichtung, den Kranken und Sterben-
den beizustehen und unter Beachtung der gebotenen Hygienemaßnahmen die Kommu-
nion und die Krankensalbung zu spenden.“ 

3  So etwa in der Diözese Trier. Vgl. Hinweise zu Schutzmaßnahmen in der Seelsorge im 
häuslichen Umfeld und in Einrichtungen/Kliniken/Hospizen (24.11.2021): „Salbung er-



Hans-Jürgen Feulner 15 

Kirchliche Sorge für Kranke und Sterbende in der 
Corona-Pandemie 

In kurzer Zeit hat ein mikroskopisch kleiner Krankheitserreger die menschliche 
Endlichkeit offengelegt, weltweit ganze Nationen in das „Tal der Todesschat-
ten“4 geführt. Regierungen versuchten, ein massenhaftes Sterben zu vermeiden, 
indem sie Städte teils rigoros abriegelten5, die Gesichter der Menschen auf den 
Straßen und anderswo mit Masken bedecken ließen und die Sterbenden in ihren 
letzten Stunden von den Angehörigen trennten. Dennoch sind bisher mehr als 
sechs Millionen Menschen im Zusammenhang mit dem Coronavirus (Covid-19) 
verstorben6, und oft sind sie alleine von uns gegangen. Viele religiöse Rituale, 
die als Wegmarken in den bedeutendsten Momenten des Lebens dienen sollten 
(sog. „rites de passage“7), waren plötzlich nicht mehr durchführbar. Kinder ver-
abschiedeten sich von ihren sterbenden Eltern und Menschen von ihren lang-
jährigen Ehepartner/innen durch das Fenster oder über Skype, wenn sie über-
haupt Abschied nehmen konnten. Nur selten wurden anfangs Seelsorger/innen 
in Krankenhäuser, Hospize und Pflegeheime hinein gelassen, und an Beerdigun-
gen nahmen Familien per Zoom teil. Durch ein aggressives Virus sahen sich die 
Menschen weltweit gezwungen, sich unabhängig von religiösen und weltlichen 
Anschauungen mit den intimsten Fragen auseinanderzusetzen, nämlich auch 
wie wir sterben, also vor allem damit, wie wir unseren letzten Tagen und Stunden 
auf dieser Erde einen Sinn geben können.8 

folgt nur mit Handschuhen. Das Eintauchen in das Salb-Gefäß erfolgt nur einmal. In die-
sem Fall sollte auf die Möglichkeit zurückgegriffen werden, jeweils vor Ort vorhandenes 
Öl zu weihen oder das Krankenöl in Einmalgefäße, z. B. in kleine Kunststofffläschchen ab-
zufüllen. Gefäß und Öl müssen anschließend vernichtet werden.“ (bit.ly/3hTMxrX, S. 2 
Anm. 1). 

4  Vgl. Ps 23,4 in der Übersetzung der Schlachter (2000) und der Eberfelder Bibel (2006). 
5  Vgl. auch H.-J. FEULNER, Lepra, Pest und Corona. Mit einem Blick in die Geschichte Pande-

mien verstehen?, in: StZ 146/9 (2021) 689–695. 
6  Vgl. statista.com (Stand: 7.3.2022). bit.ly/3vQvJdw. 
7  Vgl. A. V. GENNEP, Übergangsriten (Les rites de passage), übers. v. K. SCHOMBURG u. S. M. 

SCHOMBURG-SCHERFF, Frankfurt u. a. 32005. 
8  Siehe zum Vorangegangen auch E. DIAS, The Last Anointing, in: The New York Times 

(6.6.2020). nyti.ms/3hRYtu5. – Bereits eine im Spätmittelalter aufgekommene Literatur-
gattung, die ars moriendi, befasste sich mit der Frage, wie man gut sterben kann. Vgl. dazu 
z. B. Ph. HARNONCOURT, Die Vorbereitung auf das eigene Sterben. Eine verlorene Dimen-
sion spiritueller Bildung, in: Hj. BECKER u. a. (Hgg.), Im Angesicht des Todes. Ein interdiszi-
plinäres Kompendium II (PiLi 4), St. Ottilien 1987, 1371–1389; P. NEHER, Ars moriendi –
Sterbebeistand durch Laien. Eine historisch-pastoraltheologische Analyse (DissT 34), St. 
Ottilien 1989; A. E. IMHOF, Ars moriendi. Die Kunst des Sterbens einst und heute, Wien u. a. 
1991. 



16 Krankensalbung von schwer an Covid-19 Erkrankten 

Kranken und sterbenden Menschen beizustehen hatte im pastoralen Han-
deln der Kirche schon immer einen hohen Stellenwert.9 Es geht darum, den Men-
schen in Wort und Sakrament persönlich das zuzusprechen, was auch über 
Krankheit und Tod hinaus trägt, nämlich die Treue und der Heilswille des lie-
benden Gottes, vermittelt durch den Dienst der Kirche. Wenn die Kirche Er-
krankten die Krankensakramente spendet, wird daran erinnert, dass sie auch 
während einer Pandemie keine statistischen „Problemfälle“ sind, die man aus 
dem Verkehr ziehen muss, sondern Menschen mit einer Vergangenheit und ei-
ner Gegenwart sowie hoffentlich einer Zukunft.  

„In kaum einer anderen Lebenssituation sind Begegnungen und Berührun-
gen so bedeutsam wie bei einer Erkrankung“10 und dem nahenden Lebensende. 
Dies galt und gilt auch in der noch immer andauernden Pandemie, wenn durch 

die Erfahrung einer oft schwer verlaufenden 
Covid-19-Erkrankung die eigene Existenz in 
Frage gestellt und die eigene Endlichkeit ganz 
drastisch und plötzlich vor Augen geführt 
wird.11 Während der Corona-Pandemie war das 
„Social Distancing“ zur Infektionsverhinderung 
lange Zeit das Gebot der Stunde. Der Körper des 
anderen wurde regelrecht als Bedrohung wahr-
genommen, man konnte oder durfte sich ihm – 
wenn überhaupt – nur in Schutzausrüstung nä-
hern, besonders auch in der Krankenhausseel-
sorge (s. Abb. 1).  

Bereits irgendwann im ersten Lockdown im 
Frühjahr 2020 kam aufgrund der strikten Isola-
tion in Krankenhäusern und Pflegeheimen die 
Frage auf, ob ein „digitaler“ Priester, der über 
Skype oder Zoom zugeschaltet ist, das Sakra- 

9  Vgl. auch G. FASSELT, „Und der Herr wird ihn aufrichten.“ Zur Heilssorge der Kirche für 
die Kranken (Feiern mit der Bibel 7), Stuttgart 1999; Die Sorge der Kirche um die Kranken 
[…] (DtBis 60), hg. v. SEKRETARIAT DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ, Bonn 1998; „Ich war 
krank und ihr habt mich besucht“ (Mt 25,36). Ein Impulspapier zur Sorge der Kirche um 
die Kranken (DtBis Pastoralkommission 46), hg. v. SEKRETARIAT DER DEUTSCHEN BISCHOFSKON-
FERENZ, Bonn 2018; T. ROSER, Spiritual Care und Krankenhausseelsorge, in: Diak. 46/4 (2015) 
232–240 u. a. 

10  J. WINKLER, Berühren verboten: Keine Sakramente für Kranke in der Corona-Pandemie? 
Beobachtungen und Perspektiven zur Praxis von Krankensalbung und Krankenkommu-
nion in Pandemiezeiten in den Bistümern der Bundesrepublik Deutschland, in: FEULNER – 
HASLWANTER, Gottesdienst auf eigene Gefahr? (s. Anm. 1), 577–588, hier: 577 [ein sehr le-
senswerter Beitrag]. 

11  Vgl. Die Feier der Krankensakramente. Die Krankensalbung und die Ordnung der Kran-
kenpastoral in den Kath. Bistümern des Deutschen Sprachgebietes, Freiburg u. a. 21994, 23 
[Pastorale Einführung, Nr. 1]. Im Folgenden abgekürzt: FKS2. 

Abb. 1: Priester aus der Erzdiözese 
St. Paul and Minneapolis/MN in 
Schutzausrüstung. 
[Foto: Dave HRBACEK / The Catho-
lic Spirit; bit.ly/3Qx6Rzo] 



Hans-Jürgen Feulner 17 

ment der Krankensalbung mittels einer anwesenden 
Krankenschwester unter Einhaltung der übrigen litur-
gischen Vorschriften spenden dürfe. Die kirchliche 
Rechtslage scheint jedoch klar: Der Priester muss das 
Sakrament mit seiner eigenen Hand („propria manu“) 
spenden – „wenn nicht ein schwerwiegender Grund den 
Gebrauch eines Instruments geraten sein lässt“ (can. 
1000 §2 CIC/1983). Als Instrument12 gilt klassischerweise 
ein Stäbchen mit einem Wattebausch oder ein Watte-
stäbchen (im Erzbistum Hamburg ist nach dem Vorbild 
der Kirchen des byzantinischen Ritus [s. Abb. 2] seit der 
ersten Zeit der Pandemie auch ein Pinsel erlaubt13). Eine 
andere Person ist allerdings nicht als ein solches „Instru-
ment“ zu betrachten, wie Rüdiger Althaus zu suggerie-
ren scheint.14 Die Praxis der symbolischen Salbung aus 
einer räumlichen Entfernung ist eindeutig abzulehnen.15 

12  Vgl. J. BRADLEY, Extreme Unction in Extreme Times. The Use of an Instrument in the 
Anointing of the Sick, in: FEULNER – HASLWANTER, Gottesdienst auf eigene Gefahr? (s. Anm. 
1), 589–599. 

13  Vgl. ERZBISTUM HAMBURG, Regelungen für öffentliche Gottesdienste und Veranstaltungen 
im Erzbistum Hamburg während der Corona-Pandemie (16.12.2021), S. 7 (Nr. 40). 
bit.ly/3m9Qcl1: „Um bei der Krankensalbung Körperkontakt zu vermeiden, kann ein Pin-
sel verwendet werden, der anschließend desinfiziert werden muss …“. 

14  Vgl. R. ALTHAUS, Liturgie und Neue Medien. Ein kirchenrechtlicher Zwischenruf, in: 
S. KOPP – B. KRYSMANN (Hgg.), Online zu Gott?! Liturgische Ausdrucksformen und Erfah-
rungen im Medienzeitalter (Kirche in Zeiten der Veränderung 5), Freiburg u. a. 2020, 130–
155, hier: 149. Th. RUSTER ist sogar der Meinung, dass eine Krankensalbung via TV oder 
Internet übertragen werden kann (vgl. F. NEUMANN, Theologe Ruster: Beichte ist in der
Corona-Krise per Telefon möglich [30.3.2020]. bit.ly/30gnpq4). – Am 25. März 2020 hatte
die Diözese Springfield im US-Bundesstaat Massachusetts eine Änderung der Vorschriften 
für das Sakrament der Krankensalbung genehmigt, die es einer Krankenschwester er-
laubte, die Salbung vorzunehmen, während der Priester an der Tür stand und die sakra-
mentale Formel sprach; siehe die Nachricht von Bischof M. T. Rozanski (später Erzbischof 
von St. Louis/MO) an seine Priester: „Effective immediately I am allowing the assigned 
Catholic hospital chaplains, standing outside a patient’s room or away from their bedside, 
to dab a cotton swab with Holy Oil and then allow a nurse to enter the patient’s room and 
administer the oil. If the patient is alert, the prayers may be provided via telephone.“ (J. D. 
FLYNN, Mass. Bishop “Suspends” Sacramental Anointing While Rescinding Controversial 
Policy [27.3.2020]. bit.ly/3I36KGO). Bischof Rozanski musste seine Erlaubnis allerdings be-
reits kurz darauf widerrufen (bit.ly/34EUmyf). 

15  Vgl. R. RAUCH, Sakramente in Zeiten von Corona: Die Krankensalbung (7.1.2021). 
bit.ly/3pSbY0L. 

Abb. 2: Chrialída 
(Χριαλίδα) oder 
Kistočka (Кисточка). 
[Foto: bit.ly/3DS4Hmi] 



18 Krankensalbung von schwer an Covid-19 Erkrankten 

Von der „Letzten Ölung“ zu einem Sakrament für die 
Kranken – und doch auch für Sterbende? 

Vollkommen zu Recht hat das Zweite Vatikanische Konzil in seiner Liturgiekon-
stitution Sacrosanctum Concilium (SC 73–75) der Krankensalbung als „Sakrament 
der Heilung“ ein völlig neues Gesicht gegeben, und im Zuge der Liturgiereform 
wurde in Rückgriff auf das Zeugnis der Heiligen Schrift und der liturgischen Pra-
xis der Alten Kirche eine inhaltliche Neuausrichtung vorgenommen16: Die früher 
als Todesweihe verstandene „Letzte Ölung“ der Sterbenden, als Schwellenritus 
am Übergang zum Tod, wurde zum Sakrament der Kranken.17 Bei dieser Neuin-
terpretation der Krankensalbung schien jedoch die mögliche Sterbesituation zu-
nehmend aus dem Blick geraten zu sein.18 Auch wenn vom Konzil mit guten 
Gründen anders gewollt, hat es nach wie vor den Anschein, dass in vielen Gegen-
den die Krankensalbung in der seelsorglichen Praxis und im Bewusstsein vieler 
Gläubiger noch immer die „Letzte Ölung“ geblieben ist.19 Man hat daher über-
spitzt unterstellt, dass hierbei „gut angesetzte Reformen am allgemeinen Behar-
rungsvermögen und an der Rezeptionsunwilligkeit der Gläubigen gescheitert“20 

16  Zur historischen Entwicklung des Sakraments der Krankensalbung immer noch grundle-
gend: R. KACZYNSKI, Sakramentliche Feiern I/2. Feier der Krankensalbung (GdK 7,2), Re-
gensburg 1992, 241–343, hier: 251–304. Siehe auch P. BROWE, Die Letzte Ölung in der abend-
ländischen Kirche des Mittelalters, in: ZKTh 55 (1931) 515–560; H. VORGRIMLER, Buße und 
Krankensalbung (HDG 4/3), Freiburg 21978, 215–234; M. STUFLESSER, „Das gläubige Gebet 
wird den Kranken retten …“. Die Feier der Krankensalbung im Spannungsfeld von lex 
orandi, lex credendi und lex agendi, in: DERS. – S. WINTER (Hgg.), „Ahme nach, was du voll-
ziehst …“. Positionsbestimmungen zum Verhältnis von Liturgie und Ethik (StPaLi 22), Re-
gensburg 2009, 265–302, hier bes.: 267–280. 

17  Vgl. A. KNAUBER, Sakrament der Kranken. Terminologische Beobachtungen zum Ordo unc-
tionis infirmorum, in: LJ 23 (1973) 217–237; A. MOOS, „Krankensalbung“ oder „Letzte Ölung“? 
Stellungnahme in einer Kontroverse, in: BECKER u. a. (Hgg.), Im Angesicht des Todes (s. 
Anm. 8), 791–811 u. a. 

18  Siehe dazu auch die wertvollen Überlegungen von C. ROTH, Auf der Suche nach einem 
Sterbesakrament. Zwischen einer Neuinterpretation der Krankensalbung und einer Krise 
der Wegzehrung, in: TGl 105 (2015) 35–51. A. Gerhards meint, dass „man in dem Bestreben, 
den Charakter der ‚Todesweihe‘ zu eliminieren, wohl zu weit gegangen“ sei [DERS., Die 
Krankensalbung – ein heilsames Sakrament, in: LS 51 (2000) 147–152, hier: 147]. – Es über-
rascht sehr, dass R. Kaczynski, der sich auch mit G. Greshake äußerst kritisch auseinan-
dersetzte (und umgekehrt), in seinem wichtigen Handbuchbeitrag (s. Anm. 16) eigentlich 
überhaupt nicht auf die nachkonziliare Krankensalbung im Rahmen des sog. „Versehgan-
ges“ eingeht (auch nicht in seinem Beitrag zur Sterbeliturgie in GdK 8 [Regensburg 1984], 
218–221). 

19  Vgl. K. DEPOORTERE, Neue Entwicklungen rund um die Krankensalbung, in: Conc(D) 34 
(1998) 553–564, hier: 557; S. BÖNTERT, Heilssorge in Krankheit als Paradigma liturgischen 
Handelns, in: HlD 62 (2008) 224–244, hier: 228. 

20  Th. SCHNEIDER, Zeichen der Nähe Gottes. Grundriß der Sakramententheologie, Mainz 
71998, 233. 



Hans-Jürgen Feulner 19 

seien. Sterbende Menschen (und vielleicht noch mehr ihre Angehörigen21) ver-
langen aus anthropologischen Gründen, zumindest für ihren Hinübergang aus 
dem irdischen Leben in das Geheimnis des Todes, oft nach einem „Übergangsri-
tus“22, der, so Cornelius Roth, „nach Meinung vieler Krankenhausseelsorger in 
der Feier der Krankensalbung besser zum Ausdruck gebracht wird als mit dem 
Sterbesegen (wie er in manchen Krankenhäusern mangels Priestern praktiziert 
wird) oder dem eigentlichen Sterbesakrament, der eucharistischen Wegzeh-
rung23, die häufig aufgrund des Gesundheitszustandes des Patienten nicht mehr 
möglich ist.“24 So kommt wohl im Spital in der Realität des Sterbeprozesses 
angesichts der modernen medizinischen Versorgung, der Behandlung von 
Schmerzen sowie den internistischen und neuropsychiatrischen Symptomen 
am Lebensende, die mit einer eingeschränkten Bewusstseinslage einhergehen25, 
der Wegzehrung als Sterbesakrament eine sehr marginale Bedeutung zu.26 

Es kann angenommen werden, dass die Konzilsväter und die Mitarbeiter in 
den nachkonziliaren liturgischen Arbeitsgruppen den Aspekt des Sterbens im 
Zusammenhang mit der Krankensalbung keineswegs vollständig ausklammern 

21  Vgl. E. WEIHER, Wir brauchen ein letztes Sakrament: Plädoyer für die „Letzte Ölung“, in: 
LS 52 (2001) 197–200, hier: 198f. 

22  Vgl. DEPOORTERE, Neue Entwicklungen (s. Anm. 19), 561; M. E. AIGNER, Konkretion: Kran-
kensalbung, in: H. HASLINGER u. a. (Hgg.), Handbuch Praktische Theologie, Bd. 2: Durchfüh-
rungen, Mainz 2000, 466–479, hier: 474. S. auch oben Anm. 7. 

23  Die Wegzehrung als das Sterbesakrament ist die geistliche Stärkung für den „Hinübergang 
aus diesem Leben“ [FKS2, 18 (Nr. 26)]. Die an sich theologisch richtige Reihenfolge, dass 
die Wegzehrung „für den Sterbenden allein notwendig“ ist, „erst in zweiter Linie die 
Beichte und dann erst, bei ausreichender Zeit, auch die Salbung“ [K. RICHTER, Heilssorge 
in Todesgefahr, in: M. PROBST – K. RICHTER (Hgg.), Heilssorge für die Kranken und Hilfen 
zur Erneuerung eines mißverstandenen Sakraments, Freiburg u. a. 1975, 109–111, hier: 
110], geht jedoch mit dem hier postulierten Absolutheitsanspruch an der heutigen Reali-
tät vorbei, vor allem in Spitälern. Vgl. auch WEIHER, Wir brauchen ein letztes Sakrament 
(s. Anm. 21), 199f.; L. KÜHN, Liturgie im Krankenhaus. Plurale Feierformen in der Beglei-
tung kranker und sterbender Menschen (PTHe 183), Stuttgart 2021, 126: „Was theologisch 
mit dem Viaticum intendiert ist, stellt sich jedoch in der Realität der modernen medizini-
schen Versorgung im Krankenhaus in vielen Fällen als utopisch dar, da der Empfang der 
Kommunion oftmals nicht mehr möglich ist.“ (s. auch unten Anm. 32). Siehe dazu FKS2, 
19 (Nr. 30: „Ist er jedoch infolge seiner Krankheit außerstande, die heilige Kommunion zu 
empfangen, soll ihm sogleich die sakramentale Salbung gespendet werden.“). 

24  ROTH, Auf der Suche nach einem Sterbesakrament (s. Anm. 18), 36. Vgl. auch E. WEIHER, 
Die Religion, die Trauer und der Trost. Seelsorge an den Grenzen des Lebens, Mainz 1999, 
54–89, hier bes.: 88; DERS., Das Geheimnis des Lebens berühren. Spiritualität bei Krankheit, 
Sterben, Tod. Eine Grammatik für Helfende, Stuttgart 42011, 170–172, 367; G. KELLNER, Ruf-
bereitschaft in der Krankenhausseelsorge, in: LS 60 (2009) 255–259. 

25  Vgl. KÜHN, Liturgie im Krankenhaus (s. Anm. 23), 125–127. 
26  Vgl. B. JEGGLE-MERZ, Rituelles Gebet in Todesnähe, in: S. PENG-KELLER (Hg.), Gebet als Reso-

nanzereignis. Annäherungen im Horizont von Spiritual Care (ThAn 7), Göttingen 2017, 
207–227, hier: 221: „Die Wegzehrung steht unter der Gefahr, lediglich als Krankenkom-
munion unter erschwerten Bedingungen wahrgenommen zu werden.“  



20 Krankensalbung von schwer an Covid-19 Erkrankten 

wollten.27 Schon SC 73 verzichtet – trotz der eindeutigen Bevorzugung des Ter-
minus „Krankensalbung“ – nicht auf den Begriff der „Letzten Ölung“ und spricht 
außerdem von „Lebensgefahr“ des Empfängers, sei es durch Krankheit oder Al-
ter.28 

Auch wenn die nachfolgenden Überlegungen ausdrücklich kein Plädoyer 
sein sollen, die Krankensalbung wieder als reines Sterbesakrament zu praktizie-
ren, muss angesichts der hygienischen und medizinischen Gegebenheiten in der 
Corona-Pandemie die Tatsache ernst genommen werden, dass sehr häufig auf 
die Spendung der Wegzehrung verzichtet werden muss.29 

Überlegungen zu einer vereinfachten Form der 
Krankensalbung in außerordentlichen Situationen30 

a) Vorbemerkungen
Eine mögliche vereinfachte Form der Krankensalbung bei einem schwer an Co-
vid-19 erkrankten Menschen in einem Spital (dort besonders auf der Intensiv-
station), aber auch möglicherweise in einem Pflegeheim oder Hospiz, könnte – 

27  Vgl. auch J. STEFAŃSKI, Von der Letzten Ölung zur Krankensalbung. Schwerpunkte bei der 
Redaktion der neuen Ordnung für die Krankensakramente, in: P. JOUNEL u. a. (Hgg.), Litur-
gia opera divina e umana (BEL.S 26), Rom 1982, 429–452, bes.: 440–443. 

28  Vgl. auch E. J. LENGELING, Todesweihe oder Krankensalbung?, in: LJ 21 (1971) 193–213. – G. 
Greshake und auch andere meinten, dass das Pendel zu sehr von einem Extrem („Letzte 
Ölung“) ins andere (therapeutische Krankensalbung) umgeschlagen sei und dass es 
durchaus einer Engführung gleichkäme, wolle man das Sakrament nur als (therapeuti-
sche) Krankensalbung verstanden wissen. Vgl. G. GRESHAKE, Letzte Ölung – Krankensal-
bung – Tauferneuerung angesichts des Todes? (Un)Zeitgemäße Bemerkungen zur um-
strittenen Sinngebung und Praxis eines Sakraments, in: R. SCHULTE (Hg.), Leiturgia – 
Koinonia – Diakonia. FS Kardinal Franz König, Wien 1980, 97–126; DERS., Die Krankensal-
bung zwischen physischer und spiritueller Heilung, in: Conc(D) 34 (1998) 544–553; DERS., 
Extreme Unction or Anointing of the Sick? A Plea for Discrimination, in: RfR 45 (1986) 435–
452. Differenzierter, aber in die gleiche Richtung, auch L. LEIJSSEN, Die Krankensalbung. 
Eine Neu-Interpretation aus dem heutigen Kontext heraus, in: LJ 45 (1995) 152–177, hier: 
166–170; W. SIMONIS, Lebenszeichen der Kirche. Sakramentenlehre, Düsseldorf 2006, 90–
94; O. FUCHS, Sakramente – immer gratis, nie umsonst, Würzburg 2015, 157–174 u. a.

29  S. auch Anm. 23 und 32. 
30  Wertvolle Hinweise verdanke ich Christiane Schalk (Diözese St. Pölten), Pfr. Franz Bier-

baumer, Predrag Bukovec, Sr. Karin Weiler, Pfr. Clemens Abrahamowicz, Pfr. Jürgen 
Krause, P. Rudolf Schaffgotsch CO (alle Erzdiözese Wien), Pfr. Josef Kuzmits (Diözese Ei-
senstadt), Christoph Freilinger (Österreichisches Liturgisches Institut, Salzburg), Jörg 
Winkler (Erzdiözese Freiburg), Pfr. Stefan Pappelau (Diözese Rottenburg-Stuttgart), 
Pfr. Josef Benz (Diözese St. Gallen), Fr. Ryan Connors (Erzdiözese Boston/USA) u. a. 



Hans-Jürgen Feulner 21 

solange die pandemischen Einschränkungen andauern – wie im Anhang des Bei-
trages aussehen. In unmittelbarer Todesgefahr könnte außerdem zumindest der 
„Ablass in der Sterbestunde“ gewährt werden, da die Schwerkranken und die 
Sterbenden meistens somnolent oder soporös sind31 und/oder aufgrund medizi-
nischer Umstände (Infusionen, invasiver Beatmung mit einem Tubus über den 
Mund u. ä.) weder beichten noch die Kranken- oder Sterbekommunion, das ei-
gentliche Sterbesakrament, empfangen können32, auch nicht in der Gestalt des 
Weines. 

Eine ganzheitliche Erfahrung des Sakramentes soll so weit wie möglich er-
halten bleiben, selbst wenn die Feiergestalt33 gegebenenfalls sehr reduziert wer-
den muss (besonders die taktilen Elemente, wie Handauflegung oder Salbung). 
Erschwerend kommt natürlich hinzu, dass aufgrund der strengen Bestimmun-
gen in Spitälern, Pflegeheimen und Hospizen sowie des zeitweise geltenden Ab-
standsgebotes nur sehr wenige oder gar keine anderen Personen mitfeiern kön-
nen. Umso wichtiger ist es bei der gebotenen Kürze der liturgischen Handlun-
gen, eine würdige Feier mit angemessener Kommunikation34 zu gewährleisten. 
Ein kurzes Schriftwort und wenige Gebete können dabei hilfreicher sein als 
lange Lesungen und Fürbitten, die von soporösen bzw. somnolenten Patient/in-
nen nicht mehr bewusst rezipiert werden können. Ein wichtiges Mittel dieser 
Kommunikation ist der Tastsinn, eine der letzten physischen Funktionen, über 
die ein sterbender Mensch erreicht werden kann.35 In manchen Situationen mag 
es außerdem angemessen sein, die beiden mit körperlicher Berührung verbun-
denen Symbolhandlungen der Handauflegung und/oder Salbung mit einem kur-
zen Satz anzukündigen und zu erläutern (z. B. „Ich werde Ihnen jetzt für eine 
kurze Weile meine Hand/Hände auf den Kopf legen als Zeichen der heilsamen 
Nähe Gottes“ o. ä.). 

31  Gemeint ist damit, dass solche Menschen (v. a. in der terminalen Phase der Erkrankung) 
in ihren Fähigkeiten der Wahrnehmung und des Sich-Äußerns sehr eingeschränkt sind, 
verstärkt noch durch Medikamentengaben oder medizinische Apparaturen. Oft spricht 
man etwas ungenau davon, dass die Betroffenen „nicht mehr ansprechbar“ seien. 

32  Das ergab auch eine nicht-repräsentative Umfrage des Autors per E-Mail und Telefon mit 
einigen Priestern und Krankenhausseelsorger/innen aus mehreren (Erz-)Diözesen in 
Deutschland und Österreich. – S. auch oben Anm. 23. 

33  Das Wort „Feier“ kann nicht selten etwas seltsam wirken oder gar Ablehnung hervorru-
fen. Gerade in Pandemie-Zeiten mit den sehr eingeschränkten Möglichkeiten mag es bes. 
bei Sterbenden passender erscheinen, nicht von „Feier“, sondern von „Spendung“ zu 
sprechen, bei all der damit verbundenen Problematik. Siehe zu „Feier“ auch R. KACZYNSKI, 
Die Feier der Krankensalbung. Für eine pastorale Praxis entsprechend der liturgischen 
Ordnung, in: Com(D) 12 (1983) 423–436, hier: 430f. 

34  Vgl. auch E. ENGELKE, Gegen die Einsamkeit Sterbenskranker. Wie Kommunikation gelin-
gen kann, Freiburg 2012, bes. 209–309. 

35  Vgl. WEIHER, Wir brauchen ein letztes Sakrament (s. Anm. 21), 199.  


