


OTROS TÍTULOS

DIÁLOGOS MAYORES DE BUDA [DĪGHA NIKĀYA]
Traducción del pāli, introducción y notas
de Carmen Dragonetti y Fernando Tola

UDĀNA. LA PALABRA DE BUDA
Traducción del pāli, introducción y notas
de Carmen Dragonetti y Fernando Tola

HACIA UNA FILOSOFÍA DEL BUDISMO ZEN
Toshihiko Izutsu

LA EXPERIENCIA FILOSÓFICA DE LA INDIA
Raimon Panikkar

HISTORIA DE LA LITERATURA INDIA ANTIGUA
Klaus Mylius

VEDĀNTASĀRA. LA ESENCIA DEL VEDĀNTA
Sadananda Yogindra

Edición y traducción de Javier Ruiz Calderón

LA CIENCIA DEL BRAHMAN. ONCE UPANIṢAD ANTIGUAS
Traducción del sánscrito, introducción y notas

de Ana Agud y Francisco Rubio

BHAGAVAD GĪTĀ
CON LOS COMENTARIOS ADVAITA DE ŚANKARA

Edición de Consuelo Martín

UPANISAD
CON LOS COMENTARIOS ADVAITA DE ŚANKARA

Edición de Consuelo Martín



GRAN UPANISAD DEL BOSQUE
CON LOS COMENTARIOS ADVAITA DE ŚANKARA

Edición de Consuelo Martín

MÍSTICA DE ORIENTE Y OCCIDENTE ŚANKARA Y ECKHART
Rudolf Otto

MADRE POR CONVENIENCIA
O EL MANUAL DE LA CORTESANA PERFECTA

Kṣemendra
Edición y traducción de Óscar Figueroa



 

 

Los últimos días del Buddha
[Mahāparinibbānasutta]



 

Los últimos días del Buddha
[Mahāparinibbānasutta]

Con el comentario de Buddhaghosa

Traducción del pali, introducción y notas
de Aleix Ruiz Falqués

Prólogo de Òscar Pujol

 

 



 

Esta obra ha recibido una ayuda a la edición

del Ministerio de Cultura y Deporte

 

 

PLIEGOS DE ORIENTE
 

 

Título original: Maha-parinibba-nasutta

© Editorial Trotta, S.A., 2022
http://www.trotta.es

© Aleix Ruiz Falqués, 2022

© Òscar Pujol, prólogo, 2022

Cualquier forma de reproducción, distribución,
comunicación pública o transformación de esta obra solo
puede ser realizada con la autorización de sus titulares,
salvo excepción prevista por la ley. Diríjase a cedro (Centro
Español de Derechos Reprográficos, www.cedro.org) si
necesita fotocopiar o escanear algún fragmento de esta
obra.

isbn: 978-84-1364-090-7

http://www.trotta.es/
http://www.cedro.org/


 

 

Dedicado a mi maestro y mentor, Venerable Khammai Dhammasāmī

mayā katapuññaṃ sāminā anumoditabbaṃ*



 
_______
* Que el maestro pueda complacerse con mis buenas obras.



CONTENIDO

Siglas, abreviaturas y símbolos

Unas palabras: Òscar Pujol

Introducción: Aleix Ruiz Falqués

Primera Recitación
Segunda Recitación
Tercera Recitación
Cuarta Recitación
Quinta Recitación
Sexta Recitación

Apéndice 1. Prácticas que favorecen el desarrollo de los siete
Bojjhaṅgas («factores del despertar»)

Apéndice 2. Iddhipāda

Glosario
Bibliografía



SIGLAS, ABREVIATURAS Y SÍMBOLOS

Para los textos pali canónicos, comentarios y subcomentarios que no
hemos incluido en esta lista, seguimos las abreviaturas establecidas en
los Epilegomena del Critical Pali Dictionary (https://cpd.uni-
koeln.de/intro/vol1_epileg_abbrev_texts). A menos que se indique lo
contrario, las ediciones corresponden a las de la Pali Text Society, que
pueden consultarse electrónicamente en el portal GRETIL
(http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil.html).

Las abreviaturas de obras en pali van generalmente seguidas de
número (romano) del volumen, si procede, número de página en la
edición PTS, y número/-s de línea/-s en subíndice. Así D-a II 10,1–5

debe leerse: Dīgha-nikāya-aṭṭhakathā, volumen II, página 10, líneas de
1 a 5.

-a aṭṭhakathā
A Aṅguttara-Nikāya
Ap Apadāna
As Atthasālinī
Be Edición birmana
Ce Edición cingalesa
CPD Critical Pali Dictionary (https://cpd.uni-koeln.de/search)
D Dīgha-nikāya
Dhp Dhammapada
Dhs Dhammasaṅgaṇi
Dial. Dialogues of the Buddha [Rhys Davids 1910]
Dīp Dīpavaṃsa
Divy Divyāvadāna
DOP A Dictionary of Pāli [Cone 2001-2019]
DPPN Dictionary of Pali Proper Names [Malalasekera 1960]

https://cpd.uni-koeln.de/intro/vol1_epileg_abbrev_texts
http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil.html
https://cpd.uni-koeln.de/search


DSC Diccionari Sànscrit-Català [Pujol 2006]
Ee Edición europea
HPL Handbook of Pali Literature [Von Hinüber 1996]
Ja Jātaka
Kv Kathāvatthu
M Majjhima-nikāya
Mhv Mahāvaṃsa
Mil Milindapañha
Mp Manorathapūraṇī = A-a
MPS Mahāparinibbānasutta
MW Monier Williams [1956]
Nett Nettipakaraṇa
om. omitido
Paṭis Paṭisambhidāmagga
PED Pali-English Dictionary [Rhys Davids & Stede 1921–1925]
PTS Pali Text Society
Ps Papañcasūdanī = M-a
PW Petersburger Wörterbuch [Böhtling & Roth 1855-1875]
S Saṃyutta-nikāya
Sn Suttanipāta
Sp Samantapāsādikā = Vin-a
Spk Sāratthapakāsinī = S-a
Sv Sumaṅgalavilāsinī = D-a
Sv-pṭ Sumaṅgalavilāsinī-porāṇa-ṭīkā = Līnatthavaṇṇanā
Tha Theragāthā
Thī Therīgāthā
Ud Udāna
Vibh Vibhaṅga
Vin Vinaya
Vism Visuddhimagga
v.l. varia lectio
YGA Yang-Gyu An [2003]
~ continúa el párrafo
[] número del párrafo en la edición PTS
[…] pasaje omitido para evitar repetición
(?) incierto



UNAS PALABRAS
Òscar Pujol

Pocas veces acontece que, al recibir un manuscrito, ahora bajo la forma
ubicua de un pdf, prorrumpas en una interjección admirativa. Este es
uno de esos raros casos. Aunque existen traducciones al español del
Mahāparinibbānasutta, esta es la primera vez que se traduce con el
extenso comentario de Buddhaghosa. Esto en sí mismo sería suficiente
para proferir esa admiración. La importancia de una primera
traducción al pali del comentario del Buddhaghosa consiste en el
hecho de que hay muy poca literatura escolástica de la India antigua
traducida directamente del pali/sánscrito al español, y la traducción de
una obra fundamental con un comentario de la extensión y erudición
del de Buddhaghosa es un evento para celebrar.

Leer el Mahāparinibbānasutta a la luz del comentario de
Buddhaghosa nos da una perspectiva ampliada del texto, al mismo
tiempo que lo constriñe. Lo constriñe, pues siguiendo el comentario
leemos el sutta con los anteojos de Buddhaghosa, lo que produce una
mirada con la que el mismo traductor no está siempre de acuerdo. Por
otro lado, al traducir el comentario, ampliamos la lectura del
Mahāparinibbānasutta, pues el comentario nos desvela la forma de
pensar de los autores clásicos sobre los textos canónicos y nos muestra
los entresijos de su dialéctica, del estilo escolástico de los comentaristas
y su forma de desplegar los argumentos, que es esencial para entender
el ambiente intelectual en el cual se ha producido la eclosión y la
transmisión de la literatura en pali.

Por otro lado, hay que destacar también la fidelidad y la facilidad
de la traducción. El texto se ajusta al original y al mismo tiempo el
español fluye con naturalidad sin recordarnos a cada frase que se trata
de la versión de un texto antiguo en una lengua muy diferente a la



nuestra. El tema de la traducción de las lenguas indo-arias al español
merece por sí mismo un capítulo aparte y la aparición de obras
directamente traducidas es siempre un paso adelante, ya que abundan
las traducciones indirectas que hacen pasar por mercancía nueva lo que
es un artículo de segunda mano. En el otro extremo de la balanza
tenemos traducciones directas que torturan la clara lengua castellana al
intentar reflejar las estructuras sintácticas de la lengua original. Esto se
debe generalmente a un conocimiento muy fragmentario del pali o del
sánscrito, lo que acaba produciendo un remiendo falsamente literal del
texto original, ya que no se entiende bien los modos de expresión
propios de la lengua original.

Como nos recuerda el traductor, el Mahāparinibbānasutta es el
testimonio literario más antiguo sobre la muerte del Buda y en el texto
abundan las referencias biográficas en torno a los últimos meses de su
vida, incluyendo sus últimos viajes y sermones, su dolencia, la
ingestión de comida en mal estado que precedió a su muerte, las
ceremonias fúnebres, el reparto de las reliquias, concebidas como la
manifestación material del Buda, y la construcción de los primeros
monumentos budistas. Como ha notado Aleix Ruiz, el tema principal
de la obra es la crisis que se desata a partir de la desaparición del
maestro y el sutta «dramatiza la transición entre la desaparición del
Buddha y la aparición del buddhismo».

Es, por lo tanto, un texto de gran importancia para conocer de
primera mano las fuentes más antiguas sobre la muerte del Buda. El
poder consultarlo en una traducción fidedigna, acompañado de un
comentario de gran alcance, abre una ventana al lector español que
puede ahora por fin comprobar por sí mismo lo que dicen las fuentes
pali sobre el tránsito del Buda.

No puedo cerrar estas líneas sin referirme directamente al autor de
esta pequeña maravilla que el lector tiene entre manos. Después de
estudiar clásicas en España, Aleix Ruiz Falqués se trasladó a la India,
donde completó un máster en sánscrito en la Universidad de Pune. Fue
allí, gracias al contacto directo con monjes budistas de diferentes países
asiáticos, donde empezó a interesarse por el pali. Posteriormente,
completó su formación realizando un programa de doctorado en
estudios de pali en la Universidad de Cambridge. Más tarde fue



nombrado jefe del Departamento de Pali en la Shan State Buddhist
University, en la ciudad de Taunggyi. El que un español esté enseñando
pali a los monjes budistas birmanos no deja de ser sorprendente y más
en un país que no cuenta con una sólida tradición de estudios de
budología. Su trayectoria es en cierta forma paradigmática del
estudiante español que se acerca al mundo de la indología. Se
introducen temas indios en un doctorado, se viaja a la India para
conseguir un conocimiento lingüístico de primera mano y se
completan los estudios en una universidad de prestigio europea o
anglosajona. Aunque podemos argumentar que el completar los
estudios en países extranjeros es una constante de muchas carreras, la
diferencia en este caso es que el estudiante español que se lanza al
estudio de lenguas clásicas de la India no sabe a ciencia cierta lo que
podrá hacer a su regreso a España. Invierte tiempo, esfuerzo y dinero
en una empresa de dudosos resultados impulsado por el deseo del
saber desinteresado. La universidad española debería aprovechar a
estos estudiantes formados en el extranjero y que alcanzan un grado de
maestría notable en áreas de investigación prácticamente desconocidas
en España. Esperemos que la publicación de este libro sirva de índice,
de señal de alerta, de banderín de enganche para que el mundo
académico español se dé cuenta del enorme talento disponible. Con
esta traducción Aleix Ruiz Falqués ingresa, junto con Abraham Vélez y
Roberto E. García, en ese selecto y afortunado grupo de
hispanoparlantes que puede traducir directamente del pali al español.
Solo nos queda esperar que nuestro país pueda aprovechar esta
sabiduría.



INTRODUCCIÓN
Aleix Ruiz Falqués

1. La obra y su título

El Mahāparinibbānasutta o Gran Sutta de la Completa Extinción es el
testimonio literario más antiguo sobre la muerte del Buddha. Ocupa un
lugar destacado en las letras indias por ser la narración en prosa más
antigua entre las conservadas1. A diferencia de otras obras principales
de la literatura buddhista primigenia, el Sutta de la Extinción no se
vertebra sobre un diálogo filosófico, tampoco sobre un discurso del
Buddha, sino que más bien se parece a un cuaderno de bitácora. Así,
muchos expertos han subrayado su carácter biográfico, pues
ciertamente contiene un relato de los últimos meses de vida del
Buddha Gotama, su enfermedad terminal, la intoxicación alimentaria
que precedió a su muerte, las ceremonias fúnebres, con el consiguiente
reparto de las reliquias de huesos y cenizas, y la construcción de los
primeros monumentos buddhistas. Pero más allá de los aspectos
indudablemente biográficos de la obra, su título original sugiere que el
tema principal no es el relato vital per se, sino el parinibbāna o
«completa extinción» del Buddha. En otras palabras: el tema principal
del Mahāparinibbānasutta es la desaparición, sin duda traumática, del
maestro (Buddha), y el desafío al que se enfrenta la comunidad
monástica (Saṃgha) para mantener viva la enseñanza (Dhamma) y la
disciplina (Vinaya).

Algunas traducciones, incluyendo la primera traducción española
de Raúl Ruy, han interpretado el título como si la palabra mahā,
«grande», se refiriera a parinibbāna, y no a sutta, «discurso», «libro»2.
Ruy se limitó a seguir la traducción de Thomas Rhys Davids, The Book
of the Great Decease3. Walshe perpetúa la confusión con el título The



Great Passing4. Es interesante observar, sin embargo, que la tradición
pali tardía también contempla la posibilidad de leer mahā con
parinibbāna. La traducción alternativa —Sutta de la Gran Extinción—
se basa, probablemente, en el siguiente pasaje del subcomentario de
Dhammapāla:

Se llama gran extinción porque es digna de gran veneración y porque tuvo lugar al
abandonar el estatus supremo de buddha, por lo tanto es grande y es también extinción; se
llama gran extinción porque su causa es la gran destrucción de las impurezas incluyendo
todas las tendencias latentes de la mente; también se llama gran extinción porque se
consiguió al cabo de un gran tiempo o a causa de una gran acumulación de virtudes;
también se llama gran extinción por la grandeza, es decir, por la abundancia, de reliquias
que dejó; o también se llama gran extinción porque consiste en liberarse de este gran
universo; también se llama gran extinción porque es la extinción del Buddha
Bienaventurado, que es grande en todas sus virtudes, como la conducta moral, la sabiduría
y demás, puesto que son iguales en todos los universos; también se llama gran extinción
porque tiene lugar cuando la gran enseñanza (sāsana) ha sido establecida. De esta forma la
extinción (parinibbāna) del Buddha Bienaventurado se conoce como gran extinción
(mahāparinibbāna), y el Sutta que trata de ella se llama Sutta sobre la Gran Extinción
(Mahāparinibbānasutta)5.

A pesar de esta posible interpretación, entendemos que, en el título,
la palabra mahā se refiere al sutta, y no a la palabra nibbāna, según el
patrón que encontramos en el resto de suttas del segundo libro,
también llamado mahā (Mahāvagga) del Dīgha Nikāya (p. ej.,
Mahāpadānasutta, Mahāsatipaṭṭhānasutta, Mahānidānasutta).

Cabe preguntarse aquí cuál es la diferencia, si la hay, entre nibbāna
(sáns. nirvāṇa) y parinibbāna (sáns. parinirvāṇa). La segunda palabra,
construida con el preverbio pari- («completamente»), podría quizás
sugerir una distinción entre el primer nibbāna, bajo el árbol bodhi, que
supuso la iluminación del bodhisatta Gotama y su transformación en
Buddha, y el segundo nibbāna, llamado parinibbāna, en el que la
extinción es definitiva. Existe, en efecto, una tradición exegética que
distingue entre el nibbāna como iluminación bajo el árbol del
despertar, que es un nibbāna llamado «con remanente [de resultados
del kamma pasado]» (sopādisesa) y el parinibbāna como extinción
final en Kusinārā, llamado «sin remanente [de resultados del kamma
pasado]» (anupādisesa)6. Pero no está claro que esta distinción sea
entre las palabras nibbāna y parinibbāna, sino más bien parece que



existen diversos tipos, o grados, de (pari)nibbāna. Por ejemplo, la
palabra parinibbāna es sinónima de nibbāna en el siguiente pasaje
canónico:

Existen, bhikkhus, cuatro tipos de persona en este mundo. ¿Cuáles cuatro? He aquí,
bhikkhus, que una persona realiza el parinibbāna en esta misma vida, con esfuerzo. O bien
una persona realiza el parinibbāna al descomponerse el cuerpo, con esfuerzo. O bien una
persona realiza el parinibbāna en esta misma vida, sin esfuerzo. O bien una persona realiza
el parinibbāna al descomponerse el cuerpo, sin esfuerzo7.

Otro ejemplo lo encontramos en la clasificación de los tres tipos de
parinibbāna según uno de los comentarios de Buddhaghosa, escritos
alrededor del siglo V d.C., pero supuestamente elaborados a partir de
materiales más antiguos:

La desaparición de las reliquias se debe considerar del siguiente modo: existen tres [tipos
de] parinibbāna [«completa extinción»]: el parinibbāna de las impurezas (kilesas), el
parinibbāna de los agregados (khandhas), y el parinibbāna de las reliquias (dhātus). En este
sentido, el parinibbāna de las impurezas tuvo lugar en el asiento bajo el árbol del despertar
(bodhi); el parinibbāna de los agregados tuvo lugar en la ciudad de Kusinārā; y el
parinibbāna de las reliquias se producirá en el futuro8.

Nótese cómo las reliquias se conciben como una manifestación
material del Buddha, tan material como lo fue su voz mientras vivía.
En lengua pali las reliquias se designan con el término dhātu,
«elemento fundamental» o «base», o con el término sārīra, «resto
corporal»9. Buddhaghosa evoca aquí una conocida leyenda sobre la
progresiva decadencia del buddhismo, que incluye tanto la disolución
de la doctrina como la disolución de aquellos objetos materiales que
definen el culto y la práctica, incluyendo las reliquias mismas10. Para la
tradición buddhista, el Mahāparinibbānasutta es un texto íntimamente
relacionado con el culto a las reliquias11. Además de una crónica de la
muerte del maestro, es también, y quizás en mayor medida, una
crónica del origen de sus restos materiales. Como ya observó Jean
Przyluski, «los textos que relatan el fin del Maestro fueron
naturalmente diseñados para servir de vínculo y de transición entre los
escritos que reproducían la palabra del Buddha y las crónicas de los
primeros siglos de la Iglesia [buddhista]»12. En resumen, pues, podemos



afirmar que el Gran Sutta de la Extinción dramatiza la transición entre
la desaparición del Buddha y la aparición del buddhismo.

2. El Mahāparinibbānasutta y la biografía del Buddha

«Es la biografía la que hace a un buddha, y no el Buddha quien hace su biografía».

John Strong, Relics of the Buddha13

Una de las cuestiones más fascinantes de la literatura buddhista
primigenia es la ausencia de una biografía completa del Buddha. El
relato vital del Buddha que conocemos hoy, y desde cuyo
conocimiento previo leemos el Sutta de la Extinción, fue elaborado a
lo largo de los siglos a partir de retazos de carácter biográfico, o si se
quiere, hagiográfico, esparcidos en la literatura canónica y escolástica.
Estos relatos primordiales, como, por ejemplo, el
Mahāparinibbānasutta del Dīgha Nikāya o el Ariyapariyesanasutta y el
Mahāsaccakasutta del Majjhima Nikāya, fueron en su origen unidades
completas de sentido. Solo se volvieron episodios de una vida cuando
se subordinaron a un relato totalizador, siglos más tarde. En el canon
pali parece que, como afirma Strong, es la biografía la que hace al
buddha. Con ello Strong quiere subrayar el carácter prototípico del
personaje. Pues, en efecto, las únicas referencias a la vida del Buddha
como una totalidad, en el canon pali, son referencias a la vida de
cualquier buddha, del pasado o del futuro, como se puede ver en el
Mahāpadānasutta (Dīgha Nikāya 14). Esta concepción arquetípica de
la vida del Buddha, alejada de las posteriores elaboraciones literarias,
se deja rastrear también en la obra que presentamos, por ejemplo, en el
episodio del «Rugido del león de Sāriputta» (§ 144) o la loanza de las
virtudes de Ānanda por parte del Buddha (§ 207).

La primera gran biografía literaria del Buddha que se ha
conservado es el Buddhacarita (Hechos del Buddha) de Aśvaghoṣa, que
data aproximadamente del siglo I a.C., esto es, tres o cuatro siglos
después de la predicación del Buddha Gotama. Fue una obra escrita en
sánscrito, una lengua que no es original en el buddhismo, y fue
también una obra escrita en el imperio Kuṣāna, en un contexto
cultural más bien alejado de la Magadha original donde se predicó la
enseñanza del Buddha Gotama. Teniendo en cuenta la importancia que



el relato biográfico de Aśvaghoṣa y de otros poetas ha ejercido a lo
largo de los siglos en el imaginario colectivo, la ausencia de una
biografía del Buddha en la literatura primitiva se nos aparece como
una anomalía que debe ser explicada de algún modo14.

Es probable que la ausencia de un proyecto hagiográfico anterior al
apogeo del imperio Kuṣāna tenga relación con la naturaleza llamada
«anicónica» de la fase primitiva del buddhismo. El término «anicónico»
es problemático y quizás sería preferible llamarla «afigurativa»15, pues
en esta fase no existió un culto a la imagen humana del Buddha, pero
sí a ciertos objetos icónicos, como la rueda del Dhamma
(dhammacakka), el árbol del despertar (bodhi), la huella del pie de
algún Buddha16 (buddhapāda) con sus signos distintivos (lakkhaṇas)
como el parasol (chatta), o bien túmulos monumentales conocidos
como «estupa» (sáns. stupa, pa. thupa). Todos ellos son símbolos
compartidos con otras tradiciones religiosas de la India, como el
jainismo17. Su presencia ha sido erróneamente interpretada como
sustitutos de la figura antropomórfica del Buddha, que habría sido
deliberadamente omitida. Esta interpretación da por sentado que el
tema principal de las obras de arte era la vida del Buddha. En realidad,
estos objetos constituyen temas autónomos18.

El elemento que había sido primero identificado como trono o
sitial vacío en las representaciones artísticas primitvas, no es una
expresión de la ausencia del Buddha, sino un recipiente,
probablemente un cofre de piedra, lleno de reliquias del Buddha
mismo o de alguno de sus discípulos principales (fig. 1)19. Eran las
reliquias las que conferían al túmulo funerario un poder salvífico,
especialmente para los laicos y aquellos con menos posibilidades de
practicar la vida santa del bhikkhu («asceta mendicante»). Esto se
explica, de forma profética, en el Sutta de la Extinción. Podemos
afirmar, pues, que la figura corporal del Buddha no está totalmente
ausente de las primeras representaciones artísticas buddhistas, pero
aparece reducida a los restos físicos posteriores a su incineración. La
incineración del cuerpo del Buddha es, precisamente, el desenlace
dramático de la obra que presentamos20.



3. La humanidad del Buddha

Otro tema principal del Mahāparinibbānasutta, que no debe leerse
necesariamente en clave biográfica, es la muerte del Buddha. La muerte
del Buddha implica la humanidad del Buddha, el haber nacido mortal.
Por extraño que pueda parecer al lector contemporáneo, esta cuestión
ha sido, y todavía es, objeto de disputa entre tradiciones del
buddhismo. Unos han defendido, y siguen defendiendo, que el Buddha
fue humano, pues nació y murió humano, mientras que otros sostienen
que el Buddha humano fue solamente una manifestación de cierta
buddheidad inmanente en todos los seres.

Según esta segunda posición, conocida como «docetismo
buddhista»21, sería incorrecto afirmar que el Buddha muriera, pues
nunca nació como humano, sino que permaneció siempre en el reino
celestial llamado Tuṣita. En el mundo humano existió solamente como
una especie de holograma (nimittarūpa)22. Esta teoría debe
corresponder a un desarrollo doctrinal temprano, pues ya en el
Kathāvatthu (ca. 247 a.C.) los doctores de la escuela Theravāda la
examinan, la refutan y la condenan. En la introducción a su traducción
del Nirvāṇa Sūtra del Mahāyāna, Mark Blum observa que, si, por una
parte, el Mahāparinibbānasutta pali trata de los últimos días del
Buddha y lo que se hizo con sus restos corporales, por otra, el Nirvāṇa
Sūtra chino representa una elaboración literaria centrada en la
exposición de la «naturaleza búddhica» (tathāgatagarbha)23.

Nosotros nos atreveríamos a añadir que también el
Mahāparinibbānasutta pali trata, en buena medida, de la naturaleza
del buddha, y lo hace conscientemente, presentando al Buddha como
un ser plenamente humano o, si se quiere, un ser histórico. Al nivel
académico y secular, esta discusión ha derivado en el largo debate
sobre la historicidad del Buddha, que no tenemos tiempo aquí de
reseñar, pero está estrechamente vinculado a las posibilidades
interpretativas del Gran Sutta de la Extinción24.

4. Constitución y fecha de la obra



Como la mayoría de textos canónicos en pali, el Gran Sutta de la
Extinción no tiene un autor concreto, pero sí parece ser obra de un
compilador o de un comité editorial. El libro está compuesto a partir
de pasajes que se encuentran también en otras colecciones de la
literatura primigenia, como son el Suttapiṭaka y el Vinayapiṭaka. Lo
mismo cabe decir de otras versiones del Mahāparinibbānasutta,
preservadas en sánscrito o chino25. En su conocido estudio
comparativo de las diferentes versiones de la obra, Bareau identifica
sus episodios nucleares, que son compartidos por casi todas las
tradiciones textuales y forman un relato coherente del último viaje del
Buddha. Estos episodios habrían sido reelaborados con la adición de
textos provenientes de otras colecciones de suttas26. Por ese motivo
encontramos en el Mahāparinibbānasutta paralelos con suttas
específicos del Udāna o del Saṃyutta Nikāya. Es posible que estas
unidades narrativas, como, por ejemplo, el episodio del «Rugido del
león de Sāriputta» circularan de forma independiente desde tiempos
tempranos, y fueran progresivamente asimiladas en diferentes
colecciones27. Según Bareau, el núcleo narrativo que conforma el
Mahāparinibbāna primitivo consiste en los episodios siguientes:

1. En los alrededores de Rājagaha.
2. De Rājagaha a Pāṭaligāma.
3. En Pāṭaligāma.
4. De Pāṭaligāma a Vesāli.
5. En Vesāli.
6. En los alrededores de Vesāli.
7. De Vesāli a Kusinārā.
8. En Kusinārā: últimas horas de la vida del Buddha.
9. En Kusinārā: funerales del Buddha28.

Sin menoscabo del valor histórico que la teoría de Bareau pueda
tener, sus conclusiones a nivel literario son discutibles. El problema
metodológico que plantea la aproximación de Bareau, a nuestro
entender, consiste en suponer que el tema principal del
Mahāparinirvāṇasūtra es «el viaje, la extinción y los funerales del
Bienaventurado»29. Según Bareau, todos los episodios que no tienen



que ver con esta trama lineal deben ser excluidos, por principio, del
relato original. Pero sucede que este relato primitivo no lo
encontramos en ninguna parte, solo existe como reconstrucción
hipotética. Lo que sí encontramos, en cambio, son versiones que, a
pesar de sus muchas diferencias, coinciden en «añadir» al «texto
primitivo» pasajes que no tienen que ver directamente con una crónica
biográfica de los últimos días del Buddha, pero sí tienen que ver con el
porvenir de la comunidad monástica, como, por ejemplo, el discurso
sobre los principios de la prosperidad de un reino y los principios de la
prosperidad de la orden monástica buddhista.

Como hemos apuntado más arriba, el tema principal de la obra, ya
desde el momento en que los compiladores empezaron a fijarla, es la
crisis que se desata con la desaparición del maestro y la situación
potencialmente caótica de la comunidad monástica ante un futuro en
el que del Maestro solo quedan la enseñanza y las reliquias. Este es un
elemento común a las versiones existentes de la obra. Asimismo, el
desarrollo de las diferentes versiones del
Mahāparinirvāṇasūtra/Mahāparinibbānasutta tiene que ver con la
concepción de la naturaleza del Buddha y la necesidad de las diferentes
escuelas de tomar partido sobre esta cuestión.

Es probable que la fecha de fijación del texto en pali que utiliza
Buddhaghosa para su comentario sea, aproximadamente, la del Tercer
Concilio en la ciudad de Pāṭaliputra (hoy Patna, capital del estado
indio de Bihar), durante el reinado del emperador Asoka Maurya (r.
ca. 268-232 a. C.)30. Según la cronología de la escuela Theravāda, el
Tercer Concilio se habría celebrado alrededor del año 247 a.C., esto
es, doscientos treinta y seis años después del parinibbāna (483 a.C.)31.
Independientemente de su historicidad, estas fechas son importantes
como parte del relato que la tradición Theravāda ha transmitido sobre
su propia cronología. Buddhaghosa culmina su comentario al
Mahāparinibbānasutta con una narración fascinante, quizás de base
histórica. En esta narración se produce un salto temporal desde los
últimos días del Buddha hasta los tiempos de Asoka, cuando las
reliquias fueron redescubiertas y redistribuidas. De esta forma se
enlazan de forma narrativa dos hitos de la historia primitiva del
buddhismo.



Un par de indicios más apuntan a los tiempos de Asoka como fecha
de composición del Mahāparinibbānasutta: en el primer libro, o
Primera Recitación, encontramos los preparativos para la fortificación
de la ciudad de Pāṭaliputra y una profecía que augura el esplendor
futuro de esta ciudad, que no existía todavía en tiempos del Buddha,
pero llegó a ser la capital del vasto imperio Maurya; en el capítulo
final, los moriyas, supuestamente forma pali del sánscrito maurya,
llegan «tarde» al reparto de las reliquias, pero aun así consiguen una
parte. Este pasaje pretende incluir a la dinastía Maurya en la lista de
familias nobles que están en posesión legítima de las reliquias del
Buddha. Nuestra impresión es que la composición del
Mahāparinibbānasutta está influenciada por el programa de
unificación monástica del emperador Asoka, programa que ha quedado
testimoniado en algunos de sus edictos sobre la necesidad de evitar
cismas en la comunidad32.

5. El Mahāparinibbānasutta en el contexto del Dīgha Nikāya

El Mahāparinibbānasutta no se ha transmitido de forma
independiente, sino como parte integral de un corpus (nikāya,
«cuerpo»), en este caso, el Dīgha Nikāya, que es uno de los cuatro
grandes Nikāyas del Suttapiṭaka33. Este Dīgha Nikāya habría sido
supuestamente transmitido de forma oral en un inicio por los llamados
dīghabhāṇakas, «recitadores [de los textos] largos». La fijación escrita
del texto, según las fuentes, se produjo en el siglo I a.C. en Tambadīpa,
la «Isla del Cobre», es decir, Laṅkā, actual Sri Lanka34.

Puesto que el Gran Sutta de la Extinción se ha transmitido en el
contexto del Corpus Largo, cabe preguntarse si la temática general de
la obra tiene alguna relación con la del libro concreto que nos ocupa.
En su estudio pionero de 1913, Rudolf Otto Franke sostiene que el
Dīgha Nikāya no es simplemente una colección de textos
heterogéneos, sino una suma orgánica que tendría por tema principal
la figura del tathāgata: «El interés central del autor del Dīgha Nikāya»,
afirma Franke, «es el modelo (Schema) de la doctrina del sendero, que
lleva al conocimiento salvífico, al Nirvana, y que yo llamaré la
Doctrina del Camino de Santidad»35. Según Franke, el autor, o grupo



de autores o editores del Dīgha Nikāya, presenta al Buddha Gotama
histórico como un ejemplo del Tathāgata arquetípico36. Una posible
lectura del Mahāparinibbānasutta sería, pues, como pieza del
rompecabezas sobre el Tathāgata que es el Dīgha Nikāya.

Franke no es el único estudioso que ha postulado una visión de
conjunto del Corpus Largo, necesaria para comprender sus partes. Joy
Manné, por ejemplo, hipotetiza que el Dīgha Nikāya fue compilado
con el objetivo de captar fieles, a diferencia del Majjhima Nikāya, que
sería una colección de tratados más breves, pero más densos en
contenido doctrinal, dirigidos a los ya iniciados37. Otros, como Eviatar
Shulman, proponen una lectura del Sutta como texto devocional y
meditativo, de rememoración de la figura del Maestro, más que un
colofón a su enseñanza38. En efecto, cualquier lector que se haya
acercado a los textos del Corpus Largo habrá podido observar que
profundiza mucho más en cuestiones sociales que otros nikāyas. Los
estudios de Jean Przyluski y Stanley Tambiah, por citar dos nombres
eminentes, han puesto también de manifiesto la importancia del Dīgha
Nikāya como autoridad textual para la legitimación del poder político.

El Dīgha Nikāya presenta al monarca justo (dhammarājā) como un
ser indispensable para la preservación de la Ley (sáns. dharma, pa.
dhamma) en el plano mundano. Es recurrente la analogía entre la
figura teológico-política del rājā cakkavatti, el rey emperador
universal, y la figura del maestro universal, el sammāsambuddha, un
ser completa y perfectamente despierto39, que enseña un Dhamma
encaminado a los logros espirituales de la persona noble (ariya) y a la
experiencia de los llamados «frutos» (phala) supramundanos
(lokuttara). Ambos seres, el emperador universal y el buddha, aparecen
en este mundo marcados por los treinta y dos «signos distintivos»
(lakkhaṇas) del «gran hombre» (mahāpurisa)40. Cuando el «gran
hombre» nace del vientre materno, en medio de terremotos y otros
portentos, es identificado por estas treinta y dos marcas que auguran
dos únicos destinos posibles: o la hegemonía política universal o la
liberación espiritual absoluta41.

En este sentido, el Mahāparinibbānasutta no es una excepción. El
sutta empieza, ni más ni menos, con una consulta del rey de Magadha
al Buddha, seguida de un discurso del Buddha sobre los fundamentos



de la estabilidad política y los correspondientes fundamentos morales
para la estabilidad de su congregación religiosa. Se trata aquí, también,
de una analogía entre el estado y la orden monástica buddhista. Parece
evidente que este episodio no tiene ningún papel destacado en la
biografía del Buddha, tampoco en el relato concreto sobre su muerte,
pero sí desempeña un papel determinante como norma de
preservación para el Sangha buddhista en ausencia del Maestro. Son
instrucciones sucintas para la preservación de una sociedad justa, para
la preservación de una «comunidad» (saṃgha).

La singularidad que comparten el monarca universal y el ser
totalmente iluminado se deja ver también en el pasaje sobre los cuatro
tipos de persona que merecen ser veneradas con un túmulo funerario:
el Buddha, el paccekabuddha («buddha solitario»), el arahant y el
Emperador Universal. El paralelismo más conspicuo es, sin duda, la
afirmación del Buddha, según la cual sus exequias deberán recibir los
mismos honores que las de un rey emperador universal. Esta versión es
compartida por la tradición Theravāda y la tradición Mūla-
sarvāstivāda. Existe otra versión de la historia, que podría ser la más
antigua, según la cual el Buddha habría sido incinerado de forma más
modesta, vistiendo solo un par de hábitos monásticos42.

6. El comentario de Buddhaghosa

Muchos de los aspectos que hemos comentado sobre el Gran Sutta de
la Extinción han tenido su desarrollo en la cultura buddhista
Theravāda gracias a la literatura escolástica, principalmente los
comentarios de Buddhaghosa, Buddhadatta, Dhammapāla, y otros.
Con la intención de facilitar al público de habla hispana el acceso a
estas fuentes, el presente volumen incluye, por primera vez traducido
al español, el comentario de Buddhaghosa al Mahāparinibbānasutta,
que forma parte del comentario al Dīgha Nikāya llamado
Sumaṅgalavilāsinī («Esplendor de la Buena Fortuna»).

Buddhaghosa, el autor más importante de la tradición Theravāda,
es todavía hoy una figura semilegendaria. Vivió en el siglo V d.C. y era,
al parecer, originario de la India, seguramente del sur, aunque algunas
tradiciones lo identifican con un brahmán del norte, precisamente de la



provincia de Gayā. Según las fuentes de la literatura medieval en
lengua pali, Buddhaghosa llegó a Sri Lanka en busca de los antiguos
comentarios al Tipiṭaka, preservados mayormente en la traducción
cingalesa. Con sus comentarios a los textos canónicos y con su célebre
Visuddhimagga («Camino de purificación»), puso orden y sistema a una
vasta colección de materiales antiguos del Mahāvihāra o «Gran
Monasterio» en Anurādhapura, Laṅkā (Sri Lanka)43.

Más que un simple traductor, pues, Buddhaghosa fue un editor
crítico de la literatura escolástica existente en el siglo V d.C. Su labor
consistió principalmente en traducir los comentarios preservados en
lengua cingalesa al pali, mantenerse dentro de los límites de la doctrina
del Mahāvihāra y depurar el texto de repeticiones y errores
textuales44. Ocasionalmente podemos observar como sus
intervenciones críticas nacen de la dificultad que plantean ciertas
discrepancias en los manuscritos consultados. Como ha señalado el
gran especialista en Buddhaghosa, Toshiichi Endo, «la tradición
Theravāda no es siempre coherente e inteligible. En los comentarios,
ciertas exégesis incongruentes sugieren que la tradición consistía en
una amalgama de visiones diversas, propuestas y defendidas por ciertos
miembros de la fraternidad del Mahāvihāra». Tales discrepancias
podrían tener su origen en la escisión de las escuelas de
memorizadores-recitadores (bhāṇakas), una fractura que habría tenido
lugar en época temprana. Con el paso del tiempo, cada escuela habría
desarrollado su propio sistema de interpretación45. Como ejemplo,
véanse § 157 y § 167 [3.3.] del Comentario en la presente edición.

La lectura del Mahāparinibbānasutta acompañada del comentario
de Buddhaghosa nos permite comprender el método escolástico que ha
moldeado la tradición buddhista en Asia. Seguir el comentario también
nos permite observar como la exégesis Theravāda se despliega
orgánicamente a partir de los textos canónicos, no como una serie de
proposiciones doctrinales que encorsetan la interpretación, sino como
una forma de completar el sentido de la literatura recibida (āgama, lit.
«lo que nos ha llegado»). Las historias que nos cuenta Buddhaghosa,
como la impresionante narración del parinibbāna de Sāriputta (§ 166
Comentario), poseen un valor literario innegable, pero además dan un
contexto narrativo que ilumina los pasajes más crípticos del sutta.



Aunque es lícito para un lector contemporáneo buscar una
interpretación original a través de una exégesis sustentada únicamente
en los discursos canónicos, no es prudente menospreciar y descartar la
interpretación de Buddhaghosa si esta, de entrada, se desconoce. Pues
si bien es cierto que a Buddhaghosa le separan mil años de los tiempos
del Buddha, al estudioso de hoy le separan más de dos mil quinientos.
Los comentarios de Buddhaghosa apenas se han traducido al inglés o a
otras lenguas europeas, y raramente se han traducido al español
directamente del pali46. Esperamos que este volumen pueda ofrecer al
lector de habla hispana otra pequeña muestra del trabajo que queda
por hacer. Las complejidades en la traducción de los comentarios en
pali son muchas, puesto que se trata en gran medida de un campo poco
estudiado y uno siempre tiene la sensación de que debería haber
revisado el texto una vez más. Pero arrastrar este libro sine die
tampoco tendría sentido. Llegó la hora de darlo a la luz. Así pues, pido
de antemano disculpas por los errores que pueda contener, porque
todos son míos, y suscribo los versos del gramático pali Guṇasāgara
(Birmania, siglo XIII d.C.):

etaṃ sammā vicāretvā yuttaṃ gaṇhantu paṇḍitā ||
ayuttam pana chaḍḍentu, mā va issā bhavantu te || ||

«Que los sabios, después de examinar esta obra atentamente,
acepten lo que es correcto y rechacen lo que es incorrecto,
pero, por favor, no se enfaden conmigo»47.

NUESTRA TRADUCCIÓN

El Mahāparinibbānasutta fue publicado en español por Raúl A. Ruy
bajo el título El Libro de la Gran Extinción (Librería Hachette,
Argentina, 1953), con una segunda edición en 197548. Al estar basada
en la traducción inglesa de Rhys Davids para la Pali Text Society, y a
pesar de las notas basadas en la correspondencia entre Raúl Ruy y I. B.
Horner, la versión de Ruy, con casi setenta años, ha quedado obsoleta.
Dado que, además, el libro está descatalogado, existía la necesidad
revisar y traducir la obra de nuevo al español. Daniel de Palma incluyó
el Mahāparinibbānasutta en su antología El camino de la iluminación:



Nueve suttas del Digha Nikaya, publicado por la editorial Miraguano
(Madrid, 2000). Existe también una excelente traducción del sutta por
parte del Bhikkhu Nandisena, de título Mahā-parinibbāna Sutta,
publicado por Dhammodaya Ediciones en México, 201749.

Para hacer una aportación original en lengua española, decidimos
añadir partes del comentario de Buddhaghosa en las notas de nuestra
traducción, hasta que pareció mejor idea traducir el comentario entero.
Así pues, nuestra traducción del sutta pretende reflejar la lectura que
de él hizo el maestro Buddhaghosa.

La presente versión del sutta y del comentario (aṭṭhakathā), así
como el subcomentario (ṭīkā) al que hacemos referencia
frecuentemente en las notas al pie, sigue generalmente la edición
birmana del Sexto Concilio, 1954-1956 (Chaṭṭhasaṅgāyana 4.0,
versión electrónica: www.tipitaka.org). También hemos consultado las
ediciones de la Pali Text Society, que utilizamos como referencia
bibliográfica principal:

— Dīgha Nikāya, edited by T. W. Rhys Davids and J. Estlin
Carpenter. Vol. II, Londres, Pali Text Society, 1903 (= D II).

— The Sumaṅgalavilāsinī, Buddhaghosa’s Commentary on the
Dīgha Nikāya. Part II. Edited by W. Stede from materials left unfinished
by T. W. Rhys Davids and J. Estlin Carpenter, Londres, Luzac & Co.,
1931 (= Sv II).

— Dīghanikāyaṭṭhakathāṭīkā Līnatthavaṇṇanā, Vol. II. Edited by
Lily de Silva, Londres, Luzac & Co., 1970 (= Sv-pṭ II).

La única traducción del comentario al Mahāparinibbānasutta en
una lengua europea es la inglesa, de Yang-Gyu An, The Buddha’s Last
Days. Buddhaghosa’s Commentary on the Mahāparinibbāna Sutta
(Oxford, Pali Text Society, 2003). Esta traducción forma parte del
trabajo de tesis doctoral de Yang-Gyu An en Oxford, bajo la dirección
del profesor Richard Gombrich, lo cual queda patente en las notas al
pie. Como el lector podrá comprobar, en la presente traducción nos
hemos beneficiado de las anotaciones de Yang-Gyu An/Gombrich en
muchas ocasiones.

Por regla general, hemos traducido todas las palabras del pali. Para
las palabras sin traducir, como bhikkhu, arahant, tathāgata, etc.,

http://www.tipitaka.org/


hemos añadido un Glosario al final del volumen. En cuanto a las notas
al pie, damos preferencia a explicaciones doctrinales, de fuentes
primarias, dejando así que el pali explique al pali. Un estudio crítico y
erudito del Mahāparinibbānasutta en lengua española que contemple
detalladamente todas sus tradiciones sigue siendo un desiderátum,
como lo son tantas otras obras de investigación y reflexión rigurosa
sobre el buddhismo, su literatura, y las tradiciones de Asia en general.
En este volumen nos hemos limitado a ofrecer una versión legible del
texto con su comentario (intercalado en cuerpo menor e indicando en
cursiva los lemas comentados). Esto significa que, por defecto, nuestra
interpretación del sutta es la de Buddhaghosa, aunque no siempre
estemos de acuerdo con él. El precio de mantener la coherencia entre
el llamado texto «raíz» (mūla) y el comentario es alto. A menudo el
lector se preguntará por la necesidad de ciertas observaciones o
digresiones del escoliasta, que bien pudiéramos habernos ahorrado.
Pero creemos que es un precio que vale la pena pagar para poder
hacernos una idea precisa no solo de qué pensaban los antiguos sobre
el parinibbāna del Buddha, sino también de cómo lo pensaban.

Para una compilación de paralelos entre el Mahāparinibbānasutta
pali y sus equivalentes en otras lenguas, o bien dentro de otras
colecciones en pali, remitimos al lector al portal digital Sutta Central,
que actualiza sus contenidos regularmente50.

AGRADECIMIENTOS

Esta traducción no habría sido posible sin la ayuda y colaboración de
muchas personas. Bhikkhu Nandisena, Ricardo Guerrero, Abraham
Vélez de Cea, Giulio Santa Lucarda, Sayalay Uttara, Ernest Marcos
Hierro, Joan Corderas Plans y Rafael Mammos revisaron el manuscrito
y proporcionaron valiosas correcciones y sugerencias. El Ven.
Khammai Dhammasami, Pyi Phyo Kyaw y todo el equipo de la Shan
State Buddhist University han proporcionado el espacio de trabajo y la
posibilidad de dar cursos sobre esta obra. Mi gratitud es también para
Winston Velazco y el Bhikkhu Nandisena por haberme acogido en el
Instituto de Estudios Buddhistas Hispano, de forma virtual, durante la



pandemia. Especialmente querría agradecer la ayuda de Yukio
Yamanaka desde el inicio del proyecto. Con el doctor Yamanaka, gran
maestro y mejor amigo, estuvimos trabajando en la edición de este
sutta para el Dhammachai Tipiṭaka Project en Pathum Thani, Tailandia.
La idea de traducirlo al español en una edición compacta surgió de las
continuas referencias que Yukio hacía a la edición y traducción anotada
japonesa de Hajime Nakamura, una edición de bolsillo que tenía
siempre abierta encima del escritorio. Al final, la incorporación del
comentario ha convertido el volumen en algo diferente, pero sin
aquella inspiración la obra no habría empezado. También me gustaría
dar las gracias a los miembros del equipo del Dhammachai Tipiṭaka
Project, especialmente al Ven. Thanavuddho, Alex Wynne y Bunchird
Chaowarithreonglith. No me querría tampoco olvidar de quienes me
han ayudado respondiendo a preguntas y dudas: Petra Kieffer-Pülz,
William Pruitt, Alastair Gornall, Rupert Gethin, Ven.
Nyanasamilankara, Ven. Kondaññakitti y Ven. Tikkhavamsalankara.
Agradezco también la gran amabilidad del maestro Òscar Pujol
Riembau, que accedió a mi humilde petición de que escribiera un
prólogo a la obra. Finalmente, quisiera agradecer a Alejandro del Río y
a la editorial Trotta su buena disposición y generosidad para llevar este
proyecto hasta el final.


