L.os ULTIMOS DiAS DEL BUDDHA

[Mahaparinibbanasutta]

C ON EL COMENTARIO DE BUDDHAGHOSA
TRADUCCION DEL PALI, INTRODUCCION ¥ NOTAS DE ALEIX Ruiz FALQUES



OTROS TITULOS

DIALOGOS MAYORES DE BUDA [DIGHA NIKAYA]
Traduccion del pali, introduccién y notas
de Carmen Dragonetti y Fernando Tola

UDANA. LA PALABRA DE BUDA
Traduccion del pali, introduccién y notas
de Carmen Dragonetti y Fernando Tola

HACIA UNA FILOSOFIA DEL BUDISMO ZEN
Toshihiko Izutsu

LA EXPERIENCIA FILOSOFICA DE LA INDIA
Raimon Panikkar

HISTORIA DE LA LITERATURA INDIA ANTIGUA
Klaus Mylius

VEDANTASARA. LA ESENCIA DEL VEDANTA
Sadananda Yogindra
Ediciéon y traduccion de Javier Ruiz Calderén

LA CIENCIA DEL BRAHMAN. ONCE UPANISAD ANTIGUAS
Traduccidn del sanscrito, introduccién y notas
de Ana Agud y Francisco Rubio

BHAGAVAD GITA ,
CON LOS COMENTARIOS ADVAITA DE SANKARA
Ediciéon de Consuelo Martin

UPANISAD )
CON LOS COMENTARIOS ADVAITA DE SANKARA
Edicion de Consuelo Martin



GRAN UPANISAD DEL BOSQUE,
CON LOS COMENTARIOS ADVAITA DE SANKARA
Edicién de Consuelo Martin

MISTICA DE ORIENTE Y OCCIDENTE SANKARA Y ECKHART
Rudolf Otto

MADRE POR CONVENIENCIA
O EL MANUAL DE LA CORTESANA PERFECTA
Ksemendra
Edicién y traduccién de Oscar Figueroa



Los ultimos dias del Buddha
[Mahaparinibbanasutta]



Los dltimos dias del Buddha
[Mahaparinibbanasutta]

Con el comentario de Buddhaghosa

Traduccién del pali, introduccién y notas
de Aleix Ruiz Falqués

Prélogo de Oscar Pujol



Esta obra ha recibido una ayuda a la edicién
del Ministerio de Cultura y Deporte

MEMISTERI DHRECCHIA GERERLAL DEL L)
DE CLATURA T FOMENTO DE LA LECTURA
¥ DEPORTE

PLIEGOS DE ORIENTE

Titulo original: Maha-parinibba-nasutta

© Editorial Trotta, S.A., 2022
http://www.trotta.es

© Aleix Ruiz Falqués, 2022

© Oscar Pujol, prélogo, 2022

Cualquier forma de  reproduccién,  distribucion,
comunicacién publica o transformacién de esta obra solo
puede ser realizada con la autorizaciéon de sus titulares,
salvo excepcion prevista por la ley. Dirfjase a cedro (Centro
Espafol de Derechos Reprogrificos, www.cedro.org) si
necesita fotocopiar o escanear algin fragmento de esta
obra.

isbn: 978-84-1364-090-7


http://www.trotta.es/
http://www.cedro.org/

Dedicado a mi maestro y mentor, Venerable Khammai Dhammasami

maya katapunnam samina anumoditabbam*



* Que el maestro pueda complacerse con mis buenas obras.



CONTENIDO

Siglas, abreviaturas y simbolos
Unas palabras: Oscar Pujol
Introduccién: Aleix Ruiz Falqués

Primera Recitacién
Segunda Recitacién
Tercera Recitacion
Cuarta Recitacion
Quinta Recitacion
Sexta Recitacion

Apéndice 1. Préacticas que favorecen el desarrollo de los siete
Bojjhangas («factores del despertar»)
Apéndice 2. Iddhipada

Glosario
Bibliografia



SIGLAS, ABREVIATURAS Y SIMBOLOS

Para los textos pali canénicos, comentarios y subcomentarios que no
hemos incluido en esta lista, seguimos las abreviaturas establecidas en
los Epilegomena del Critical Pali Dictionary (https://cpd.uni-
koeln.de/intro/voll_epileg_abbrev_texts). A menos que se indique lo
contrario, las ediciones corresponden a las de la Pali Text Society, que
pueden consultarse electronicamente en el portal GRETIL
(http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil.html).

Las abreviaturas de obras en pali van generalmente seguidas de
namero (romano) del volumen, si procede, nimero de pigina en la
edicion PTS, y nimero/-s de linea/-s en subindice. Asi D-a II 10,
debe leerse: Digha-nikaya-atthakatha, volumen II, pagina 10, lineas de
1as.

-a atthakatha

A Anguttara-Nikaya

Ap Apadana

As Atthasalini

B¢ Edicién birmana

Ce Edicién cingalesa

CPD  Ciritical Pali Dictionary (https://cpd.uni-koeln.de/search)
D Digha-nikaya

Dhp  Dhammapada

Dhs  Dhammasangani

Dial.  Dialogues of the Buddha [Rhys Davids 1910]

Dip  Dipavamsa

Divy  Divyavadana

DOP A Dictionary of Pali [Cone 2001-2019]

DPPN Dictionary of Pali Proper Names [Malalasekera 1960]


https://cpd.uni-koeln.de/intro/vol1_epileg_abbrev_texts
http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil.html
https://cpd.uni-koeln.de/search

Patis
PED
PTS
Ps
PW

Sn

Spk
Sv
Sv-pt
Tha
Thi
ud
Vibh
Vin
Vism

YGA

Diccionari Sanscrit-Catala [Pujol 2006]

Edicién europea

Handbook of Pali Literature [Von Hiniiber 1996]
Jataka

Kathavatthu

Majjhima-nikaya

Mahavamsa

Milindapafiha

Manorathapuranl = A-a

Mahaparinibbanasutta

Monier Williams [1956]

Nettipakarana

omitido

Patisambhidamagga

Pali-English Dictionary [Rhys Davids & Stede 1921-1925]
Pali Text Society

PapafcasUdanl = M-a

Petersburger Worterbuch [Bohtling & Roth 1855-1875]
Samyutta-nikaya

Suttanipata

Samantapasadika = Vin-a

Saratthapakasinl = S-a

Sumangalavilasinl = D-a
Sumangalavilasinl-porana-tika = Linatthavannana
Theragatha

Therligatha

Udana

Vibhanga

Vinaya

Visuddhimagga

varia lectio

Yang-Gyu An [2003]

continta el parrafo

ntmero del parrafo en la edicién PTS

pasaje omitido para evitar repeticion

incierto



UNAS PALABRAS
Oscar Pujol

Pocas veces acontece que, al recibir un manuscrito, ahora bajo la forma
ubicua de un pdf, prorrumpas en una interjeccién admirativa. Este es
uno de esos raros casos. Aunque existen traducciones al espafol del
Mabh aparinibb anasutta, esta es la primera vez que se traduce con el
extenso comentario de Buddhaghosa. Esto en si mismo seria suficiente
para proferir esa admiracién. La importancia de una primera
traduccién al pali del comentario del Buddhaghosa consiste en el
hecho de que hay muy poca literatura escolastica de la India antigua
traducida directamente del pali/sdnscrito al espafol, y la traduccién de
una obra fundamental con un comentario de la extensién y erudicién
del de Buddhaghosa es un evento para celebrar.

Leer el Mahaparinibbanasutta a la luz del comentario de
Buddhaghosa nos da una perspectiva ampliada del texto, al mismo
tiempo que lo constrifie. Lo constrifie, pues siguiendo el comentario
leemos el sutta con los anteojos de Buddhaghosa, lo que produce una
mirada con la que el mismo traductor no esta siempre de acuerdo. Por
otro lado, al traducir el comentario, ampliamos la lectura del
Mabh aparinibb anasutta, pues el comentario nos desvela la forma de
pensar de los autores clasicos sobre los textos canénicos y nos muestra
los entresijos de su dialéctica, del estilo escolastico de los comentaristas
y su forma de desplegar los argumentos, que es esencial para entender
el ambiente intelectual en el cual se ha producido la eclosién y la
transmision de la literatura en pali.

Por otro lado, hay que destacar también la fidelidad y la facilidad
de la traduccion. El texto se ajusta al original y al mismo tiempo el
espanol fluye con naturalidad sin recordarnos a cada frase que se trata
de la versi6én de un texto antiguo en una lengua muy diferente a la



nuestra. El tema de la traduccién de las lenguas indo-arias al espanol
merece por si mismo un capitulo aparte y la aparicion de obras
directamente traducidas es siempre un paso adelante, ya que abundan
las traducciones indirectas que hacen pasar por mercancia nueva lo que
es un articulo de segunda mano. En el otro extremo de la balanza
tenemos traducciones directas que torturan la clara lengua castellana al
intentar reflejar las estructuras sintacticas de la lengua original. Esto se
debe generalmente a un conocimiento muy fragmentario del pali o del
sanscrito, lo que acaba produciendo un remiendo falsamente literal del
texto original, ya que no se entiende bien los modos de expresion
propios de la lengua original.

Como nos recuerda el traductor, el Mahaparinibbanasutta es el
testimonio literario mas antiguo sobre la muerte del Buda y en el texto
abundan las referencias biograficas en torno a los tltimos meses de su
vida, incluyendo sus dltimos viajes y sermones, su dolencia, la
ingestiéon de comida en mal estado que precedi6 a su muerte, las
ceremonias fanebres, el reparto de las reliquias, concebidas como la
manifestacién material del Buda, y la construcciéon de los primeros
monumentos budistas. Como ha notado Aleix Ruiz, el tema principal
de la obra es la crisis que se desata a partir de la desaparicién del
maestro y el sutta «dramatiza la transiciéon entre la desaparicién del
Buddha y la aparicién del buddhismo».

Es, por lo tanto, un texto de gran importancia para conocer de
primera mano las fuentes més antiguas sobre la muerte del Buda. El
poder consultarlo en una traduccién fidedigna, acompanado de un
comentario de gran alcance, abre una ventana al lector espafnol que
puede ahora por fin comprobar por si mismo lo que dicen las fuentes
pali sobre el transito del Buda.

No puedo cerrar estas lineas sin referirme directamente al autor de
esta pequefia maravilla que el lector tiene entre manos. Después de
estudiar clasicas en Espafa, Aleix Ruiz Falqués se trasladé a la India,
donde completé un master en sanscrito en la Universidad de Pune. Fue
alli, gracias al contacto directo con monjes budistas de diferentes paises
asiaticos, donde empez6 a interesarse por el pali. Posteriormente,
completé su formacién realizando un programa de doctorado en
estudios de pali en la Universidad de Cambridge. Mas tarde fue



nombrado jefe del Departamento de Pali en la Shan State Buddhist
University, en la ciudad de Taunggyi. El que un espafol esté ensefiando
pali a los monjes budistas birmanos no deja de ser sorprendente y mas
en un pais que no cuenta con una sélida tradicién de estudios de
budologia. Su trayectoria es en cierta forma paradigmatica del
estudiante espafiol que se acerca al mundo de la indologia. Se
introducen temas indios en un doctorado, se viaja a la India para
conseguir un conocimiento lingiiistico de primera mano y se
completan los estudios en una universidad de prestigio europea o
anglosajona. Aunque podemos argumentar que el completar los
estudios en paises extranjeros es una constante de muchas carreras, la
diferencia en este caso es que el estudiante espafol que se lanza al
estudio de lenguas clasicas de la India no sabe a ciencia cierta lo que
podra hacer a su regreso a Espafa. Invierte tiempo, esfuerzo y dinero
en una empresa de dudosos resultados impulsado por el deseo del
saber desinteresado. La universidad espafnola deberia aprovechar a
estos estudiantes formados en el extranjero y que alcanzan un grado de
maestria notable en 4reas de investigacién practicamente desconocidas
en Espana. Esperemos que la publicacién de este libro sirva de indice,
de sefial de alerta, de banderin de enganche para que el mundo
académico espafiol se dé cuenta del enorme talento disponible. Con
esta traduccién Aleix Ruiz Falqués ingresa, junto con Abraham Vélez y
Roberto E. Garcia, en ese selecto y afortunado grupo de
hispanoparlantes que puede traducir directamente del pali al espaiol.
Solo nos queda esperar que nuestro pais pueda aprovechar esta
sabiduria.



INTRODUCCION
Aleix Ruiz Falqués

1. La obra vy su titulo

El Mahaparinibbanasutta o Gran Sutta de la Completa Extincion es el
testimonio literario mas antiguo sobre la muerte del Buddha. Ocupa un
lugar destacado en las letras indias por ser la narracién en prosa mas
antigua entre las conservadas'. A diferencia de otras obras principales
de la literatura buddhista primigenia, el Sutta de la Extincién no se
vertebra sobre un didlogo filos6fico, tampoco sobre un discurso del
Buddha, sino que mas bien se parece a un cuaderno de biticora. Asi,
muchos expertos han subrayado su caricter biografico, pues
ciertamente contiene un relato de los ultimos meses de vida del
Buddha Gotama, su enfermedad terminal, la intoxicacién alimentaria
que precedié a su muerte, las ceremonias flnebres, con el consiguiente
reparto de las reliquias de huesos y cenizas, y la construcciéon de los
primeros monumentos buddhistas. Pero més alli de los aspectos
indudablemente biograficos de la obra, su titulo original sugiere que el
tema principal no es el relato vital per se, sino el parinibbana o
«completa extincién» del Buddha. En otras palabras: el tema principal
del Mahaparinibbanasutta es la desaparicion, sin duda traumatica, del
maestro (Buddha), y el desafio al que se enfrenta la comunidad
mondstica (Samgha) para mantener viva la ensefianza (Dhamma) y la
disciplina (Vinaya).

Algunas traducciones, incluyendo la primera traduccién espanola
de Radl Ruy, han interpretado el titulo como si la palabra maha,
«grande», se refiriera a parinibbana, y no a sutta, «discurso», «libro»*.
Ruy se limité a seguir la traduccién de Thomas Rhys Davids, The Book
of the Great Decease’. Walshe perpetta la confusiéon con el titulo The



Great Passing®. Es interesante observar, sin embargo, que la tradicién
pali tardia también contempla la posibilidad de leer maha con
parinibbana. La traduccion alternativa —Sutta de la Gran Extincion—
se basa, probablemente, en el siguiente pasaje del subcomentario de
Dhammapala:

Se llama gran extincion porque es digna de gram veneracién y porque tuvo lugar al
abandonar el estatus supremo de buddha, por lo tanto es grande y es también extincién; se
llama gran extincién porque su causa es la gran destruccion de las impurezas incluyendo
todas las tendencias latentes de la mente; también se llama gran extincion porque se
consiguié al cabo de un gran tiempo o a causa de una gran acumulacién de virtudes;
también se llama gran extincién por la grandeza, es decir, por la abundancia, de reliquias
que dej6; o también se llama gran extincién porque consiste en liberarse de este gran
universo; también se llama gran extincion porque es la extincion del Buddha
Bienaventurado, que es grande en todas sus virtudes, como la conducta moral, la sabiduria
y demads, puesto que son iguales en todos los universos; también se llama gran extincién
porque tiene lugar cuando la gran ensenanza (sasana) ha sido establecida. De esta forma la
extincion (parinibbana) del Buddha Bienaventurado se conoce como gram extincion
(mah aparinibbana), y el Sutta que trata de ella se llama Sutta sobre la Gran Extincion
(Mabh aparinibb anasutta)’.

A pesar de esta posible interpretacion, entendemos que, en el titulo,
la palabra maha se refiere al sutta, y no a la palabra nibbana, segin el
patrén que encontramos en el resto de suttas del segundo libro,
también llamado maha (Mahavagga) del Digha Nikaya (p. ej.,
Mahapadanasutta, Mahasatipatthanasutta, Mahanidanasutta).

Cabe preguntarse aqui cudl es la diferencia, si la hay, entre nibbana
(sans. nirvana) y parinibbana (sans. parinirvana). La segunda palabra,
construida con el preverbio pari- («completamente»), podria quizas
sugerir una distincién entre el primer nibbana, bajo el arbol bodhi, que
supuso la iluminacién del bodhisatta Gotama y su transformacién en
Buddha, y el segundo nibbana, llamado parinibbana, en el que la
extincién es definitiva. Existe, en efecto, una tradicién exegética que
distingue entre el nibbana como iluminacién bajo el arbol del
despertar, que es un nibbana llamado «con remanente [de resultados
del kamma pasado]» (sopadisesa) y el parinibbana como extincién
final en Kusinara, llamado «sin remanente [de resultados del kamma
pasado]» (anupadisesa)®. Pero no estd claro que esta distincién sea
entre las palabras nibbana y parinibbana, sino mas bien parece que



existen diversos tipos, o grados, de (pari)nibbana. Por ejemplo, la
palabra parinibbana es sinénima de nibbana en el siguiente pasaje
candnico:

Existen, bhikkhus, cuatro tipos de persona en este mundo. ¢{Cudles cuatro? He aqui,
bhikkhus, que una persona realiza el parinibbana en esta misma vida, con esfuerzo. O bien
una persona realiza el parinibbana al descomponerse el cuerpo, con esfuerzo. O bien una
persona realiza el parinibbana en esta misma vida, sin esfuerzo. O bien una persona realiza
el parinibbana al descomponerse el cuerpo, sin esfuerzo”.

Otro ejemplo lo encontramos en la clasificacién de los tres tipos de
parinibbana segin uno de los comentarios de Buddhaghosa, escritos
alrededor del siglo v d.C., pero supuestamente elaborados a partir de
materiales mas antiguos:

La desaparicién de las reliquias se debe considerar del siguiente modo: existen tres [tipos
de] parinibbana [«completa extincién»]: el parinibbana de las impurezas (kilesas), el
parinibbana de los agregados (khandhas), y el parinibbana de las reliquias (dhatus). En este
sentido, el parinibbana de las impurezas tuvo lugar en el asiento bajo el 4rbol del despertar
(bodhi); el parinibbana de los agregados tuvo lugar en la ciudad de Kusinara; y el
parinibbana de las reliquias se producira en el futuro8.

Notese como las reliquias se conciben como una manifestacién
material del Buddha, tan material como lo fue su voz mientras vivia.
En lengua pali las reliquias se designan con el término dbatu,
«elemento fundamental» o «base», o con el término sarira, «resto
corporal»’. Buddhaghosa evoca aqui una conocida leyenda sobre la
progresiva decadencia del buddhismo, que incluye tanto la disolucién
de la doctrina como la disolucién de aquellos objetos materiales que
definen el culto y la prictica, incluyendo las reliquias mismas'’. Para la
tradicién buddhista, el Mah aparinibbanasutta es un texto intimamente
relacionado con el culto a las reliquias''. Ademas de una crénica de la
muerte del maestro, es también, y quizds en mayor medida, una
cronica del origen de sus restos materiales. Como ya observé Jean
Przyluski, «los textos que relatan el fin del Maestro fueron
naturalmente disenados para servir de vinculo y de transicién entre los
escritos que reproducian la palabra del Buddha y las crénicas de los
primeros siglos de la Iglesia [buddhista]»'>. En resumen, pues, podemos



afirmar que el Gran Sutta de la Extincion dramatiza la transicién entre
la desaparicién del Buddha y la aparicién del buddhismo.

2. El Mahaparinibbanasutta y la biografia del Buddha

«Es la biografia la que hace a un buddha, y no el Buddha quien hace su biografia».

John Strong, Relics of the Buddha'3

Una de las cuestiones mdas fascinantes de la literatura buddhista
primigenia es la ausencia de una biografia completa del Buddha. El
relato vital del Buddha que conocemos hoy, y desde cuyo
conocimiento previo leemos el Sutta de la Extincion, fue elaborado a
lo largo de los siglos a partir de retazos de caricter biografico, o si se
quiere, hagiografico, esparcidos en la literatura canénica y escolastica.
Estos  relatos  primordiales, como, por  ejemplo, el
Mabh aparinibb anasutta del Digha Nikaya o el Ariyapariyesanasutta y el
Mabh asaccakasutta del Majjhima Nikaya, fueron en su origen unidades
completas de sentido. Solo se volvieron episodios de una vida cuando
se subordinaron a un relato totalizador, siglos méas tarde. En el canon
pali parece que, como afirma Strong, es la biografia la que hace al
buddha. Con ello Strong quiere subrayar el caricter prototipico del
personaje. Pues, en efecto, las tnicas referencias a la vida del Buddha
como una totalidad, en el canon pali, son referencias a la vida de
cualquier buddha, del pasado o del futuro, como se puede ver en el
Mabh apad anasutta (Digha Nikaya 14). Esta concepcién arquetipica de
la vida del Buddha, alejada de las posteriores elaboraciones literarias,
se deja rastrear también en la obra que presentamos, por ejemplo, en el
episodio del «Rugido del le6én de Sariputta» (§ 144) o la loanza de las
virtudes de Ananda por parte del Buddha (§ 207).

La primera gran biografia literaria del Buddha que se ha
conservado es el Buddhacarita (Hechos del Buddha) de ASvaghosa, que
data aproximadamente del siglo 1 a.C., esto es, tres o cuatro siglos
después de la predicacién del Buddha Gotama. Fue una obra escrita en
sanscrito, una lengua que no es original en el buddhismo, y fue
también una obra escrita en el imperio Kusana, en un contexto
cultural mas bien alejado de la Magadha original donde se predicé la
ensefianza del Buddha Gotama. Teniendo en cuenta la importancia que



el relato biogrifico de ASvaghosa y de otros poetas ha ejercido a lo
largo de los siglos en el imaginario colectivo, la ausencia de una
biografia del Buddha en la literatura primitiva se nos aparece como
una anomalia que debe ser explicada de algiin modo'.

Es probable que la ausencia de un proyecto hagiografico anterior al
apogeo del imperio Kusana tenga relacién con la naturaleza llamada
«anicénica» de la fase primitiva del buddhismo. El término «anicénico»
es problemdtico y quizas seria preferible llamarla «afigurativa»", pues
en esta fase no existié un culto a la imagen humana del Buddha, pero
si a ciertos objetos icénicos, como la rueda del Dhamma
(dhammacakka), el arbol del despertar (bodhi), la huella del pie de
algin Buddha'® (buddhapada) con sus signos distintivos (lakkhanas)
como el parasol (chatta), o bien timulos monumentales conocidos
como «estupa» (sans. stupa, pa. thupa). Todos ellos son simbolos
compartidos con otras tradiciones religiosas de la India, como el
jainismo'’. Su presencia ha sido erréneamente interpretada como
sustitutos de la figura antropomoérfica del Buddha, que habria sido
deliberadamente omitida. Esta interpretacién da por sentado que el
tema principal de las obras de arte era la vida del Buddha. En realidad,
estos objetos constituyen temas auténomos'®.

El elemento que habia sido primero identificado como trono o
sitial vacio en las representaciones artisticas primitvas, no es una
expresion de la ausencia del Buddha, sino un recipiente,
probablemente un cofre de piedra, lleno de reliquias del Buddha
mismo o de alguno de sus discipulos principales (fig. 1)"”. Eran las
reliquias las que conferfan al timulo funerario un poder salvifico,
especialmente para los laicos y aquellos con menos posibilidades de
practicar la vida santa del bhikkbu («asceta mendicante»). Esto se
explica, de forma profética, en el Sutta de la Extincion. Podemos
afirmar, pues, que la figura corporal del Buddha no estd totalmente
ausente de las primeras representaciones artisticas buddhistas, pero
aparece reducida a los restos fisicos posteriores a su incineracién. La
incineracién del cuerpo del Buddha es, precisamente, el desenlace
dramitico de la obra que presentamos™.



3. La humanidad del Buddha

Otro tema principal del Mahaparinibbanasutta, que no debe leerse
necesariamente en clave biografica, es la muerte del Buddha. La muerte
del Buddha implica la humanidad del Buddha, el haber nacido mortal.
Por extrafio que pueda parecer al lector contemporaneo, esta cuestion
ha sido, y todavia es, objeto de disputa entre tradiciones del
buddhismo. Unos han defendido, y siguen defendiendo, que el Buddha
fue humano, pues nacié y murié humano, mientras que otros sostienen
que el Buddha humano fue solamente una manifestacién de cierta
buddheidad inmanente en todos los seres.

Segin esta segunda posicién, conocida como «docetismo
buddhista»*!, seria incorrecto afirmar que el Buddha muriera, pues
nunca nacié como humano, sino que permanecié siempre en el reino
celestial llamado Tusita. En el mundo humano existié solamente como
una especie de holograma (nimittarlpa)**. Esta teoria debe
corresponder a un desarrollo doctrinal temprano, pues ya en el
Kathavatthu (ca. 247 a.C.) los doctores de la escuela Theravada la
examinan, la refutan y la condenan. En la introduccién a su traduccién
del Nirvanpa Sutra del Mahayana, Mark Blum observa que, si, por una
parte, el Mahaparinibbanasutta pali trata de los ultimos dias del
Buddha y lo que se hizo con sus restos corporales, por otra, el Nirvana
SUtra chino representa una elaboracion literaria centrada en la
exposicion de la «naturaleza buddhica» (tathagatagarbha)®.

Nosotros nos atreveriamos a afladir que también el
Mabh aparinibb anasutta pali trata, en buena medida, de la naturaleza
del buddha, y lo hace conscientemente, presentando al Buddha como
un ser plenamente humano o, si se quiere, un ser histérico. Al nivel
académico y secular, esta discusiéon ha derivado en el largo debate
sobre la historicidad del Buddha, que no tenemos tiempo aqui de
resefiar, pero estd estrechamente vinculado a las posibilidades
interpretativas del Gran Sutta de la Extincién™.

4. Constitucion y fecha de la obra



Como la mayoria de textos canénicos en pali, el Gran Sutta de la
Extincion no tiene un autor concreto, pero si parece ser obra de un
compilador o de un comité editorial. El libro estd compuesto a partir
de pasajes que se encuentran también en otras colecciones de la
literatura primigenia, como son el Suttapitaka y el Vinayapitaka. Lo
mismo cabe decir de otras versiones del Mahaparinibbanasutta,
preservadas en sanscrito o chino”. En su conocido estudio
comparativo de las diferentes versiones de la obra, Bareau identifica
sus episodios nucleares, que son compartidos por casi todas las
tradiciones textuales y forman un relato coherente del dltimo viaje del
Buddha. Estos episodios habrian sido reelaborados con la adicién de
textos provenientes de otras colecciones de suttas*. Por ese motivo
encontramos en el Mahaparinibbanasutta paralelos con suttas
especificos del Udana o del Samyutta Nikaya. Es posible que estas
unidades narrativas, como, por ejemplo, el episodio del «Rugido del
leén de Sariputta» circularan de forma independiente desde tiempos
tempranos, y fueran progresivamente asimiladas en diferentes
colecciones®”’. Segin Bareau, el nicleo narrativo que conforma el
Mabh aparinibbana primitivo consiste en los episodios siguientes:

En los alrededores de Rajagaha.

De Rajagaha a Pataligama.

En Pataligama.

De Pataligama a Vesal..

En Vesali.

En los alrededores de Vesali.

De Vesali a Kusinara.

En Kusinara: tltimas horas de la vida del Buddha.
En Kusinara: funerales del Buddha®®.

DO XN B D=

Sin menoscabo del valor histérico que la teoria de Bareau pueda
tener, sus conclusiones a nivel literario son discutibles. El problema
metodolégico que plantea la aproximacion de Bareau, a nuestro
entender, consiste en suponer que el tema principal del
Mabh aparinirvanasUtra es «el viaje, la extincién y los funerales del
Bienaventurado»®. Segtin Bareau, todos los episodios que no tienen



que ver con esta trama lineal deben ser excluidos, por principio, del
relato original. Pero sucede que este relato primitivo no lo
encontramos en ninguna parte, solo existe como reconstruccion
hipotética. Lo que si encontramos, en cambio, son versiones que, a
pesar de sus muchas diferencias, coinciden en «afadir» al «texto
primitivo» pasajes que no tienen que ver directamente con una crénica
biografica de los dltimos dias del Buddha, pero si tienen que ver con el
porvenir de la comunidad mondstica, como, por ejemplo, el discurso
sobre los principios de la prosperidad de un reino y los principios de la
prosperidad de la orden monéstica buddhista.

Como hemos apuntado mads arriba, el tema principal de la obra, ya
desde el momento en que los compiladores empezaron a fijarla, es la
crisis que se desata con la desaparicién del maestro y la situacion
potencialmente cadtica de la comunidad monadstica ante un futuro en
el que del Maestro solo quedan la ensefianza y las reliquias. Este es un
elemento comdn a las versiones existentes de la obra. Asimismo, el
desarrollo de las diferentes versiones del
Mabh aparinirvanas Utra/Mah aparinibb anasutta tiene que ver con la
concepcion de la naturaleza del Buddha y la necesidad de las diferentes
escuelas de tomar partido sobre esta cuestion.

Es probable que la fecha de fijaciéon del texto en pali que utiliza
Buddhaghosa para su comentario sea, aproximadamente, la del Tercer
Concilio en la ciudad de Pataliputra (hoy Patna, capital del estado
indio de Bihar), durante el reinado del emperador Asoka Maurya (r.
ca. 268-232 a. C.)*°. Segtin la cronologia de la escuela Theravada, el
Tercer Concilio se habria celebrado alrededor del afio 247 a.C., esto
es, doscientos treinta y seis afios después del parinibbana (483 a.C.)*".
Independientemente de su historicidad, estas fechas son importantes
como parte del relato que la tradicién Theravada ha transmitido sobre
su propia cronologia. Buddhaghosa culmina su comentario al
Mabh aparinibb anasutta con una narracién fascinante, quizas de base
histérica. En esta narracién se produce un salto temporal desde los
ultimos dias del Buddha hasta los tiempos de Asoka, cuando las
reliquias fueron redescubiertas y redistribuidas. De esta forma se
enlazan de forma narrativa dos hitos de la historia primitiva del

buddhismo.



Un par de indicios mas apuntan a los tiempos de Asoka como fecha
de composicién del Mahaparinibbanasutta: en el primer libro, o
Primera Recitacién, encontramos los preparativos para la fortificacion
de la ciudad de Pataliputra y una profecia que augura el esplendor
futuro de esta ciudad, que no existia todavia en tiempos del Buddha,
pero llegé a ser la capital del vasto imperio Maurya; en el capitulo
final, los moriyas, supuestamente forma pali del sanscrito maurya,
llegan «tarde» al reparto de las reliquias, pero aun asi consiguen una
parte. Este pasaje pretende incluir a la dinastia Maurya en la lista de
familias nobles que estin en posesion legitima de las reliquias del
Buddha. Nuestra impresion es que la composiciéon del
Mabh aparinibbanasutta estd influenciada por el programa de
unificacién monastica del emperador Asoka, programa que ha quedado
testimoniado en algunos de sus edictos sobre la necesidad de evitar
cismas en la comunidad’”.

5. El Mahaparinibbanasutta en el contexto del Digha Nikaya

El  Mabhaparinibbanasutta no se ha transmitido de forma
independiente, sino como parte integral de un corpus (nikaya,
«cuerpo»), en este caso, el Digha Nikaya, que es uno de los cuatro
grandes Nikayas del Suttapitaka®. Este Digha Nikaya habria sido
supuestamente transmitido de forma oral en un inicio por los llamados
dighabh anakas, «recitadores [de los textos] largos». La fijacién escrita
del texto, segun las fuentes, se produjo en el siglo 1 a.C. en Tambadipa,
la «Isla del Cobre», es decir, Lanka, actual Sri Lanka®*.

Puesto que el Gran Sutta de la Extincion se ha transmitido en el
contexto del Corpus Largo, cabe preguntarse si la temdtica general de
la obra tiene alguna relacién con la del libro concreto que nos ocupa.
En su estudio pionero de 1913, Rudolf Otto Franke sostiene que el
Digha Nikaya no es simplemente una coleccién de textos
heterogéneos, sino una suma organica que tendria por tema principal
la figura del tathagata: «El interés central del autor del Digha Nikaya»,
afirma Franke, «es el modelo (Schema) de la doctrina del sendero, que
lleva al conocimiento salvifico, al Nirvana, y que yo llamaré la
Doctrina del Camino de Santidad»”. Segtin Franke, el autor, o grupo



de autores o editores del Digha Nikaya, presenta al Buddha Gotama
histérico como un ejemplo del Tathagata arquetipico’®. Una posible
lectura del Mabhaparinibbanasutta seria, pues, como pieza del
rompecabezas sobre el Tathagata que es el Digha Nikaya.

Franke no es el tnico estudioso que ha postulado una visién de
conjunto del Corpus Largo, necesaria para comprender sus partes. Joy
Manné, por ejemplo, hipotetiza que el Digha Nikaya fue compilado
con el objetivo de captar fieles, a diferencia del Majjhima Nikaya, que
serfa una coleccién de tratados mas breves, pero mdis densos en
contenido doctrinal, dirigidos a los ya iniciados’’. Otros, como Eviatar
Shulman, proponen una lectura del Sutta como texto devocional y
meditativo, de rememoracién de la figura del Maestro, mas que un
colofén a su ensefianza’®. En efecto, cualquier lector que se haya
acercado a los textos del Corpus Largo habrd podido observar que
profundiza mucho mas en cuestiones sociales que otros nikayas. Los
estudios de Jean Przyluski y Stanley Tambiah, por citar dos nombres
eminentes, han puesto también de manifiesto la importancia del Digha
Nikaya como autoridad textual para la legitimacién del poder politico.

El Digha Nikaya presenta al monarca justo (dhammaraja) como un
ser indispensable para la preservacion de la Ley (sdns. dharma, pa.
dhamma) en el plano mundano. Es recurrente la analogia entre la
figura teoldgico-politica del raja cakkavatti, el rey emperador
universal, y la figura del maestro universal, el sammasambuddha, un
ser completa y perfectamente despierto’, que ensefia un Dhamma
encaminado a los logros espirituales de la persona noble (ariya) y a la
experiencia de los Illamados «frutos» (phala) supramundanos
(lokuttara). Ambos seres, el emperador universal y el buddha, aparecen
en este mundo marcados por los treinta y dos «signos distintivos»
(lakkhanas) del «gran hombre» (mahapurisa)®®. Cuando el «gran
hombre» nace del vientre materno, en medio de terremotos y otros
portentos, es identificado por estas treinta y dos marcas que auguran
dos tnicos destinos posibles: o la hegemonia politica universal o la
liberacion espiritual absoluta®.

En este sentido, el Mahaparinibbanasutta no es una excepcion. El
sutta empieza, ni mas ni menos, con una consulta del rey de Magadha
al Buddha, seguida de un discurso del Buddha sobre los fundamentos



de la estabilidad politica y los correspondientes fundamentos morales
para la estabilidad de su congregacidn religiosa. Se trata aqui, también,
de una analogia entre el estado y la orden monéstica buddhista. Parece
evidente que este episodio no tiene ningin papel destacado en la
biografia del Buddha, tampoco en el relato concreto sobre su muerte,
pero si desempefia un papel determinante como norma de
preservacion para el Sangha buddhista en ausencia del Maestro. Son
instrucciones sucintas para la preservacién de una sociedad justa, para
la preservacion de una «comunidad» (samgha).

La singularidad que comparten el monarca universal y el ser
totalmente iluminado se deja ver también en el pasaje sobre los cuatro
tipos de persona que merecen ser veneradas con un timulo funerario:
el Buddha, el paccekabuddha («buddha solitario»), el arabant y el
Emperador Universal. El paralelismo mas conspicuo es, sin duda, la
afirmacién del Buddha, segin la cual sus exequias deberan recibir los
mismos honores que las de un rey emperador universal. Esta version es
compartida por la tradicion Theravada y la tradicion Maula-
sarvastivada. Existe otra versiéon de la historia, que podria ser la mas
antigua, segin la cual el Buddha habria sido incinerado de forma maés
modesta, vistiendo solo un par de habitos mondsticos™.

6. El comentario de Buddhaghosa

Muchos de los aspectos que hemos comentado sobre el Gran Sutta de
la Extincion han tenido su desarrollo en la cultura buddhista
Theravada gracias a la literatura escolastica, principalmente los
comentarios de Buddhaghosa, Buddhadatta, Dhammapala, y otros.
Con la intencién de facilitar al pablico de habla hispana el acceso a
estas fuentes, el presente volumen incluye, por primera vez traducido
al espanol, el comentario de Buddhaghosa al Mahaparinibbanasutta,
que forma parte del comentario al Digha Nikaya Ilamado
Sumangalavil asini («<Esplendor de la Buena Fortuna»).

Buddhaghosa, el autor mis importante de la tradicion Theravada,
es todavia hoy una figura semilegendaria. Vivié en el siglo v d.C. y era,
al parecer, originario de la India, seguramente del sur, aunque algunas
tradiciones lo identifican con un brahman del norte, precisamente de la



provincia de Gaya. Segin las fuentes de la literatura medieval en
lengua pali, Buddhaghosa lleg6 a Sri Lanka en busca de los antiguos
comentarios al Tipitaka, preservados mayormente en la traduccién
cingalesa. Con sus comentarios a los textos canénicos y con su célebre
Visuddhimagga («Camino de purificacién»), puso orden y sistema a una
vasta coleccién de materiales antiguos del Mahavihara o «Gran
Monasterio» en Anuradhapura, Lanka (Sri Lanka)®’.

Mais que un simple traductor, pues, Buddhaghosa fue un editor
critico de la literatura escoléstica existente en el siglo v d.C. Su labor
consistié principalmente en traducir los comentarios preservados en
lengua cingalesa al pali, mantenerse dentro de los limites de la doctrina
del Mahavihara y depurar el texto de repeticiones y errores
textuales®.  Ocasionalmente = podemos observar como  sus
intervenciones criticas nacen de la dificultad que plantean ciertas
discrepancias en los manuscritos consultados. Como ha senalado el
gran especialista en Buddhaghosa, Toshiichi Endo, «la tradicién
Theravada no es siempre coherente e inteligible. En los comentarios,
ciertas exégesis incongruentes sugieren que la tradicién consistia en
una amalgama de visiones diversas, propuestas y defendidas por ciertos
miembros de la fraternidad del Mahavihara». Tales discrepancias
podrian tener su origen en la escision de las escuelas de
memorizadores-recitadores (bhapakas), una fractura que habria tenido
lugar en época temprana. Con el paso del tiempo, cada escuela habria
desarrollado su propio sistema de interpretacién®. Como ejemplo,
véanse § 157y § 167 [3.3.] del Comentario en la presente edicién.

La lectura del Mahaparinibbanasutta acompanada del comentario
de Buddhaghosa nos permite comprender el método escolastico que ha
moldeado la tradiciéon buddhista en Asia. Seguir el comentario también
nos permite observar como la exégesis Theravada se despliega
organicamente a partir de los textos candénicos, no como una serie de
proposiciones doctrinales que encorsetan la interpretacién, sino como
una forma de completar el sentido de la literatura recibida (agama, lit.
«lo que nos ha llegado»). Las historias que nos cuenta Buddhaghosa,
como la impresionante narracién del parinibbana de Sariputta (§ 166
Comentario), poseen un valor literario innegable, pero ademés dan un
contexto narrativo que ilumina los pasajes mas cripticos del sutta.



Aunque es licito para un lector contemporineo buscar una
interpretacion original a través de una exégesis sustentada iinicamente
en los discursos canénicos, no es prudente menospreciar y descartar la
interpretaciéon de Buddhaghosa si esta, de entrada, se desconoce. Pues
si bien es cierto que a Buddhaghosa le separan mil afios de los tiempos
del Buddha, al estudioso de hoy le separan mas de dos mil quinientos.
Los comentarios de Buddhaghosa apenas se han traducido al inglés o a
otras lenguas europeas, y raramente se han traducido al espaiiol
directamente del pali*®. Esperamos que este volumen pueda ofrecer al
lector de habla hispana otra pequena muestra del trabajo que queda
por hacer. Las complejidades en la traduccién de los comentarios en
pali son muchas, puesto que se trata en gran medida de un campo poco
estudiado y uno siempre tiene la sensacién de que deberia haber
revisado el texto una vez mds. Pero arrastrar este libro sine die
tampoco tendria sentido. Llegé la hora de darlo a la luz. Asi pues, pido
de antemano disculpas por los errores que pueda contener, porque
todos son mios, y suscribo los versos del gramatico pali Gunasagara
(Birmania, siglo xu1 d.C.):

etam samma vic aretva yuttam ganhantu pandita | |
ayuttam pana chaddentu, ma va issa bhavantu te || ||

«Que los sabios, después de examinar esta obra atentamente,
acepten lo que es correcto y rechacen lo que es incorrecto,
pero, por favor, no se enfaden conmigo»47.

NUESTRA TRADUCCION

El Mah aparinibbanasutta fue publicado en espafiol por Rail A. Ruy
bajo el titulo El Libro de la Gran Extinciéon (Libreria Hachette,
Argentina, 1953), con una segunda edicién en 1975%. Al estar basada
en la traducciéon inglesa de Rhys Davids para la Pali Text Society, y a
pesar de las notas basadas en la correspondencia entre Rail Ruy y 1. B.
Horner, la versién de Ruy, con casi setenta anos, ha quedado obsoleta.
Dado que, ademas, el libro estd descatalogado, existia la necesidad
revisar y traducir la obra de nuevo al espafiol. Daniel de Palma incluyé
el Mahaparinibbanasutta en su antologia El camino de la iluminacion:



Nueve suttas del Digha Nikaya, publicado por la editorial Miraguano
(Madrid, 2000). Existe también una excelente traduccién del sutta por
parte del Bhikkhu Nandisena, de titulo Maha-parinibbana Sutta,
publicado por Dhammodaya Ediciones en México, 2017%.

Para hacer una aportacién original en lengua espafola, decidimos
afiadir partes del comentario de Buddhaghosa en las notas de nuestra
traduccion, hasta que parecié mejor idea traducir el comentario entero.
Asi pues, nuestra traduccién del sutta pretende reflejar la lectura que
de €l hizo el maestro Buddhaghosa.

La presente versidon del sutta y del comentario (atthakatha), asi
como el subcomentario (t/ka) al que hacemos referencia
frecuentemente en las notas al pie, sigue generalmente la edicion
birmana del Sexto Concilio, 1954-1956 (Chatthasangayana 4.0,
version electrénica: www.tipitaka.org). También hemos consultado las
ediciones de la Pali Text Society, que utilizamos como referencia
bibliografica principal:

— Digha Nikaya, edited by T. W. Rbys Davids and ]. Estlin
Carpenter. Vol. I1, Londres, Pali Text Society, 1903 (= D II).

— The Sumangalavilasinl, Buddhaghosa’s Commentary on the
Digha Nikaya. Part I1. Edited by W. Stede from materials left unfinished
by T. W. Rbhys Davids and ]. Estlin Carpenter, Londres, Luzac & Co.,
1931 (= Sy 1I).

— Dighanikayatthakathatika Linatthavannana, Vol. 1. Edited by
Lily de Silva, Londres, Luzac & Co., 1970 (= Sv-pt II).

La unica traducciéon del comentario al Mahaparinibbanasutta en
una lengua europea es la inglesa, de Yang-Gyu An, The Buddha’s Last
Days. Buddhaghosa’s Commentary on the Mahaparinibbana Sutta
(Oxford, Pali Text Society, 2003). Esta traduccién forma parte del
trabajo de tesis doctoral de Yang-Gyu An en Oxford, bajo la direccién
del profesor Richard Gombrich, lo cual queda patente en las notas al
pie. Como el lector podrd comprobar, en la presente traduccién nos
hemos beneficiado de las anotaciones de Yang-Gyu An/Gombrich en
muchas ocasiones.

Por regla general, hemos traducido todas las palabras del pali. Para
las palabras sin traducir, como bhikkbu, arabant, tathagata, etc.,


http://www.tipitaka.org/

hemos afiadido un Glosario al final del volumen. En cuanto a las notas
al pie, damos preferencia a explicaciones doctrinales, de fuentes
primarias, dejando asi que el pali explique al pali. Un estudio critico y
erudito del Mahaparinibbanasutta en lengua espafola que contemple
detalladamente todas sus tradiciones sigue siendo un desiderdtum,
como lo son tantas otras obras de investigacién y reflexién rigurosa
sobre el buddhismo, su literatura, y las tradiciones de Asia en general.
En este volumen nos hemos limitado a ofrecer una version legible del
texto con su comentario (intercalado en cuerpo menor e indicando en
cursiva los lemas comentados). Esto significa que, por defecto, nuestra
interpretaciéon del sutta es la de Buddhaghosa, aunque no siempre
estemos de acuerdo con él. El precio de mantener la coherencia entre
el llamado texto «raiz» (mula) y el comentario es alto. A menudo el
lector se preguntard por la necesidad de ciertas observaciones o
digresiones del escoliasta, que bien pudiéramos habernos ahorrado.
Pero creemos que es un precio que vale la pena pagar para poder
hacernos una idea precisa no solo de qué pensaban los antiguos sobre
el parinibbana del Buddha, sino también de cémo lo pensaban.

Para una compilaciéon de paralelos entre el Mahaparinibbanasutta
pali y sus equivalentes en otras lenguas, o bien dentro de otras
colecciones en pali, remitimos al lector al portal digital Sutta Central,
que actualiza sus contenidos regularmente®.

AGRADECIMIENTOS

Esta traduccién no habria sido posible sin la ayuda y colaboracién de
muchas personas. Bhikkhu Nandisena, Ricardo Guerrero, Abraham
Vélez de Cea, Giulio Santa Lucarda, Sayalay Uttara, Ernest Marcos
Hierro, Joan Corderas Plans y Rafael Mammos revisaron el manuscrito
y proporcionaron valiosas correcciones y sugerencias. El Ven.
Khammai Dhammasami, Pyi Phyo Kyaw y todo el equipo de la Shan
State Buddhist University han proporcionado el espacio de trabajo y la
posibilidad de dar cursos sobre esta obra. Mi gratitud es también para
Winston Velazco y el Bhikkhu Nandisena por haberme acogido en el
Instituto de Estudios Buddhistas Hispano, de forma virtual, durante la



pandemia. Especialmente querria agradecer la ayuda de Yukio
Yamanaka desde el inicio del proyecto. Con el doctor Yamanaka, gran
maestro y mejor amigo, estuvimos trabajando en la edicién de este
sutta para el Dhammachai Tipitaka Project en Pathum Thani, Tailandia.
La idea de traducirlo al espafiol en una edicién compacta surgié de las
continuas referencias que Yukio hacia a la edicién y traduccién anotada
japonesa de Hajime Nakamura, una edicién de bolsillo que tenia
siempre abierta encima del escritorio. Al final, la incorporacién del
comentario ha convertido el volumen en algo diferente, pero sin
aquella inspiracién la obra no habria empezado. También me gustaria
dar las gracias a los miembros del equipo del Dhammachai Tipitaka
Project, especialmente al Ven. Thanavuddho, Alex Wynne y Bunchird
Chaowarithreonglith. No me querria tampoco olvidar de quienes me
han ayudado respondiendo a preguntas y dudas: Petra Kieffer-Piilz,
William  Pruitt,  Alastair ~ Gornall, Rupert  Gethin,  Ven.
Nyanasamilankara, Ven. Kondanfakitti y Ven. Tikkhavamsalankara.
Agradezco también la gran amabilidad del maestro Oscar Pujol
Riembau, que accedié a mi humilde peticién de que escribiera un
prélogo a la obra. Finalmente, quisiera agradecer a Alejandro del Rio y
a la editorial Trotta su buena disposicién y generosidad para llevar este
proyecto hasta el final.



