
Titelfoto: © <Keine Daten von Verknüpfung>

Albrecht Riethmüller (Hg.)

Titan auf Tonspur und Leinwand

BEETHOVEN
IM FILM



www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 2

Albrecht Riethmüller ist em. Professor für Musikwissenschaft an der Freien Univer-
sität Berlin. Seine Veröffentlichungen zu Beethoven sowie zu Fragen der Film
musik begannen in den 1980er Jahren. Er gab beim Laaber-Verlag die beiden 
Bände Beethoven. Interpretationen seiner Werke (3. Aufl. 2008) und das sechsbändige 
Beethoven-Handbuch (2008–19) heraus



www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 3

Beethoven im Film
Titan auf Tonspur und Leinwand

Herausgegeben von Albrecht Riethmüller



www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 4

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen  
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über  
www.dnb.de abrufbar.

ISBN 978-3-96707-608-0	 E-ISBN 978-3-96707-609-7

E-Book-Umsetzung: Claudia Wild, Konstanz
Umschlagabbildung: Screenshot aus Kiss Me, Stupid (1964)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung, die nicht 
ausdrücklich vom Urheberrechtsgesetz zugelassen ist, bedarf der vorherigen Zustimmung des Verlages. 
Dies gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Bearbeitungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen 
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

©  edition text + kritik im Richard Boorberg Verlag GmbH & Co KG, München 2022
Levelingstraße 6a, 81673 München
www.etk-muenchen.de

Satz: Claudia Wild, Konstanz

Inhalt

Vorwort  7

GRUNDSATZ

Enjott Schneider 
Vom Film an sich und Beethovens »Aura«  11

QUERSCHNITTE

Guido Heldt 
Hören im Beethoven-Film  27

Peter Moormann 
Ambivalent 
Das Allegretto der 7. Symphonie im Film  45

Gregor Herzfeld 
Beethovens Musik als »Protagonistin«  
im gegenwärtigen Hollywood-Film  57

Albrecht Riethmüller 
Phantasien über Ethos und Gewalt seiner Musik  77

Saskia Jaszoltowski 
Beethoven (re-)animiert 
Cartoonfigur, tragisches Genie und Superhero  95

Michael Custodis 
Hahaha Haaa 
Beethoven in Comedy-Formaten  107

MUSTER

Julie Brown 
“Silent” composer biopics? 
Origin of Beethoven’s “Moonlight Sonata”  123

http://www.dnb.de
http://www.etk-muenchen.de


www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 5

5

Inhalt

Vorwort  7

GRUNDSATZ

Enjott Schneider 
Vom Film an sich und Beethovens »Aura«  11

QUERSCHNITTE

Guido Heldt 
Hören im Beethoven-Film  27

Peter Moormann 
Ambivalent 
Das Allegretto der 7. Symphonie im Film  45

Gregor Herzfeld 
Beethovens Musik als »Protagonistin«  
im gegenwärtigen Hollywood-Film  57

Albrecht Riethmüller 
Phantasien über Ethos und Gewalt seiner Musik  77

Saskia Jaszoltowski 
Beethoven (re-)animiert 
Cartoonfigur, tragisches Genie und Superhero  95

Michael Custodis 
Hahaha Haaa 
Beethoven in Comedy-Formaten  107

MUSTER

Julie Brown 
“Silent” composer biopics? 
Origin of Beethoven’s “Moonlight Sonata”  123



6

www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 6

Inhalt

Irene Kletschke 
Wessen Kultur? 
Die Pastorale in Walt Disneys Fantasia (1940)  
zwischen Kunstfreiheit, kultureller Aneignung  
und Identitätspolitik  140

Hans J. Wulff 
Fidelio (1956) 
Oper + Film, Musiktheater + Musikfilm  156

Christoph Henzel 
Kein Denkmal 
Zu Horst Seemanns Beethoven. Tage aus einem Leben (1976)  173

Franziska Kollinger 
»The sounds were real horrorshow!« 
Das Allegretto der 7. Symphonie in Gaspar Noés Irréversible (2002)  193

ABSPANN

Albrecht Riethmüller 
Einige Gedanken bei Gelegenheit  
von Mauricio Kagels Ludwig van (1970)  209

Die Verfasserinnen und Verfasser der Beiträge  221
Register der Filme  223
Register der Beethoven-Werke  228
Personenregister  230



www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 7

7

Vorwort

Spielen Sie den ersten Satz der Eroica zu einem amerikanischen
Indianerfilm, und die Musik wird Ihnen bis zur Unkenntlichkeit

verwandelt erscheinen.

Ferruccio Busoni (1920)

Schon in der Stummfilmzeit, in der das neue Medium besonders musikhungrig 
war, entdeckte das Kino Ludwig van Beethoven für sich, Fritz Kortner verkör-
perte ihn 1917 in Der Märtyrer seines Herzens. Doch gilt auch für den Film, dass bei 
Nennung des Namens Beethoven  – und dieses nicht nur unter Musikern und 
Musikliebhabern – zuallermeist nur dessen Musik oder etwas an ihr gemeint ist 
und vergleichsweise selten die historische Figur. Dementsprechend ist inzwischen 
zwar keine geringe Zahl an Biopics entstanden, in denen er als Figur romanhaft 
auf der Leinwand erscheint; aber das ist nur ein Bruchteil im Vergleich zu dem 
filmischen Einsatz, den seine Musik auf der Tonspur erfährt. Beiden Zugangs-
weisen zu Beethoven ist freilich gemeinsam, dass sie Ballungen aufweisen. Wäh-
rend in den biographischen Beiträgen, unter denen sich kein Blockbuster wie 
Milos Formans Amadeus (1984) über Salieri und Mozart findet, einige Stationen 
wie die »unsterbliche Geliebte« oder die Ertaubung des Komponisten bevorzugt 
aufgegriffen werden, fällt bei der Musik das Schwergewicht überdeutlich auf 
einen kleinen Kreis von Werken, darunter klingende Namen wie Mondscheinsonate 
oder Schicksalssymphonie.

Die mediale Aufbereitung von Beethoven im Kino hat das Bild mitgeprägt, 
das wir von dieser einzigartigen Musikerpersönlichkeit haben. Die Forschung 
hat diesem für das Verständnis wichtig gewordenen Aspekt der Beethoven-
Rezeption im Rahmen der popular culture bisher auffällig wenig Aufmerksam-
keit geschenkt. Daher konzentrieren sich die hier versammelten Beiträge im 
Wesentlichen auf Spielfilme (feature films) und darunter auf solche, die Musik 
von Beethoven entweder bloß als Filmmusik beiziehen oder sich auch mit der 
Person Beethoven beschäftigen. Wegen der Fokussierung auf Spiel- bzw. Kino-
filme bleiben Dokumentarfilme und audiovisuelle Aufzeichnungen von Auffüh-
rungen unberücksichtigt; sie sind als Filme anders gelagert und wenden sich pri-
mär an musikinteressierte Zuschauer, nicht an ein allgemeines Kinopublikum, 
für das Spielfilme gedacht sind. Ziel des hier vorgelegten Bandes ist es, anhand 
der behandelten Themen und analysierten Gegenstände beispielhaft die Vielfalt 
und Fülle aufzuzeigen, in denen Beethoven und seine Musik im Film kontextua-
lisiert erscheinen.



8

www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 8

Vorwort

Das Umschlagbild ist einer Szene aus Billy Wilders Komödie Kiss Me, Stupid 
(1964) entnommen, in der der Kirchenorganist, Klavierlehrer und Hobby-Song-
writer Orville J. Spooner ebenso eifrig darüber wacht, dass sein Klavierschüler die 
exakte Anzahl der markanten Halbtonwiederholungen zu Beginn von Beethovens 
Für Elise wiedergibt, wie darüber, dass seine hübsche Frau Zelda sich nicht in den 
in ihrem gottverlassenen fiktiven Nest Climax in Nevada gestrandeten Schlager-
star Dino (Dean Martin) verguckt. Der Film fällt in die Jahre jenes Übergangs, in 
dem die Komponistenverehrung sich nicht mehr in einer obsolet gewordenen 
Büstenkultur, sondern aktueller auf T-Shirts manifestierte.

Am Beginn des Projekts »Beethoven im Film« hätte eine Tagung in Berlin ste-
hen sollen, deren Planung abgeschlossen war, deren Durchführung aber durch 
den Einbruch der Covid19-Pandemie kurzfristig vereitelt worden ist. Umso 
erfreulicher ist es, dass die dafür vorgesehenen Referentinnen und Referenten 
sich fast ausnahmslos bereitfanden, ihre Beiträge nun für den Druck auszuarbei-
ten. Dafür gilt ihnen zuallererst der herzliche Dank des Herausgebers. In gleicher 
Weise danke ich Dr. Franziska Kollinger für ihre Hilfe durch Übernahme der 
redaktionellen Aufgaben. Ebenso gilt der Dank Dr. Sherri Jones und Horst A. 
Scholz für weitere redaktionelle sowie dem Staatlichen Institut für Musikfor-
schung Preußischer Kulturbesitz, namentlich Dr. Thomas Ertelt, für organisato-
rische, dem Institut für Theaterwissenschaft der Freien Universität Berlin, 
namentlich Dr. Michael Lorber, für administrative und der Fritz Thyssen Stif-
tung, namentlich Hendrikje Gröpler, für finanzielle Unterstützung des Vorha-
bens, schließlich besonders der edition text + kritik, namentlich Johannes Fenner, 
für die Sorgfalt bei der verlegerischen Betreuung des Bandes.

Berlin, im Juni 2022
Albrecht Riethmüller



www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 9

GRUNDSATZ



www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 10



www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 11

11

Enjott Schneider

Vom Film an sich und Beethovens »Aura«

Meine ursprüngliche Rede war eine auf konnotatives Erinnern und Stich-
worthaftigkeit ausgerichtete »Keynote« mit sinnlich erfahrbaren Bild- und 
Musikbeispielen. Für die nun zwingend gewordene Schriftform sind aller-
dings ergänzende Erweiterungen und die Offenlegung von Argumentations-
strukturen notwendig geworden.

Schon mit dem Begriff des »Helden« sind essentielle Bezüge einer Gegenüber-
stellung von »Beethoven« und »Film« offensichtlich: Zur Aura des populären und 
massenmedialen Kinos gehört die Präsentation der Hauptfigur als Held (von 
Robin Hood bis James Bond oder Harry Potter) oder als Heldin (von Lara Croft 
bis Bibi Blocksberg oder Lola rennt). Ein »Hero« ist Garant des Star-Kults, von dem 
das Kino – auch kommerziell – lebt. Gerade für Menschen ohne Chancen auf per-
sönlichen Selbstausdruck  – etwa in entfremdeten Arbeitsverhältnissen, Armut 
oder in politischer Unterdrückung lebend – bietet der »Star« eine Projektionsflä-
che für alle unerfüllten Sehnsüchte: Stellvertretend für den Zuschauer in seinem 
oft bedrückenden Milieu muss der »Held« siegreich sein, Erfolg, Luxus oder Sexu-
alität ausleben. Den Archetyp der »Heldenreise«, wie von C. G. Jung und vor allem 
vom Mythenforscher Joseph Campbell 1949 in The Hero with a Thousand Faces 
beschrieben, hat der Drehbuchautor und Filmdozent Christopher Vogler 1992 in 
seinem Standardwerk The Writer’s Journey: Mythic Structure for Writers als die grund-
legende Tiefenstruktur nahezu aller massentauglichen Erfolgsfilme erkannt. Die 
Odyssee der Drehbuchschreiber, Romanautoren und Dramatiker. Mythologische Grundmus-
ter der Heldenreise für Schriftsteller (so der deutsche Titel) gilt weltweit über Holly-
wood hinaus als das Standardwerk der Filmdramaturgie, für Filmschaffende, Psy-
chologen, Marketingexperten und Wissenschaftler, die sich mit Populärkultur 
befassen. Der (zunächst meist männliche) Held – ob Prometheus, Äneas, Moses, 
Buddha oder Drachentöter Siegfried – stellt sich einer übergeordneten Aufgabe 
jenseits individueller Interessen, er durchlebt alle Höhen und Tiefen, übersteht 
Gefahren. Dabei wird er vom »Guten« wie Moral, Ethik, Gerechtigkeit und 
Tugendhaftigkeit geleitet, um am Ende durch das Erbringen von Freiheit, Ret-
tung, Erlösung, Transformationen oder Lehrsystemen, Unsterblichkeit und im 
besten Falle einen gottähnlichen Status zu erlangen. Das Wort »Heros« kommt als 
»Schützen und Dienen« aus dem Altgriechischen und bezeichnet Gestalten, die 
man für ihre mythischen Gründungen und übermenschlichen Kraftanstrengungen 
verehrte – auch wenn sie selbst nicht immer tadellose Vorbilder waren.



12

www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 12

Enjott Schneider

Damit sind nun ausreichend Stichworte gefallen, um mit Beethovens Leben 
und Werk unmissverständlich die Strukturen des »Heldenhaften« zu assoziieren 
und die auratische Nähe zu »Film« zu verstehen. Mit dem Impetus des aus der 
Französischen Revolution hervorgegangenen bürgerlichen »Ich« schuf Beetho-
ven den für seine erste Lebenshälfte zum Markenzeichen gewordenen »heroischen 
Stil« – etwa mit der 3. Symphonie Eroica, der 5. Symphonie »Durch Nacht zum 
Licht!« oder mit den Freiheits-Ouvertüren Coriolan, Egmont, Die Geschöpfe des Pro-
metheus, Fidelio und Leonore. So wie in nahezu allen Kinofilmen »Freiheit« oder 
»Befreiung« jenes zentrale Thema ist, das dem typischen (meist in sozialer Unfrei-
heit lebenden) Kinogänger in der Regel vorenthalten ist, so ist der Ruf nach 
»Freiheit« die sowohl auskomponierte wie in Worten formulierte Botschaft Beet-
hovens: »Freyheit über alles lieben« war schon 1793 ins Stammbuch der Elisabeth 
Vocke geschrieben. 1819 postulierte er »Allein Freyheit und weiter gehen« als den 
Zweck der Kunst. In Anlehnung an Vorbilder wie Friedrich Schiller und Jean-
Jacques Rousseau war es zunächst die subjektive Freiheit des Sturm und Drang. 
Gesten der Macht und Gewalt, wie sie in der Musik zuvor noch nie vernommen 
wurden, ließen in Beethovens Musik verstörend aufhorchen. Inspiriert von der 
französischen Revolutionsmusik waren Pathos, Raumeroberung und Schöpfer-
kraft nahezu grenzenlos. Aus dem offensiven Wahlspruch »Meide alles Gere-
gelte!« zog sich Beethoven aber zunehmend in jene Innerlichkeit und fast jensei-
tige Lyrik zurück, die dann sein Spätwerk charakterisierte und schon immer (auch 
in den früheren Werken) als Kontrast aufblitzte.

Neben Beethoven, dem Heros, gab es nämlich stets auch den Leidenden, den 
Märtyrer, den Einsamen und dann – ganz manifest ohne Selbstmystifizierung – 
den Tauben. Auch hier sind Mechanismen wirksam, die man in jeder Filmdrama-
turgie konstitutiv wiederfindet. Tiefe Verletzung und Leiden ist quasi die Rück-
seite jedes Heldenlebens: Das Leiden einer Figur für etwas Transpersonales (für 
die Kunst, für ein Höheres, für die Wahrheit …) garantiert die Möglichkeit, Iden-
tifikation des Publikums mit ihr zu erzeugen.

Wie kein anderer versinnbildlichte Beethoven in Leben und Werk die hegel-
sche Dialektik des Pro und Kontra. Auf der personalen wie auf der kompositori-
schen Ebene war die ›Zuspitzung des Gegensatzes‹ das durchgängige Prinzip: 
Niemand vor Beethoven kannte solche Tempo-Spreizungen wie ein Adagissimo 
contra Prestissimo, solch tonale Spreizungen (wie beispielsweise in der Waldstein-
sonate) zwischen C-Dur contra E-Dur im Rahmen von Hauptsatz und Seitensatz 
einer Sonatensatzform, solche Tonhöhenkontraste (wie beispielsweise in der 
5. Symphonie) zwischen Piccoloflöte und Kontrafagott, solch randalierende Sfor-
zati im Regelwerk des Taktes und und und! Beethoven, das war der hegelsche 
Kosmos der Gegensatzpaare: Nacht und Licht, frenetischer Jubel und abgrund-



13

www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 13

Vom Film an sich und Beethovens »Aura«

tiefes Leid, Stadt contra Land, intellektuell zugespitzt contra naiv spirituell, Mil-
lionen umschlingend contra einsam-stachliger Misanthrop, hemmungsloser Ego-
Heroismus contra demütiger Wir-Dankbarkeit.

Kein Wunder also, dass Beethoven mit seiner Dialektik des Kontrasthaften die 
Zeitgenossen verunsichert: Franz Schubert beschrieb ihn bei höchster Bewunde-
rung auch als jähzornig, hochfahrend und herrschsüchtig. Der Dichter Franz 
Grillparzer nannte den »Obergeneral« oder »Generalissimus« »wie ein wildes 
Tier«. Goethe bezeichnete ihn als »ganz ungebändigte Persönlichkeit, die … die 
Welt als detestabel findet«.

Gerne würde ich an dieser Stelle auf mein Orchesterwerk Raptus – Die Freiheit 
des Beethoven hinweisen und diese zehn Minuten ›klingender Beethoven-Biogra-
phie‹ einmal vorstellen1. Aus dem Vorwort der Partitur:

»Raptus« nannte Hofrätin Helene von Breuning, die mütterliche Mentorin des 
jugendlichen Beethoven, seine Anfälle von Zorn, Verbitterung, Wut und Ent-
täuschung. Beethoven gebrauchte den Namen »Raptus« lebenslang, um selbst-
ironisch seine verletzenden Disruptionen zu verklären. Charakter und vor allem 
das Komponieren waren von solchen Dissonanzen und schroffen Kontrasten 
geprägt. Das Orchesterstück greift eine solche kategorische Bruchhaftigkeit 
auf, – den Kontrast zwischen dem »heroischen Stil« der Anfangsphase und dem 
lyrisch rätselhaften Spätstil … Statt kämpferisch dem Schicksal in den Rachen zu 
greifen, geht es nun um Hingabe und eine von jedem Objekt losgelöste, nahezu 
kosmische Liebe. Gerade der ›Dankgesang‹ wurde hier zum schlichten Urlaut 
seines Schaffens. Wir finden ihn explizit im »Hirtengesang. Frohe und dankbare 
Gefühle« der Pastoralsinfonie op. 68 und im Streichquartett a-moll op. 132 »Hei-
liger Dankgesang eines Genesenen an die Gottheit, in lydischer Tonart« … Der 
Gestus der wortlosen Hingabe findet sich jedoch im gesamten Spätwerk vor allem 
der Klaviersonaten und Streichquartette, wunderschön auch in der Arietta von 
op. 111. »Raptus« zeichnet diese Brüche nach und kontextualisiert viele Zitate 
aus Beethovens Kosmos.

In seiner beispiellosen und vormals unbekannten Bruchhaftigkeit hat sich Beetho-
ven als bedeutender Wegbereiter der Moderne gezeigt, der nicht nur die kontras-
tierende Ästhetik Gustav Mahlers mit ihren Brüchen zwischen Kunstvollem und 
Trivialem oder dem Einbruch in Orte der Katastrophe vorwegnahm, sondern 
auch das für den Filmschnitt Essentielle des Aneinanderfügens von Nichtkohä-
rentem. Mit solchen Techniken vermochte Beethoven nahezu alle musikalischen 

1	 Auftragswerk als vom Deutschen Musikrat vergebenes Pflichtstück in der Kategorie »Sinfonieor-
chester« für den Deutschen Orchesterwettbewerb 2020, verlegt bei Ries & Erler Berlin. CD-Ein-
spielung mit der Jenaer Philharmonie unter Leitung von Simon Gaudenz auf der WERGO-CD 
5125 mozart & beethoven meeting yin & yang.



14

www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 14

Enjott Schneider

Gattungen neu zu beleben und die entscheidenden Impulse für ihre Weiterfüh-
rung in die Moderne zu geben. Dies sowohl in seinem introvertierten Spätwerk 
wie auch im »heroischen Stil« der ersten Werkhälfte. Noch heute sind seine späten 
Streichquartette oder späten Klaviersonaten rätselhaft nach innen gerichtete 
Dokumente des Komponierens, die wie Monumente am Horizont jenes akade-
mischen Kompositionsunterrichtes stehen und Generationen von Kompo-
nist*innen beeinflusst haben. Im »heroischen Stil« hatte Beethoven mit seinem 
Ego-betonten »Einer gegen Alle!« jenes Modell etabliert, das wir in allen großen 
Solokonzerten von Mendelssohn, Liszt, Dvořák, Tschaikowsky bis Rachmani-
now wiederfinden. In seinem 5. Klavierkonzert beispielsweise, wenn das Klavier 
kämpferisch in den antithetischen Kontrast zum Orchestertutti tritt und dann bis 
zum Schlussakkord hin als »Sieger« aus diesem Antagonismus hervorgeht, wird 
wirkungspsychologisch jene Dramaturgie beschworen, wie sie beispielsweise 
(prototypisch für Tausende andere Filme mit einem »Hero«) in Fred Zinnemanns 
High Noon (USA 1952) gezeichnet ist: Gary Cooper – der »Star«, welcher bedin-
gungslos die Empathie des Publikums hat – tritt um zwölf Uhr mittags vor die 
übermächtige Verbrecherbande … erschießt alle … und vermag im Kinosaal bei-
spiellos das langersehnte Gefühl der »Gerechtigkeit« aufleben zu lassen: »Einer 
gegen alle«; die von Beethoven installierte Mechanik des Solokonzertes als aus-
komponierter ›Hyper-Individualität‹. Eine Art Unverwundbarkeit ist letztlich in 
jedem – vor allem spätromantischen – Solokonzert garantiert. Dahinter steht eine 
Künstlerkonzeption des »Gottähnlichen«, die im Konzertsaal wie im Kino sich bis 
heute als Starkult unverwüstlich gibt und massenpsychologisch wirksam bleibt.

Zur Mythologisierung des »Helden« als zumindest in der kollektiven Erinne-
rung unsterbliches, ja sakrales Wesen, gehört immer auch die Bekanntheit oder 
gar Popularität zu Lebzeiten. Diese war bei Beethoven, dem »Musiktitan« und 
»Freiheitskämpfer«, in beispielloser Weise gegeben. Nicht nur in den vielen Anek-
doten als Zeichen einer lebendigen Rezeption, sondern auch in seinem von 20.000 
Menschen besuchten Leichenbegängnis, in vieler Hinsicht nur dem eines Staats-
oberhauptes vergleichbar; die Kinder hatten sogar schulfrei!

Alles war in Schwarz gekleidet, mit gleichen Handschuhen und wehenden Flö-
ren; die Fackelträger, so wie die Zöglinge des Conservatoriums, Liliensträusse 
am Arme. Während des langsamen, nur Schritt vor Schritt durch die wogende 
unzählbare Menge fortrückenden Zuges alternierte ein Chor Posaunisten und 16 
der besten und zuverlässigsten Sänger mit dem Miserere, einer Originalmelodie 
des Verewigten …2

2	 Zitat aus der Allgemeinen musikalischen Zeitung 29, Nr. 17 (1827), zit. nach Dorothea Hofmann, Der 
Komponist als Heros. Mechanismen zur Bildung von kulturellem Gedächtnis, Essen 2003, S. 87.



15

www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 15

Vom Film an sich und Beethovens »Aura«

I.  Beethovens »Aura« – in satztechnischen Kriterien manifestiert

Seine Selbst-Mystifizierung hat Beethoven nicht nur (modern gesprochen) als 
»publicity profile« gepflegt. Vielmehr ist sie  – was dann ehrbare künstlerische 
Legitimation ist  – en detail in seinen Kompositionen und in seiner Satztechnik 
nachweisbar.

Generell auffällig ist die Weitung des Tonmaterials sowohl in den Frequenz-
bereichen, in der dynamischen Skala (wo aus dem vormals einfachen piano / forte 
ein exzessives ppp / fff geworden ist), in der harmonischen Weite, formal in den 
Satzlängen der Werke. Wie der Schweizer Kultur- und Bewusstseinsforscher Jean 
Gebser 1949 in seinem Hauptwerk Ursprung und Gegenwart nachgewiesen hat, war 
diese »Raumergreifung« seit dem Mittelalter mit Ausbildung eines starken künst-
lerischen »Ich« eine für jeden greifbare Konstante – in Malerei, Architektur und 
eben in der Musik. Je stärker das »Individuum«, desto weiter die ihn umgebende 
Landschaft  – ob real (etwa bei Reisetätigkeiten) oder innerpsychologisch im 
künstlerischen Material und der inspirativen Bilderwelt. Auch hier sind die unbe-
dingten Analogien zum Kinofilm mit Händen greifbar: Film lebt von Cinema-
scope, der gigantischen Leinwand, deren Magie sich keiner entziehen kann. Ein 
Filmdialog vor der Kulisse des Ozeans oder dem Berggipfel gesprochen gewinnt 
ungemein an Bedeutsamkeit. Der Klang einer Filmmusik – das habe ich als Kom-
ponist selbst in aller Drastik erlebt – verzigfacht sich wirkungsästhetisch vor Bil-
dern der Weite oder gar (in Science-Fiction-Filmen) der galaktischen Unendlich-
keit. Selbst mit der Floskel einer einsamen Soloflöte lässt sich vor geweitetem 
Naturpanorama ungeahnte Wirkung entfalten, während dieselbe Phrase in einem 
kleinen Zimmer wiedergegeben ohne Nachhaltigkeit bleibt (es sei denn, dass sie 
in dem kleinen Zimmer zur extremen oder surrealen Großaufnahme eines 
Gesichts gespielt wird).

Im Mittelalter blieb der musikalische Raum zunächst auf das Hexachord der 
Modi und den vokalen Ambitus beschränkt. »Raumergreifung« erfolgte vor allem 
in der Renaissance durch die Ambituserweiterungen der aufkeimenden Instru-
mentalmusik, durch das Gewinnen zusätzlicher chromatischer Töne mit neuen 
Tonfarben. Mit dem temperierten Tonsystem ab 1722 stand mit geschlossenem 
Quintenzirkel der Raum von 24 Tonfarben zur Verfügung und erlaubte – zumin-
dest theoretisch – Modulationen in jeglichen Raum. Offensichtlich wie vor allem 
die künstlerischen Hyper-Individuen diese »Raumergreifung« vorangetrieben 
haben: der ›Früh-Expressionist‹ Josquin Desprez, der kühn-egomane Carlo Gesu-
aldo mit seinen unvorstellbaren Akkord-Rückungen, dann epochal Johann Sebas-
tian Bach mit seinen im zeitgenössischen Vergleich gigantomanen Formen und 
harmonischen Weiten – in einer C-Dur-Komposition nach Ges-Dur zu modulie-



16

www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 16

Enjott Schneider

ren war – nicht nur im phantastischen Stil – keine Seltenheit. Das alles wurde in 
Beethovens Werk beispiellos überformt. Zwar hatte Joseph Haydn im harmoni-
schen Bereich ebenfalls kühne Wendungen gefunden; jedoch blieb er in der Wei-
tung des Frequenzbereichs, der Dynamik, der Tempo-Spreizungen und der 
Werklängen weit hinter Beethoven. Dieser brachte alles zusammen erstmals auf 
einen Punkt zusammen und revolutionierte die Satztechnik mit dem Gestus des 
bürgerlichen Individual-Auftriebs nach 1789. Was bei den Zeitgenossen noch 
tonsetzerische Nebensache war, das wusste Beethoven zur Plakativität eines auf 
›populäres Verstehen‹ ausgerichteten Komponierens zu erheben.

Essentiell ist diese neue Raumergreifung in den stiltypischen, durch Mediantik 
begreifbaren Tonalitätsrückungen.3 Mit dem dadurch bedingten Wegfall der Gra-
vitation des Grundtons wusste Beethoven (oft gepaart mit gedehnten Tempi) eine 
transzendente Schwerelosigkeit zu erzeugen, welche die freitonale »Schwebende 
Tonalität« des beginnenden 20. Jahrhunderts vorwegnahm. Dieses ›Schweben‹ des 
Tonsatzes (verbunden mit unterstützender Instrumentierung) hatte Richard 
Wagner von Beethoven erlernt, und es wurde später (vor allem im Golden Age 
des Kinos) konstitutiv für filmmusikalisches Komponieren. Schwebende Tonali-
tät mit ihren Rückungen hatte in der Rezeption Beethovens permanent wieder-
kehrende Topoi wie »unendlich«, »heilig« oder »göttlich« zur Folge und führte zu 
einer Instrumentalmusik, die in säkularisierter Form eine neue Religiosität ver-
körperte. So schrieb Robert Schumann gemäß den Gesammelten Schriften über 
Musik und Musiker beispielsweise über den langsamen Satz der 9. Symphonie, dass 
»sich aber freilich im Adagio alle Himmel auftaten, Beethoven wie einen auf-
schwebenden Heiligen zu empfangen«.

Karl Nef empfindet 1928 in seinem Buch über Beethovens Symphonien diese 
Übergänge ebenfalls als »überirdisch« und schreibt:

unvermittelte Akkordfolgen rufen den Eindruck des Wunderbaren hervor und 
wecken eine erdentrückte, mystische Stimmung.

Besser kann man die Erwartungshaltung an den Kinofilm und seine Musik kaum 
beschreiben, denn »abspacen« und Heraustreten aus der alltäglichen Realität ver-
ursachen genau jene ›Glückshormone‹, die der klassische unterhaltende Film dem 
Besucher verspricht.

Mit derartigen satztechnischen Nachweisen sind wir wieder bei der Thematik 
des »Heros« als übermenschlichem Wesen, beim Bedeutungsfeld »Gott« und einem 
im Grundsatz sakralen Timbre. Das wird ergänzt durch Beethovens Rekurs auf 

3	 Vgl. Enjott Schneider, Mediantische Harmonik bei Ludwig van Beethoven, in: Archiv für Musikwissen-
schaft 35 (1978), S. 225 ff.



17

www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 17

Vom Film an sich und Beethovens »Aura«

den »Naturlaut«, auf die pure Klangfarbe als dramaturgischen Sound, um ( jenseits 
jeder harmonischen oder kontrapunktischen Tonverbindung) plastische Ton-
sprachlichkeit zu garantieren. Mit Beethoven begann eine kompositorische Nut-
zung der archaischen Wirkung von Klang. Überdeutlich etwa im Clusterbrum-
meln der Kontrabässe zu Beginn der Gewitterszene der 6. Symphonie oder in den 
von Emotionen und Unheimlichkeiten erfüllten tiefen Klanglagen des Beginns 
der 9. Symphonie (mit mysteriösem Zittern verbunden) oder dem frequenzmäßig 
tiefen und harmonisch dunklen (Des-Dur) Beginn des Andante con moto aus der 
Appassionata. Eine Novität der Musikgeschichte war auch die Sound-Kreation im 
»Benedictus« der Missa Solemnis, wenn über tiefem und düsterem Blech eine ein-
same hohe Solovioline erstrahlt. Solche Lautlichkeit wusste den Zuhörer unmit-
telbar zu ergreifen und sich in ihrem Gehalt mitzuteilen, weil es kein artifizielles 
Ton-Verknüpfen mehr war, sondern Kundgabe des puren archaischen Sounds.

Mit solcher aus Analogie zu Naturlauten gewonnenen ›Natürlichkeit‹ wurde 
Beethoven – jenseits des Vorwurfs deskriptiver Programm-Musik – zum Kompo-
nisten der Natur, der Bäume, von Wald, Bach, Mond oder Sternenzelt. Vor allem 
im 20. Jahrhundert und nicht gering im Kontext des Kinos wurde dieser Natur-
bezug im Rahmen eines ideologisierten Beethoven-Bildes gemäß romantischer 
Rezeption überhöht. Stilbildend wurde besonders die Pastorale mit Topoi (in den 
Satzbezeichnungen) wie »Ankunft auf dem Lande«, »Szene am Bach«, »Donner«, 
»Sturm« oder »Hirtengesang«. In der Nachzeichnung der Vogelstimmen ging die 
Deutlichkeit bis zum onomatopoetischen Imitieren. Die Bedeutung der 6. Sym-
phonie kann kaum überschätzt werden: Sie reicht von der populären Bebilderung 
in Walt Disneys Fantasia (1940) bis zum weltweiten Beethoven »Pastoral« Project. A 
global statement for the preservation of Nature (2020) in Zusammenarbeit mit dem UN-
Klimasekretariat.

Weniger bekannt ist die Naturverehrung in Beethovens berühmtem Septett 
Es-Dur op. 20, dessen Uraufführung in unmittelbarem Kontext zu Joseph Haydns 
Oratorium Die Schöpfung stand. Beethoven stellte sein Septett als ein instrumenta-
les Pendant zu solch epochaler Vokalmusik hin und vermerkte – durchaus mit 
großem Selbstbewusstsein  – zum anwesenden Haydn: »Das ist meine ›Schöp-
fung‹, das moralische Gesetz in uns und der gestirnte Himmel über uns.« In diesen 
wenigen Worten findet sich der gesamte beethovensche Kosmos abgebildet: Seine 
Liebe zur Natur als dem unmittelbaren Werk Gottes, seine radikale Verpflichtung 
einem inneren Ideal gegenüber und das Streben nach weit über das irdische Men-
schenleben hinausreichender Unendlichkeit.4 »Natur« ist bei Beethoven jedoch 

4	 An dieser Stelle verweise ich gerne auf mein 2019 komponiertes Werk BEETHOVENS »SCHÖP-
FUNG«. Naturbilder zum Septett op. 20 für Sopran, Tenor, Chor und Ensemble (Texte: Ludwig van 



18

www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 18

Enjott Schneider

nicht immer romantisch und positiv verbrämt. Schon die »Gewitterszene« wusste 
klanglich die Bedrohung zu inszenieren, die Beethoven auch in realer Welt erlebte 
und verarbeitete: die Erdbeben von Lissabon (1755) und Messina (1783), das Eis-
Hochwasser im mittleren Europa, das 1784 in Bonn die Familie zum Auszug aus 
der Rheingasse zwang, der Ausbruch des indonesischen Vulkans Tambora, der 
weltweit Hungersnot und eine Kältewelle zur Folge hatte. So hatte auch die 
»Natur« wiederum jene extrem gespreizte Antithetik, die für Beethovens ›quasi 
modernes‹ Wirken in einer von harscher »Schnitt-Technik« geprägten Welt der 
krassen Gegensätze typisch war.

Während beispielsweise bei Mozart und Haydn die Kompositionen immer 
auch als reines Spiel mit Tönen und Motiven im Sinne der autonomen Musik ver-
stehbar blieben, kommt man bei Beethoven durch die Gestaltkraft seiner musika-
lischen Zeichen nicht umhin, die Satztechnik immer auch unter dem semioti-
schen Aspekt des »Gehalts« zu rubrizieren. Fast lexikalisch können musikalische 
Zeichen, Gesten, Intervallkonstellationen und Motive konnotierten Begriffsfel-
dern zugeordnet werden.5 Die gehaltliche Plastizität mit ihrem Bilder- und Far-
benreichtum hat Beethovens Kompositionen (oft in kurzen nachträglichen 
Werktiteln auf den Punkt gebracht) auch für Laien fasslich und damit populär 
werden lassen. All das ist von einem so genial wie genuinen Universalismus ge-
krönt, der jegliche Gegensätzlichkeit bindet. So ist der von vielen Kompo-
nist*innen gefürchtete Antagonismus von Artifizialität und Trivialität für Beet-
hoven kein hinderndes Thema. Er umarmt in der Tat »die Millionen« in einem 
modernen massenmedialen Sinne und hat selbstbewusst auch Werke geschrie-
ben, die sich hin zum Trivialen öffnen: Wellingtons Sieg oder die Schlacht bei Vittoria 
(1813) war eines seiner zu Lebzeiten populärsten Werke, bei dessen Uraufführung 
auch Komponistenkollegen wie Antonio Salieri, Giacomo Meyerbeer oder Ignaz 
Moscheles mitwirkten; zum Trivialen tendieren auch Für Elise (1810) oder Die 
Wut über den verlorenen Groschen (1795); rezeptionsgeschichtlich rückte (sicher für 
Beethoven unerwartet) das Adagio sostenuto der Mondscheinsonate in die Nähe 
des Trivialen.

Beethoven und Johann Wolfgang von Goethe). Auf der Website www.enjott.com findet sich eine 
repräsentative Textsammlung von Beethoven zu »Natur«.

5	 Vgl. hierzu Enjott Schneider, Zeichenprozesse im Quintenzirkelsystem. Ein programmatischer Entwurf 
zur Semiotik der harmonisch-tonalen Musik, in: Archiv für Musikwissenschaft 36 (1979), S. 122 ff.

http://www.enjott.com


19

www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 19

Vom Film an sich und Beethovens »Aura«

II.  Aspekte der zeitlichen Gestaltung bei Beethoven und im Film

Unser menschliches Sein wie auch die Existenz von Film und musikalischem 
Werk ist im Koordinatensystem von Zeit und Raum begründet. Während der 
musikalische Raum bewusst wahrgenommen sowie in kategorisierender Theorie 
und Lehre vielfach erörtert ist (in Disziplinen wie Frequenzmessung, Intervallik, 
Harmonik, Kontrapunkt, Skalenlehren, Tonpsychologie und Tonfarben, Tonar-
tensymbolik), ist die musikalische Zeit – ja, die Aspekte des Temporalen über-
haupt – ein in der Essenz wenig reflektiertes Phänomen. Wir leben – so wie der 
Fisch im Wasser – nahezu unbewusst ›in der Zeit‹. Gerade wegen dieser unbewus-
sten Immanenz ist »Zeit« aber ein wirkmächtiger Faktor der Wahrnehmung von 
Leben und von den zeitgebundenen Artefakten wie Film und Musik. Für mein 
persönliches Komponieren – ob für Film oder Konzertsaal – war »Zeit« stets der 
ausschlaggebende Rohstoff, den es zu disponieren und zu gestalten gab. Wer die-
ses tiefenpsychologisch primäre Phänomen nur (wie üblich) der diffusen Intuition 
überlässt, vernachlässigt einen der wirksamsten Hebel in der psychologischen 
Mechanik der Werkgestaltung. Rhythmus ist zum Beispiel in der Filmproduk-
tion das »Zauberwort« von Regie, Schnitt, Bewegungsdramaturgie und Schau-
spielerführung … und dann als »optischer Rhythmus« das zentrale Verbindungs-
element zur (Film-)Musik. Der temporale Facettenreichtum der Musik ist 
ungeheuerlich: die Rhythmik (taktierende Rhythmik, schwebende Rhythmik, 
Polyrhythmik, freie Rhythmik, modale Rhythmik), der Takt (Taktarten, Takt-
wechsel, Akzentgitter, Taktlosigkeit), das Metrum (von den archaischen Versma-
ßen bis zur Polymetrik oder variablen Metren), der duale Puls, das Tempo mit all 
seinen Modulationsmöglichkeiten (Ritardando, Accelerando, Rubato, überlagerte 
Tempi). Alle diese Parameter wirken im musikalischen Kunstwerk bereits für sich 
allein und generieren ein typisches »Zeitklima«, eine »Zeitfarbe«, einen »akusti-
schen Rhythmus«. Wenn sich aber Musikspur und Bildspur in einer Filmmi-
schung begegnen und gemeinsam rezipiert werden, kreiert das Miteinander von 
optischem Rhythmus und akustischem Rhythmus eine faszinierende Gestal-
tungsvielfalt. Diese kann in ihrer Komplexität an dieser Stelle nur ansatzweise 
dargestellt werden.6

6	 Dem Rohstoff »Zeit« und seinen Wirkungen habe ich in mehreren Büchern wichtige Abschnitte 
gewidmet. Grundlegend in Enjott Schneider, Zeit-Rhythmus-Zahl. Die Kunst des Teilens, München 
1991 (Reprint 2003); ferner in Enjott Schneider, Handbuch Filmmusik I: Musikdramaturgie im Neuen 
Deutschen Film (=  Kommunikation audiovisuell 13), Auflagen 1986, 1990, 2006; Enjott Schneider, 
Handbuch Filmmusik II: Musik im dokumentarischen Film (= Kommunikation audiovisuell 15), Auflagen 
1989, 2007; Enjott Schneider, Komponieren für Film und Fernsehen. Ein Handbuch, Mainz 1997.



20

www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 20

Enjott Schneider

III.  Normalzeit

Unsere »gewöhnliche« Weltwahrnehmung ist durch Normalzeit und Normal-
raum gegeben. Unser »Normalraum« ist zum Beispiel durch die Dimensionen 
unserer Wohnungen, Büros oder Alltagszimmer geprägt. Treten wir aber in bei-
spielsweise eine überdimensionierte Kathedrale, stellt sich sofort das irreale 
Gefühl einer Erhabenheit und Un-Alltäglichkeit ein, weil wir uns disproportio-
niert vorkommen. – In Analogie ist auf der temporalen Ebene unsere biologische 
»Normalzeit« stark von Herzschlag (Puls) und Atem geprägt. Beim ruhenden 
Menschen beträgt die Herzfrequenz statistisch recht genau 72 beats per minute 
(bpm) und der Atem 18 bpm. Weichen beide Frequenzen voneinander ab, syn-
chronisieren sich Herzschlag und Atem nach dem physikalischen Energieerhal-
tungssatz und treten in ein einfaches proportionales Verhältnis, nämlich 1:4 
(= 18:72). Diese Viererstruktur (vergleichbar dem Archetyp des Quadrats und den 
4 × 90° Winkeln des Kreises) und das Bewusstsein eines »Normaltempos« (das sich 
in jeder Nacht beim erwachsenen Menschen als 18:72-Größe einstellt) ist als »tem-
porale Realitätsachse« für den musikalischen Ausdruck essentiell: Jedes schneller 
wachsende Tempo kennzeichnet eine Irrealität (so ist ein Tempo von 300 bpm im 
Alltag gar nicht mehr darstellbar) wie auch jedes Verlangsamen einem allmähli-
chen Einfrieren von Zeit (freezing oder slow motion) nahekommt. Die Möglich-
keiten des psychologischen Manipulierens mittels Zeitmodifikation sind so 
effektvoll wie vielgestaltig. Beginnt eine Musik mit Viertel = 72, dann hat sie die-
ses natürliche Tempo des Herzens (den integer valor der klassischen Vokalpolypho-
nie), was auch heute noch alle Volks-, Kirchen- und Schlaflieder auszeichnet. 
Bereits Tanz-, Arbeits- oder Marschlieder sind aber aktiver, weil der Puls des 
bewegten Menschen schneller geht. Abweichung von der »Normalzeit« ist immer 
psychisches Geschehen. Singt die Mutter ihr »Der Mond ist aufgegangen« schnel-
ler als Tempo 72, wittert das Kind sofort Unruhe und schläft nicht ein. Ein zu 
gedehntes Singen wird umgekehrt ebenfalls als bedrohlich gewertet (»Aha – Mut-
ter hat wieder gekifft!«).

IV. � Das Jetzt, die Zeitlosigkeit des (Er-)Lebens 
und die Zeiterwartung

Diese Sachverhalte sind in der hier gebotenen Kürze sehr schwer darstellbar: Das 
»Jetzt« oder der Augenblick sind immer zeitlos. Leben und Lebendigkeit können 
aber nur in solchem »Jetzt« stattfinden. Das »Jetzt« ist ein Zustand des Glücks, 
weil es hier keine belastende Vergangenheit mehr gibt und auch noch keine sor-



21

www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 21

Vom Film an sich und Beethovens »Aura«

genvolle Zukunft. Wir alle haben diesen Zustand der Zeitlosigkeit in unserer 
Kindheit erfahren, als wir uns noch ganz der Lebendigkeit des Spielens oder eines 
Erlebnisses hingeben konnten – ohne den Kummer eines »Gestern« oder »Mor-
gen«. Es waren rückwirkend gesehen Phasen des puren Glücks, die in Märchen 
und Mythen gerne durch das Symbol der Goldenen Kugel repräsentiert werden. 
Mit zunehmendem Erwachsenwerden (von der begrifflich-rationalen Ausrich-
tung in Schule und Beruf  – bis zum vollgefüllten Terminkalender und seinen 
Zwängen) ist uns diese Goldene Kugel verloren gegangen. Wir suchen sie pausen-
los und finden sie nur gelegentlich – in Momenten des Rausches oder eines tiefen 
Erlebens. Zeit-Vergessen und Zeit-Vertreiben sind uns zu Ersatzhandlungen 
geworden. Im Grunde sind wir süchtig nach Zeitlosigkeit, nach der Goldenen 
Kugel unserer Kindheit. Diese Sucht nach dem »Jetzt« befriedigen wir nahezu in 
allen sozio-kulturellen Handlungen: natürlich im rauschhaften Konsum von 
Alkohol und Drogen, etwa im Geschwindigkeitsrausch beim Ski-Fahren am 
Steilhang (wo es kein Gestern und Morgen geben darf ), bei allen intensiv ausge-
übten Sportarten, beim Sexualrausch, beim hingebungsvollen Tanzen, in allen 
Branchen der sogenannten »Unterhaltung«. Ein Zaubertrick, eine nervenkit-
zelnde Zirkusnummer, ein schnell geschnittener und attraktiv inszenierter Film, 
ein spannendes Buch, ein fesselnder Opern- oder Theaterbesuch, eine tempo- 
und attraktionsreiche Show, die atemberaubenden Eskapaden eines Solisten im 
Konzertsaal oder nur ein genussvolles Essen im Freundeskreis. Alle diese etablier-
ten Formen der Lebensbewältigung beinhalten im Kern das faustische Suchen 
nach dem glücklichen – weil zeitlosen – »Jetzt«: Jenes »Verweile doch, du bist so 
schön«, mit dem Goethe die Suche nach dem »Augenblick« so trefflich auf den 
Punkt gebracht hat.

Damit wären wir nun an einem Zentralpunkt des Musik- wie des Filmerlebens. 
Musik und musikalisches Komponieren vermögen ein »Zeitklima« zu definieren. 
Das geschieht vorzugsweise – zumindest seit dem symmetrisch geformten klassi-
schen Satz – durch die zu erwartende Klangdauer.

Einfachstes Beispiel: Durch die zu erwartende Klangdauer (etwa die 4+ 4- oder 
2 + 2 + 2 + 2-Erwartung der Periodik) exponiert Musik einen »Erwartungshori-
zont«, den der Phänomenologe Edmund Husserl als »Protention« bezeichnete. Es 
ist wie die ballistische Kurve beim Speerwurf: Kaum hat die Flugbahn (sprich: die 
Melodie 2 + 2 + 2 + 2) begonnen, ahnt man infolge des symmetrischen Aufbaus, wo 
der Speer aufschlagen wird beziehungsweise wo die Melodie enden wird. Wenn 
nun im Film eine Person von A nach B geht, bietet das zeitliche Gestalten der 
Periodik drei Möglichkeiten der subjektiven Zeitmanipulation: a) Wenn die 
Melodie beim optischen A startet und exakt beim optischen B endet, beinhaltet 
diese eine Normalität ohne subjektive Veränderung der optischen Zeit. b) Wenn 



22

www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 22

Enjott Schneider

die Melodie beim Synchronpunkt A startet, dann aber bereits mit ihrer Periodik 
abgeschlossen ist, bevor die Person den Synchronpunkt  B erreicht, empfindet 
man das Gehen der Person als langsam – die Musik retardierte den Film. c) Wenn 
die Melodie bei A startet und noch nicht abgeschlossen ist, wenn B erreicht wird, 
so hat man den Eindruck, dass die Person schneller gegangen ist, weil die Person 
bereits vor der vorgegebenen Erwartungshaltung ihr Ziel B erreicht hatte – die 
Musik beschleunigte also den Film. Kurz: mit langsamerer Musik lässt sich eine 
vorgegebene (unveränderbare) Optik subjektiv beschleunigen.

Innerhalb der Dauer einer ballistischen Flugkurve, also ›unseres imaginär 
geworfenen Speers‹ (in der Phase der husserlschen Protention), entsteht eine Art 
der Zeitlosigkeit – ein »Jetzt«. Man ist von der Spannung der Flugkurve als melo-
discher Geste gefangen und lebt völlig im Klima dieser durch die Periodik vor-
gegebenen Zeiterwartung. Solch ein Achttakter dauert bei Mozart  – etwa im 
Thema der Jupitersymphonie – mit einem Tempo Viertel = 100 etwa 19 Sekunden. 
Mozart vermag also 19 Sekunden Zeitlosigkeit zu generieren, dann wird wieder 
kadenziert, und die üblichen Schlussformeln erklingen – was Richard Wagner 
abschätzig als »man hört dann das Besteck klappern« beanstandete. Bewusstseins-
geschichtlich ist es höchst interessant, dass (etwa in der Linie Mozart-Beethoven-
Wagner-Mahler) im 19.  Jahrhundert die Spanne der erwünschten Zeitlosigkeit, 
also des zeitlosen Segelns des imaginären Speeres, immer mehr zunimmt. Beetho-
ven schafft bereits außerordentlich lange Phasen eines musikalischen »Jetzt«, 
indem er – etwa in den langsamen Sätzen – nicht nur weit gedehntere Tempi als 
Mozart oder Haydn nimmt, sondern indem er mit Trugschluss oder anderen har-
monischen Erweiterungen die Schlusskadenz (also das ›Landen des Speers‹) hin-
auszögert und somit seine Phrasen (Einheiten des Zeitlosen) statt acht Takten oft-
mals zehn oder zwölf Takte umfassen. In der »Szene am Bach« seiner 
6. Symphonie benutzt Beethoven zum Beispiel einen komplexen 12/8-Takt. 
Durch diese erweiterte Taktart und der Verlängerung auf zwölf Takte mittels 
harmonischem Trugschluss dauert die ballistische Schwebekurve dieses Themas 
(laut vorgegebener Metronomisierung) realzeitlich 98 Sekunden. Beethoven 
schafft es also, den Zuhörer anderthalb Minuten im zeitlosen »Jetzt« gefangen zu 
halten (bildlich: den Zuhörer aller Sorgen zu entlasten, indem er ihm quasi den 
Himmel offen hält) und erst danach wieder einen Zäsurpunkt (ein Abkadenzieren 
mit einem Vergangenheit herstellenden »Das war’s!«) zu geben.

Eine weitere Steigerung erreichte dann Richard Wagner mit seinem Ideal der 
»Unendlichen Melodie«. Mit stets langsameren Tempi (bis an die Auflösung des 
zeitlichen Kontinuums etwa in Tristan und Isolde) und mit raffinierten, harmonisch 
ins Unendliche weisenden Wendungen (unterstützt von einer extrem tragenden 
Instrumentation) komponierte Wagner Satzgebilde von ungeheurem Ausmaß, in 



23

www.claudia-wild.de: Riethmueller__Beethoven___[e-PDF]/11.11.2022/Seite 23

Vom Film an sich und Beethovens »Aura«

denen bisweilen fünfminütige Dauern von Zeitlosigkeit erzeugt wurden. Radikal 
bei Wagner war etwa das Rheingold-Vorspiel, das nur aus einem einzigen Es-Dur 
Akkord besteht (ohne »Besteck-Klappern«, ohne abschließende Kadenzen). Mit 
seiner zusätzlichen narkotisch faszinierenden Instrumentation vermag Wagner 
den Zuhörer für viele Minuten in Atem – sprich: in zeitlosem »Jetzt« – zu halten. 
Dass Wagner-Opern auf der Basis solcher Zeitgestaltung sich über vier oder fünf 
Stunden erstrecken, ist daher sehr einleuchtend. Das alles hatte Wagner von sei-
nem hochverehrten Beethoven erlernt, dem er nicht nur seine fiktive Pilgerreise 
widmete, sondern den er zeitlebens studierte und als Dirigent aufführte.

In noch ausgedehntere Zeitdimensionen stieß nach Wagners Musik Gustav 
Mahler mit seinen riesenhaften Symphonien vor, die durch vormals unbekannte 
Spannungsbögen und Steigerungsstellen charakterisiert sind. Eine der gedehntes-
ten und zeitlosesten Musiken ist zum Beispiel das Adagietto aus der 5. Sympho-
nie – in Filmkreisen bekannt als Musik zu Viscontis Tod in Venedig. Oft haben wir 
beim experimentellen Austesten möglicher Filmmusiken diese mahlersche Musik 
zu Filmbildern gelegt  – und waren jedes Mal über das Ergebnis der dadurch 
erfolgten Zeitmanipulation erstaunt: Das Adagietto vermag ein solch ›zähflüssi-
ges‹ Zeitklima zu generieren (›als würde man in Honig gehen müssen‹), dass dann 
die filmisch /optischen Figuren auf der Leinwand sich für das subjektive Empfin-
den vor der Folie dieser Langsamkeit so schnell wie in einem Actionfilm zu bewe-
gen scheinen.

Das Geheimnis des Erfolgs der großen amerikanischen Filme und emotionalen 
Blockbusters liegt zweifellos darin, dass der künstlerische und finanzielle Auf-
wand für den Musikanteil beträchtlich ist, dass sie nach wie vor großes Sympho-
nieorchester mit tragfähiger Instrumentation verwenden, nicht in kurzen Cues 
(von 19 oder 27 Sekunden wie in den meist intellektualistisch ausgerichteten 
deutschen Filmproduktionen), sondern in Längen von oft 10 bis 15 Minuten: 
Während der amerikanische Erfolgsfilm mit professionellster Musikdramaturgie 
die Zuschauer über weite Strecken in Atemlosigkeit und Zeitlosigkeit zu faszinie-
ren weiß und daher selbst Längen von drei Stunden kurzweilig bleiben, dümpeln 
deutsche Filme (wenn diese unfaire Verkürzung ausnahmsweise einmal gestattet 
sei) mit ihren kleinen Musikportionen vor sich hin, erzeugen Spannungslosigkeit 
und veranlassen einen heimlichen Blick der Gelangweilten auf die Uhr  – von 
Zeitlosigkeit keine Spur. Natürlich ist dieses Klischee der deutschen Filmdrama-
turgie seiner Prägnanz wegen unschön verzerrt, auch hat die bei deutschen Fil-
memachern vorherrschende Skepsis gegenüber emotionaler Manipulation ihre 
begründeten historischen Ursachen. Es gibt hierzulande durchaus auch wunder-
bar funktionierende Beispiele der Beschleunigung von Filmbildern via langsamer 
Musik – etwa in Alexander Kluges Macht der Gefühle (1983). Dort sieht man die 


