


T h i c h  N h a t  H a n h

NIRVANA

Die Lehre 
von der 

großen Freiheit 
im Hier und Jetzt

Aus dem amerikanischen Englisch 
von Ursula Richard



Über dieses Buch

»Nirvana ist unser höchstes Ziel. Es ist das Schönste, was
wir in diesem Leben verwirklichen können.« Thich Nhat
Hanh
 
Der bekannte Zen-Meister Thich Nhat Hanh erklärt anhand
eines alten buddhistischen Textes, wie Erleuchtung in
unserem lauten Alltag verwirklicht werden kann.
Viele Menschen glauben, dass Nirvana ein entfernter Ort
der Glückseligkeit sei. Doch schon der Buddha lehrte, dass
es nur im Hier und Jetzt zu finden ist. Vor diesem
Hintergrund erläutert Thich Nhat Hanh in diesem
buddhistischen Standardwerk die 36 Verse aus dem
»Kapitel über Nirvana« des Chinesischen Dharmapada. Er
zeigt, wie sehr unser Denken, Reden und Handeln unsere
Zukunft bestimmen und wie wir tiefen Frieden und geistige
Ruhe in jedem Augenblick verwirklich können.
Mit Achtsamkeit und Meditation können wir unserem
Leben eine neue, heilsame Richtung geben. Sobald wir
bewusst mitbekommen, was in unserem Geist wirklich
geschieht, eröffnen sich uns Möglichkeiten für unser Sein. 



Wir können frei werden von allen einengenden
Vorstellungen - empfänglich für die große Freiheit. 
»Nirvana ist ein Wunsch, der sehr tief geht. Stellen Sie sich
vor, Sie wachen um vier Uhr morgens auf. Der Mond und
die Sterne leuchten hell am Himmel. Die Bäume erwachen
mit dem Rauschen des Windes. Alles, was Sie tun müssen,
ist, unter Ihrer warmen Bettdecke hervorzuschlüpfen, sich
etwas anzuziehen und hinauszugehen, um die Schönheit
dieser Nacht zu genießen. Dieses Glück ist vergleichbar mit
Nirvana, wir müssen uns aufmachen und empfänglich
werden für die große Freiheit.«



Inhaltsübersicht

Vorwort der englischen Übersetzerin

Einleitung

Zwei Hindernisse: Die Geistesplagen und das
Gewusste

Der Pfad zu Nirvāṇa

Auf dem Pfad sein bedeutet Nirvāṇa erfahren

Der Raum außerhalb des Raums

DER TEXT

Einführung in dasNirvāṇa-Kapitel

Die zusammengesetzte Natur des Sūtra

Sūtras mit konventioneller und Sūtras mit tiefer
Bedeutung

Über die Übersetzung

Das Nirvāṇa-Kapitel

Nirvāṇa – das Letztendliche genießen

DER KOMMENTAR

Einleitung



Außerhalb von Raum und Zeit

Außerhalb von Worten und Konzepten

In der letztendlichen Dimension ruhen

Die Rolle des Glaubens und die wissenschaftliche
Herangehensweise

Der Unterschied zwischen dem, was der Buddha
lehrte, und dem, was später hinzugefügt wurde

Relative Wahrheit und absolute Wahrheit stehen
nicht im Gegensatz zueinander

Die vier Bereiche des Vertrauens

Kommentar zum Nirvāṇa-Kapitel

Schlussfolgerung: Nirvāṇa im täglichen Leben

Nirvāṇa ist hier und jetzt

Kontakt



Genau hier und genau jetzt 
kann Nirvāṇa verwirklicht werden – 

in diesem Leben.



Vorwort der englischen
Übersetzerin

Dieses Buch enthält die erste englische [hier deutsche]
Übersetzung des sechsunddreißigsten Kapitels des
chinesischen Dharmapada. Dieses Kapitel wird »Das
Kapitel über Nirvāṇa« oder »Nirvāṇa-Kapitel« genannt. Im
Pali-Dhammapada, das viel bekannter ist als die
chinesische Fassung, findet sich dieses Kapitel nicht.
Allerdings sind einige der Verse in der Sanskrit-Version des
Udānavarga enthalten. Zen-Meister Thich Nhat Hanh hat
ein sehr komplexes, prägnantes Chinesisch in ein leicht
verständliches Vietnamesisch übersetzt. Ich habe mein
Bestes getan, um das Vietnamesische ins Englische zu
übertragen. Thich Nhat Hanhs Übersetzung aus dem
Chinesischen ist keine wortwörtliche Übertragung, sondern
erweitert das sehr verdichtete Chinesisch so, dass es für
heutige Leserinnen und Leser verständlich und zugänglich
wird. Dies ist auch der Zweck der Kommentare, die in
Vorträgen einer Zuhörerschaft aus Laien, Mönchen und
Nonnen, einschließlich Dharma-Lehrenden, aber auch
Menschen, die mit der Praxis erst begannen, vermittelt
wurden.



Den englischen Titel Enjoying the Ultimate (»Das
Letztendliche genießen«) hat Thich Nhat Hanh selbst
vorgeschlagen. Inspiriert wurde er dabei von einem
vietnamesischen Laien-Zen-Meister aus dem dreizehnten
Jahrhundert, Tue Trung Thuong, der nach seiner
Verwirklichung von Nirvāṇa ein Gedicht über die Freude
am freien Umherschweifen in der letztendlichen Dimension
verfasst hatte. Er hatte folglich in diesem Leben die
Befreiung erfahren, die mit Nirvāṇa verbunden ist.

Thich Nhat Hanh erinnert uns immer wieder an unsere
Fähigkeit, Nirvāṇa selbst zu erfahren. Er zeigt uns, dass
auch der Buddha dies gelehrt hat und Beweise dafür in den
frühen Sūtras zu finden sind: besonders im Udāna,
Itivutthaka und Sutta Nipāta. Der Wert dieser Lehren liegt
darin, dass sie uns unterstützen, den buddhistischen Weg
des Verstehens und der Liebe in unserem täglichen Leben
zu gehen. Thich Nhat Hanh hilft uns zu erkennen, dass
auch Praktizierende der theistischen Religionen die Lehren
über Nirvāṇa bereits anwenden oder dies tun könnten.



Einleitung:

Das Abkühlen der Flammen

Viele Menschen glauben, dass Nirvāṇa ein Ort des Glücks
für erleuchtete Menschen nach ihrem Tod sei. Keine
Vorstellung könnte irreführender sein. Der Buddha lehrte
viele Male über das Nirvāṇa, das hier und jetzt, in diesem
Leben (dṛṣṭadharma-nirvāṇa), verwirklicht werden kann.
Nirvāṇa bedeutet Befreiung und Freiheit. Wenn wir in der
Lage sind, uns von unseren Geistesplagen1  wie Anhaftung,
Hass und Eifersucht zu befreien, und wir uns ebenso von
falschen Ansichten wie unseren Vorstellungen von Geburt
und Tod, Sein und Nichtsein, Kommen und Gehen und so
weiter befreien, können wir im gegenwärtigen Moment mit
Nirvāṇa in Berührung kommen.

Haben wir uns einen Dorn eingetreten, werden wir,
solange er noch in unserem Fuß steckt, Schmerz
empfinden. Ist der Dorn entfernt, fühlen wir uns erleichtert
und entspannt. Dieses Wohlgefühl ist eine Art Befreiung
und Freiheit; wir müssen nicht sterben, um Befreiung und
Freiheit zu spüren. Die gegenwärtigen Geistesplagen von
Anhaftung und Hass, falschem Verstehen und Angst
erleben wir als sehr unangenehm; wir leiden darunter und



fühlen uns niedergedrückt. Geistesplagen und falsche
Sichtweisen sind wie Dornen, die wir noch nicht entfernen
konnten. Durch jeden entfernten Dorn wird sich ein
zusätzliches Wohlgefühl einstellen, und dieses Gefühl ist
Nirvāṇa.



Zwei Hindernisse: Die Geistesplagen
und das Gewusste

Es gibt zwei Barrieren, die uns den Kontakt mit Nirvāṇa
versperren: die Geistesplagen oder Geistestrübungen und
das Gewusste 2 . Das Hindernis der Geistesplagen besteht
aus Begierde, Hass und Eifersucht. Sie sind wie Flammen,
die uns verbrennen. Das Hindernis des Gewussten besteht
aus diskriminierenden, dogmatischen und dualistischen
Denkgewohnheiten und falschen Ansichten wie dem
Glauben an ein getrenntes Selbst und daran, dass die
Dinge außerhalb voneinander existieren. Oft halten wir
unsere falsche Ansicht für die Wahrheit, aber in
Wirklichkeit verdeckt und verschleiert sie die Wahrheit der
Dinge. Wenn wir falsche Ansichten transzendieren können,
spüren wir einen immensen Raum um uns herum und in
uns selbst. Die Flammen, die uns verzehrten, sind
erloschen. Nirvāṇa bedeutet das Erlöschen der Flammen
der Geistesplagen und das Verschwinden des Hindernisses
des Gewussten. Es ist ein Zustand der Ruhe, Kühle,
Sicherheit und Freiheit. Es ist der tägliche Verweilort der
Menschen, die wir Weise oder Heilige nennen. Im Nirvāṇa-
Kapitel steht der Vers:

Das Wild sucht Zuflucht in der freien Natur,



Vögel suchen sie im Himmel  …
Die Heiligen verbringen ihre Zeit in Nirvāṇa.



Der Pfad zu Nirvāṇa

Es gibt einen Praxispfad, eine edle Lebensweise, genannt
der Edle Achtfache Pfad3 , der mit Rechter Ansicht beginnt.
Rechte Ansicht oder Sichtweise transzendiert alle
Vorurteile und jeden Dogmatismus, alle dualistischen
Denkweisen, alle Vorstellungen von Sein und Nichtsein,
Geburt und Tod. Auf Rechter Ansicht gründen Rechtes
Denken, Rechte Rede und Rechtes Handeln. Diese
Praktiken helfen uns dabei, die Hindernisse der
Geistesplagen und des Gewussten allmählich zu entfernen.
In dem Maße, in dem wir sie praktizieren, erfahren wir
Nirvāṇa.

Diese Hindernisse müssen wir nicht vollständig entfernt
haben, um Nirvāṇa zu erfahren. Wenn wir zehn Prozent der
Hindernisse der Geistesplagen und des Gewussten
transformieren können, haben wir zehn Prozent Nirvāṇa.
Sind es neunzig Prozent, werden wir neunzig Prozent
Nirvāṇa haben. Die Geistesplagen und das Hindernis des
Gewussten, die verbleiben, werden als Überreste
bezeichnet. Noch nicht hundertprozentiges Nirvāṇa wird
Nirvāṇa mit Überrest genannt. Wenn die verbliebenen
Geistesplagen und das Hindernis des Gewussten
vollständig transformiert sind, verwirklichen Praktizierende
das endgültige Nirvāṇa, genannt Nirvāṇa ohne Überrest.



Die auf der Erde lebenden Buddhas und Bodhisattvas sind
in der Lage, in diesem Nirvāṇa ohne Überrest zu verweilen.
Diese Lehrauffassung findet sich in den frühen Lehren des
Buddha.4

Später hat es in der Übertragung der Lehren Fehler
gegeben. So entwickelte sich die falsche Vorstellung, dass
der erwähnte Überrest sich auf die fünf skandhas5  bezöge.
Aus diesem Grund wurde dann angenommen, das
letztendliche Nirvāṇa sei nur möglich, wenn es keine
Skandhas mehr gebe.

Diese Ansicht führt fälschlicherweise zu der Auffassung,
dass Nirvāṇa mit Überrest ein vorübergehender Zustand
des Glücks sei, der die restlichen Jahre im Leben jener
Praktizierender andauere, die den Pfad verwirklicht haben,
und dass nach der Auflösung der fünf Skandhas der ewige
Tod folge (Nirvāṇa ohne Überrest).



Auf dem Pfad sein bedeutet Nirvāṇa
erfahren

In den Lehren der Vier Edlen Wahrheiten6  ist die Dritte
Wahrheit gleichbedeutend mit Nirvāṇa. Nirvāṇa ist das
Zur-Ruhe-Kommen und Erlöschen der Geistesplagen und
des Hindernisses des Gewussten. Deshalb wird Nirvāṇa
manchmal die Wahrheit des Erlöschens oder Aufhörens
(nirodha) genannt. Erlöschen bedeutet die Abwesenheit
oder das Zur-Ruhe-Kommen des Leidens; es ist Frieden und
Freiheit. Die Vierte Wahrheit ist der Achtfache Pfad
(aṣṭāṅgika mārga), der Pfad, der das Ende des Leidens
beinhaltet.

Wenn wir die Vier Edlen Wahrheiten auf
nichtdualistische Weise verstehen, sind der Pfad und das
Erlöschen des Leidens nicht zwei verschiedene Dinge. Auf
dem Pfad (die Vierte Edle Wahrheit) erfahren wir auch die
Beendigung des Leidens (die Dritte Edle Wahrheit) und das
bedeutet: Wir erfahren Nirvāṇa – Nirvāṇa mit Überrest
(upādiśeṣa). Sobald wir also die Vierte Edle Wahrheit, den
Pfad, zu praktizieren beginnen, kosten wir den
Wohlgeschmack von Nirvāṇa. Ob Mönch, Nonne, Laie oder
Laiin – wir alle haben die Fähigkeit, mit Nirvāṇa eng
verbunden zu sein, während wir die Vierte Edle Wahrheit



praktizieren. Deshalb können wir sagen: »Es gibt keinen
Weg zu Nirvāṇa; Nirvāṇa ist der Weg.« Dies ist die
nichtdualistische Weise, die Vier Edlen Wahrheiten zu
verstehen.



Der Raum außerhalb des Raums

Tue Trung Thuong Si, der Autor von Die Aufzeichnungen
des Erhabenen Meisters, war ein vietnamesischer Zen-
Meister aus dem dreizehnten Jahrhundert. Er war der
ältere Bruder von Hung Dao Vuong Tran Quoc Tuan7 . Er
hat Nirvāṇa als den Raum außerhalb des Raums
beschrieben. Der Raum außerhalb des Raums ist
unermesslicher als der Raum innerhalb des Raums. In
unserem Leben als Mensch sind wir durch Zeit und Raum
begrenzt, durch Geburt und Tod, Andauern und Aufhören,
Sein und Nichtsein. Das liegt daran, dass unsere
Wahrnehmungen durch falsche Sichtweisen und
Geistesplagen verdunkelt sind. Wenn wir fähig sind, beide
zu überwinden, erreichen wir den Raum außerhalb des
Raums, der viel weiträumiger und viel glückverheißender
ist. Der Raum außerhalb des Raums ist Nirvāṇa. Das ist
kein utopischer Traum. Wenn wir uns auf die Vierte Edle
Wahrheit verlassen und unsere Praxis daran orientieren,
wird der Raum außerhalb des Raums sofort real. In seinem
Gedicht »Gehen in Freiheit« (»Phóng Cuồng«) schrieb Tue
Trung: »Mit seinem Stab in der Hand wandert er frei
umher im Raum außerhalb des Raums.« Wenn unsere
spirituellen Vorfahren dazu in der Lage waren, was sollte
uns, ihre Nachkommen, daran hindern, das Gleiche zu tun?



DER TEXT

1

Einführung in dasNirvāṇa-Kapitel

Anhand der folgenden Methode können wir das
Dharmapada erfolgreich studieren und verstehen.

Die zusammengesetzte Natur des
Sūtra

Als unsere Dharma-Vorfahren das Dharmapada
zusammenstellten, versammelten sie Verse unter
verschiedenen thematischen Überschriften.8  Sie ordneten
sie anders an, als sie in den ursprünglichen Sūtras zu
finden waren. Das »Nirvāṇa-Kapitel« ist eine dieser
Überschriften. Es gibt noch weitere wie »Unbeständigkeit«
und »Liebende Güte«. Die Dharma-Vorfahren sammelten
Versunterweisungen des Buddha über Nirvāṇa aus vielen
verschiedenen Sūtras des buddhistischen Kanons und
fügten sie zu einem Kapitel über Nirvāṇa zusammen.


