




Musa Deli

Zusammenwachsen
Die Herausforderungen der Integration

Hoffmann und Campe



Für meine Eltern (die 1. Generation), für meine Brüder und
Freunde (die 2. Generation) und für meine Kinder und
Neffen (die 3. Generation)



Vorwort

Dieses Buch beschreibt die Belastungen einer Migration
und ihre Auswirkungen auf die eingewanderten Menschen
und ihre Nachkommen. Die Idee dazu entstand in vielen
Beratungsstunden im Gesundheitszentrum für
Migrantinnen und Migranten, das ich leite. Diese
Institution gibt es seit sechsundzwanzig Jahren, und sie ist
deutschlandweit die einzige ihrer Art. Finanziert mit
Geldern aus dem Gesundheitsetat der Stadt Köln, gibt es
dort kostenlose Beratungsangebote für Menschen mit
Migrationshintergrund* mit dem Ziel, die psychosoziale
Versorgung dieser Menschen zu verbessern und ihnen den
Zugang zur Regelversorgung zu erleichtern. Da
insbesondere die psychotherapeutische Versorgung in der
Muttersprache lückenhaft ist, gehören kurzfristige
Kriseninterventionen und mittel- und langfristige
überbrückende Beratungsangebote sowie therapeutische
Interventionen zum Kern des Angebotsspektrums des
Gesundheitszentrums. Unsere Institution wird vor allem
von Menschen mit türkischen Sprachkenntnissen in
Anspruch genommen, wir können aber auch Angebote für
Russisch sprechende Menschen machen. In der
gegenwärtigen Situation erreichen uns gerade auch viele
Anfragen deutscher Familien, die ukrainische Menschen



aufgenommen haben, oder es kommen geflüchtete
ukrainische Menschen zur Beratung.

Als Leiter dieser wunderbaren Einrichtung vertrete ich in
dieser Position die Interessen von Migranten in der
gesundheitlichen Versorgung und ermittele vorhandene
Bedarfe. Mit der Zeit fiel mir auf, dass die
Beratungsgespräche immer wieder um die gleichen Dinge
kreisten. Jede Generation hat ihre spezifischen Themen. In
der ersten Generation geht es um Phänomene wie
Entwurzelung und Sehnsucht nach der Heimat, die zweite
Generation ist mit Fragen ihrer gesellschaftlichen
Zugehörigkeit beschäftigt, und die dritte Generation
kämpft mit Belastungen, die aus der Migrationsgeschichte
ihrer Eltern und Großeltern entstanden. Im Laufe der Zeit
kristallisierten sich Ähnlichkeiten und Gesetzmäßigkeiten
heraus, die mich vermuten ließen, dass bestimmte
Biographien oder Erlebnisse oft zu ähnlichen
Verhaltensmustern und Belastungen führten. Und noch
etwas anderes offenbarte sich: Die Geschichten der Hilfe
suchenden Menschen legten nahe, dass es eine enge
Verbindung zwischen den einzelnen Generationen und
ihren spezifischen Problemlagen geben muss.

Durch die Beratungsgespräche ist es mir möglich, einen
tiefen Einblick in das Leben der Menschen mit
Migrationshintergrund zu bekommen, oft kommen zwei
oder sogar drei Generationen derselben Familie zu mir.
Ihnen allen ist gemein, dass sie durch ihre
Migrationsgeschichte oder durch die Migrationsgeschichte



ihrer Vorfahren Belastungen mit sich tragen, die oft von
großer Tragweite für sie selbst und die Menschen in ihrer
Umgebung sind. Vieles bleibt den Augen der Gesellschaft
verborgen und wird innerhalb der Familien oder allein
ertragen und verarbeitet. Einige dieser Belastungen jedoch
bilden sich in daraus resultierenden Verhaltensweisen auch
in der Öffentlichkeit ab. In dem Moment gewinnen
Migrationsbelastungen eine gesellschaftliche Bedeutung,
spätestens jetzt geht es uns alle an.

Es ist nicht verwunderlich, dass es zu Irritationen im
Zusammenleben kommt, wenn Verhaltensweisen, die von
keiner Seite so richtig erklärt werden können, auf
Widerstand oder Missfallen stoßen. Die Menschen, die
dieses Missfallen auslösen, sind sich in den seltensten
Fällen bewusst über den Ursprung ihres Verhaltens und
ihrer Beweggründe. Zu vielschichtig und verwoben sind die
sich bedingenden Aspekte ihres Lebens. Da man nur dieses
eine Leben kennt, wird die eigene Biographie
schicksalsergeben hingenommen und nicht hinterfragt.
Wahrgenommen wird lediglich die gesellschaftliche
Ablehnung, die man unter Umständen erfährt und die
ihrerseits ebenfalls zu Widerständen führt.

Die so entstehenden Kreisläufe stören das
gesellschaftliche Zusammenleben und verhindern die
Entstehung eines Gemeinsinns, obwohl wir auf so viele
gemeinsame Jahre zurückschauen können. Das
Anwerbeabkommen mit der Türkei jährte sich 2021 zum
sechzigsten Mal. Ich weiß von den meisten der Menschen



mit türkischem Migrationshintergrund aus meinem
beruflichen und privaten Umfeld, dass sie sehr gerne in
Deutschland leben und das Land ihnen zur Heimat
geworden ist. Das heißt nicht, dass ihr Herz nicht auch
immer noch an der Türkei hängt, selbst wenn sie die
Heimat ihrer Vorfahren nur als Touristen kennen. Es sind
zwei Herzen in einer Brust, auch das ist etwas, womit diese
Menschen zurechtkommen müssen.

In diesem Buch beschreibe ich die Situation der ersten
Einwanderergeneration und ihrer Nachkommen und
erhoffe mir, dass es zur interkulturellen Verständigung
beitragen kann und dass Menschen mit und ohne
Migrationshintergrund mit Hilfe der Informationen und
Antworten, die dieses Buch gibt, mehr Verständnis
füreinander aufbringen können und dadurch das
Zusammenleben in einer multikulturellen Gesellschaft
einfacher und bereichernder wird. Ich erlebe in
Beratungszusammenhängen, dass auch die Versorgung von
Menschen mit Migrationshintergrund im
Gesundheitswesen aufgrund von Fehlannahmen oder
Missverständnissen schwierig ist oder unnötig viel Zeit
beansprucht. Auch was das betrifft, so hoffe ich, dass
dieses Buch ein Beitrag dazu leistet, die Versorgung von
Menschen mit Migrationshintergrund zu verbessern und zu
erleichtern.

Die demographische Entwicklung zeigt uns deutlich, dass
unsere Gesellschaft immer multikultureller, multiethnischer
und multireligiöser wird. Wenn wir uns nicht mit einem



bloßen Nebeneinanderher begnügen wollen, sondern die
Ressourcen und Chancen einer solchen Gesellschaft nutzen
wollen, führt der Weg dorthin über gegenseitige
Anerkennung und Wertschätzung. Wir müssen uns in
unserer Vielfalt verstehen, um zu einer besseren
Gemeinschaft werden zu können. Wenn wir mehr über
einander wissen, fällt es leichter, einen Schritt aufeinander
zuzugehen und uns gleichzeitig unsere (kulturspezifischen)
Eigenheiten zu lassen.

Dieses Buch berichtet in erster Linie von Menschen mit
türkischem Migrationshintergrund. Viele der Erkenntnisse
lassen sich jedoch nach meiner Erfahrung durchaus auch
auf andere Ethnien und Migrationssituationen übertragen.
In den Statistiken wird der Begriff Migrationshintergrund
immer dann verwendet, wenn entweder der Mensch selbst
oder einer seiner Elternteile nicht in Deutschland geboren
wurde oder zwar hier geboren ist, jedoch einen anderen als
den deutschen Pass besitzt. In diesem Buch soll der Begriff
weiter gefasst werden, da die Auswirkungen der Migration
auch in den Folgegenerationen noch deutlich spürbar sind.
Er wird also auch für die dritte und vierte Generation der
Einwanderer verwendet, unabhängig von der tatsächlichen
Staatsbürgerschaft.

Nach der Analyse der Phänomene, die zu
gesellschaftlichem Unmut führen und die uns die
Integration von Menschen mit Migrationshintergrund als
zumindest teilweise missglückt einschätzen lassen, wird ein
umfassender Einblick in das Leben von nach Deutschland



eingewanderten Menschen und ihren Nachkommen
gewährt. Dabei geht es auch um die Schilderung von
Migrationsbelastungen, die Auswirkungen über die
Generationen hinweg haben. Ziel dieses Buches ist es, über
die bloße Bestandsaufnahme hinaus anhand einer
detaillierten Bedingungsanalyse zu erklären, auf welche
Weise sich die Migrationsbelastungen
generationsübergreifend bis heute auswirken und damit
unweigerlich auch die gegenwärtigen Phänomene mit
bedingen. Die Betrachtung der Lebensgeschichten
geschieht beschreibend und anonymisiert. Auf diese Weise
soll den Lesern ein ebensolcher Blick auf die Mitmenschen
mit Migrationsgeschichte ermöglicht werden.
Autobiographische Züge erhält dieses Buch durch eigene
Kindheitsgeschichten, da auch meine Biographie
wesentlich bestimmt wurde durch die Einwanderung
meiner Eltern nach Deutschland in den sechziger Jahren.
Darüber hinaus fließen die (Lebens-)Geschichten der
Menschen mit ein, die im Kölner Gesundheitszentrum für
Migrantinnen und Migranten tagtäglich Rat suchen.

Es geht hier nicht darum, Unschuld zu beweisen oder
Schuld zuzuweisen, sondern vielmehr darum, umfassende
Kenntnisse über die hier lebenden Menschen mit
Migrationshintergrund und die Reibepunkte des
gemeinsamen Miteinanders zu vermitteln. Ich tue dies
nicht zuletzt aus der Hoffnung, dass daraus ein größeres
Verständnis füreinander entsteht.



In meinen Arbeitszusammenhängen sitze ich an der
Schnittstelle zwischen den Menschen mit
Migrationshintergrund und dem deutschen
Gesundheitssystem. Ich erlebe jeden Tag, an welchen
Stellen der »Sand im Getriebe« gute Lösungen verhindert
oder für enorme Umwege sorgt. Ich spüre die Irritationen
auf beiden Seiten, obwohl alle Beteiligten im Grunde die
gleichen Ziele haben. Ich kenne die Sprachlosigkeit der
Einwanderer, wenn es um die Stolpersteine in ihrem
eigenen Leben geht und die Ahnungslosigkeit des
Hilfesystems. Wir müssen so viel mehr übereinander
wissen und miteinander reden. Berührungsängste müssen
abgebaut werden. Wir haben eine gemeinsame Zukunft vor
uns und die Aufgabe, diese für alle Seiten zufriedenstellend
zu gestalten. Deshalb bietet dieses Buch Lösungsansätze
und Handlungsempfehlungen, mit deren Hilfe ein
Zusammenleben in einer multikulturellen Gesellschaft und
die Führung eines interkulturellen Dialogs leichter
gelingen können.

Nicht zuletzt aufgrund der eigenen Situation als Mensch
mit Migrationshintergrund ist es mir wichtig, dass sich alle
Menschen gleichermaßen angesprochen fühlen. Dennoch
habe ich mich zugunsten eines ungestörten Leseflusses
dafür entschieden, auf die Genderschreibweise zu
verzichten.

* Es ist mir bewusst, dass der Begriff »Menschen mit Migrationshintergrund«
kritisch diskutiert wird. Oftmals wird stattdessen von Menschen mit
internationaler Geschichte gesprochen. Da es in diesem Buch jedoch explizit



um die Belastungen einer Migration geht, habe ich mich dazu entschieden, von
Menschen mit Migrationshintergrund zu sprechen.



Unüberwindbare Unterschiede  – oder
alles eine Frage der Verständigung?

Anlässlich der Eröffnung einer Fotoausstellung zur Feier
des sechzigsten Jahrestags des Anwerbeabkommens mit
der Türkei wurde ich von der Lokalpresse um ein kleines
Interview gebeten. Der Journalist hinterfragte die
Lebensweise der hier lebenden türkischstämmigen
Menschen, bemängelte die fehlenden Deutschkenntnisse
und sprach von Wohngegenden, die mehrheitlich von
türkischstämmigen Mitbürgern bewohnt werden, als Kiez,
innerhalb dessen man unter sich sei und dies auch so wolle.
Solche und ähnliche Vorwürfe werden immer wieder an
mich herangetragen.

1961 kamen erstmals Menschen aus der Türkei als
Arbeitsmigranten in einem staatlich organisierten Rahmen
nach Deutschland. Inzwischen leben diese Familien in der
dritten oder sogar schon vierten Generation hier. Doch
selbst nach so langer Zeit prägen immer noch Debatten
und Diskussionen über fehlende Integration das
Zusammenleben, die nicht selten bestimmt werden von der
Suche nach Schuldigen für die negativen Phänomene, die
damit in Verbindung gebracht werden.

In der Mehrheitsgesellschaft ist die Meinung darüber,
was die Einwanderung für das eigene Leben bedeutet,



vielfältig. Auf der einen Seite begegnen uns Menschen mit
Migrationshintergrund als Moderatoren, Comedians und
neuerdings sogar als Bundesminister. Oft prägen aber auch
andere Bilder den Alltag: Das alte Pärchen, das auch nach
vierzig oder fünfzig Jahren in Deutschland nur gebrochen
Deutsch spricht. Die junge Türkin, die ihre Heimat
verlassen hat, um hier einen Deutschtürken zu heiraten
und als Hausfrau und Mutter kaum Zugang zur hiesigen
Gesellschaft findet. Sympathiebekundungen für den
türkischen Staatschef Erdoğan, die sich durch alle
Generationen ziehen, und vor allem junge Menschen, die
sich oft in einer Opferrolle der scheinbar Unerwünschten
eingerichtet haben und ihre Parolen unreflektiert
verbreiten. Wir erleben Gruppen junger Menschen mit
Migrationshintergrund, die deutlich darauf bedacht sind,
sich gesellschaftlich abzugrenzen und mit ihren
Limousinen das Schaulaufen auf den Partymeilen der
Großstädte zu dominieren. Sprachliche Barrieren sorgen
immer wieder für fehllaufende Kommunikation und
Missverständnisse. Unverständliche Verhaltensweisen
lassen die Bevölkerung in Ratlosigkeit oder sogar Ärger
zurück. Schlimmer noch, es werden von beiden Seiten
Vermutungen über die Beweggründe des Gegenübers
angestellt, ohne miteinander in den Dialog zu treten. Wir
bleiben uns  – trotz all der gemeinsamen Jahre  – fremd und
erfahren nichts über die tatsächlichen Motive und
Hintergründe der alltäglichen Interaktionen.



Basieren diese Probleme und Missverständnisse wirklich
auf unüberbrückbaren Unterschieden zwischen den
Lebensweisen, Kulturen und Werten, oder verbindet uns
am Ende vielleicht doch mehr, als wir denken?

Betrachten wir zunächst mal die Aspekte, die immer
wieder zu Diskussionen führen.

Es werden immer wieder Rufe laut, dass zugewanderte
Menschen sich besser integrieren müssen. Es ist von
Parallelgesellschaften die Rede, von Überfremdung und
Erhaltung der Leitkultur. In Teilen Deutschlands hat die
AfD sich auch mit dem Thema Migration Mehrheiten
gesichert, aber auch Menschen, die sich eher in der Mitte
des politischen Spektrums einordnen würden, äußern ihr
Unbehagen angesichts der hohen Zahl von Menschen mit
Migrationshintergrund in unserer Gesellschaft. Ereignisse
wie die Kölner Silvesternacht 2015/16 oder Anschläge mit
radikal-muslimischem Hintergrund gießen Öl ins Feuer.

Wenn von der Angst vor Überfremdung die Rede ist, dann
geht es um die Übermacht des Fremden und um den
Verlust eigener Werte. Sowohl die Menschen, die nicht in
den Dialog treten, als auch die, die das Gespräch mit
Menschen mit Migrationshintergrund suchen, sprechen die
gleichen Themen an. Die wohl am häufigsten vorgebrachte
Argumentation bezieht sich auf den Glauben. Die
Menschen in Deutschland erleben den Islam als eine ihnen
sehr fremde Religion.

Tagtäglich hören wir Nachrichten und Berichte von
Machthabern und Gruppen von Kämpfern, die im Namen



des Islam Gräueltaten begehen und dies mit dem Willen
Allahs legitimieren. Keine andere Religion wird heutzutage
so häufig missbräuchlich als Argument für die
Durchsetzung von Interessen und Machtansprüchen
verwendet. Darüber hinaus berichten die Medien auch
regelmäßig über Gefährder, die von Deutschland aus in den
heiligen Krieg ziehen und auch nicht davor
zurückschrecken, Anschläge in Deutschland zu verüben.

Was bei dieser Sichtweise leider immer wieder vergessen
wird, ist die überwältigend große Zahl friedlich lebender
Muslime. In Deutschland leben geschätzt zwischen 5,3 und
5,6 Millionen Muslime.[1]  Die Zahl der Gefährder im
Bereich des islamistischen Terrorismus liegt mit Stand
August 2021 bei 320 Personen, von denen 90 inhaftiert
sind.[2]  Sie machen also einen verschwindend geringen Teil
der Muslime aus. Die Ressentiments der
Mehrheitsgesellschaft richten sich jedoch grundsätzlich
gegen alle gläubigen Muslime. Ein Mensch, der seine
Religion lebt, das heißt, der betet, fastet, die Moschee
besucht und sich an die Essensregeln hält, wird schnell als
strenggläubig eingeschätzt.

Es ist wahr, der muslimische Glaube ist insbesondere bei
der älteren Generation tief verankert im täglichen Leben.
Dies bedeutet jedoch nicht, dass sie sich dem Fortschritt
verschließen oder alles Andersartige, Moderne, Westliche
ablehnen. Auch bedeutet ein gelebter Glaube nicht, dass
man damit einverstanden ist, was auf der Welt im Namen
des Islam passiert. Muslime geraten jedoch immer wieder



in die Situation, sich rechtfertigen zu müssen für Taten von
radikalen Gruppen, sie werden aufgefordert, sich öffentlich
dazu zu positionieren, einfach deshalb, weil sie Muslime
sind.

Ein weiteres Thema, an dem sich die Geister oft
scheiden, ist das Kopftuch. Es wird symbolisch
gleichgesetzt mit der Unterdrückung der Frau und mit
einem rückständigen Frauenbild in einer von Männern
dominierten Gesellschaft. Die Studie »Muslimisches Leben
in Deutschland«[3]  befragte Musliminnen. ob sie ein
Kopftuch tragen, und wenn ja, warum. Von den 30 Prozent
der Musliminnen, die das Kopftuch trugen, gaben fast 90
Prozent an, dass sie es aus ihrer Glaubensüberzeugung
heraus tun. Nur knapp 5 Prozent gaben an, das Kopftuch zu
tragen, um den Erwartungen anderer zu entsprechen. Dies
widerlegt die These, dass Musliminnen das Kopftuch nur
tragen, weil sie von ihren Männern, Vätern oder Brüdern
dazu gezwungen werden.

Die genannte Studie kommt darüber hinaus zu dem
Schluss, dass die Religiosität eines Menschen nicht als
Integrationshindernis angesehen werden kann. Hinderlich
für die Integration sind eher Faktoren wie die
Aufenthaltsdauer, der Migrationsgrund und ein niedriger
sozioökonomischer Status. Insbesondere jüngere Frauen
ohne Migrationshintergrund können oft nicht glauben, dass
muslimische Frauen sich freiwillig für das Tragen eines
Kopftuches entscheiden. Es entsteht manchmal der
Eindruck, als wären sie beunruhigt, dass ihre eigene



Freiheit bedroht sei durch die Entscheidung anderer, ein
Kopftuch zu tragen, steht dies doch dem Trend von Freiheit
und Freizügigkeit entgegen, der heute von vielen jungen
Frauen gelebt wird.

Der gelebte und offen zur Schau gestellte Konsum ist ein
weiterer Aspekt, der auf Unverständnis in der Bevölkerung
stößt. Menschen mit Migrationshintergrund fallen häufiger
dadurch auf, dass sie sehr schicke und teure Autos fahren.
Die Ausstattung mit dem neusten Smartphone gilt als
selbstverständlich, und auch Kinder verfügen oft über sehr
teure Handys. Vermutlich ist es die Einschätzung, dass
Menschen mit Migrationshintergrund meist in schlechter
bezahlten Jobs arbeiten oder sogar arbeitslos sind, die zu
der Frage führt, wie sich eben diese Personen all diese
teuren Dinge leisten können. Die Vermutung liegt für viele
nahe, dass der Konsum entweder durch Schwarzarbeit
finanziert wird oder aber durch kriminelle Geschäfte.
Allerdings kann weder das eine noch das andere ernsthaft
für eine so große Zahl von Menschen in Erwägung gezogen
werden. Und auch die Kriminalitätsstatistiken bilden eine
solche Einschätzung nicht ab. Menschen mit
Migrationshintergrund scheinen vielmehr weitaus häufiger
als der Durchschnitt ein großes Bedürfnis zu haben, über
ihre Außenwirkung zu verdeutlichen, dass sie sich all diese
teuren Gegenstände leisten können. So als wollten sie
sagen: »Seht her, ich habe es geschafft! Ich fahre ein
teures Auto und nicht nur ich, sondern auch meine ganze
Familie ist mit dem neusten Handy ausgerüstet!«



Wenn man sich in einer westdeutschen Großstadt einen
Nachmittag vor eine Grundschule in einem Stadtteil mit
einem hohen Migrationsanteil stellt, so wird man verblüfft
sein, wie viele der Kinder mit großen Limousinen abgeholt
werden. Meist sind eben diese Stadtteile gleichzeitig auch
jene mit dem höchsten Anteil an Empfängern von
Transferleistungen. Wie geht das zusammen? Die Antwort
ist (leider) banal: Oft ist keines der Konsumgüter
tatsächlicher Besitz. Die Menschen nutzen  – viel häufiger
als die Mehrheitsgesellschaft  – die Möglichkeit, alles mit
Hilfe eines Konsumkredits zu finanzieren. Große Autos
werden nicht gekauft, sondern geleast. Für die monatliche
Rate wird im Zweifelsfall das letzte Geld
zusammengekratzt. Viele meiner Klienten* kommen
hoffnungslos überschuldet in die Beratung, weil sie den
Überblick über die ganzen Kleinstkredite verloren haben.
Leider wird bei der Vergabe dieser kleinen Konsumkredite
offenbar nicht ausreichend überprüft, ob die betreffende
Person überhaupt in der Lage ist, die Summe zu bezahlen.
Vor allem die dritte Generation ist oft auf diese Weise hoch
verschuldet. Wir werden im Verlauf des Buches verstehen,
warum gerade diese Generation ein solch alarmierendes
Konsumverhalten ausgebildet hat.

Auch die geringen und teilweise fehlenden
Sprachkenntnisse sind immer wieder ein Thema in der
Debatte, wie wir miteinander leben wollen. Mangelnde
Deutschkenntnisse hängen oft mit der Aufenthaltsdauer
zusammen, doch dieses Argument kann längst nicht immer



herangezogen werden. Gerade für den Großteil der ersten
Generation, die Arbeitsmigranten, die schon lange hier
leben, gilt, dass sie nur wenig Deutsch sprechen. Aber auch
in der nachfolgenden Generation begegnen uns immer
wieder Menschen, die nur über geringe Deutschkenntnisse
verfügen. Augenscheinlich fällt es einigen Teilen der
Bevölkerung mit Migrationshintergrund schwer, sich die
deutsche Sprache anzueignen.

Innerhalb der Gruppe der Menschen mit türkischem
Migrationshintergrund sind es neben der ersten Generation
vor allem die Heiratsmigranten, die kaum über
Sprachkenntnisse verfügen und aufgrund ihres Alters und
ihres eher traditionellen Rollenverständnisses
Schwierigkeiten haben, die Sprache zügig zu lernen. Oft
verfügen sie darüber hinaus über keinen qualifizierten
Bildungshintergrund und müssen zum ersten Mal in ihrem
Leben überhaupt eine fremde Sprache erlernen.

Die in Deutschland geborenen Nachkommen der
Arbeitermigranten haben keine oder nur geringe
sprachliche Probleme. Leider gilt aber nicht für alle, dass
das eigene Sprachniveau dem von Menschen ohne
Migrationshintergrund völlig gleicht. Denn der
Spracherwerb der Kinder hängt maßgeblich von den Eltern
ab. Die Sprachkompetenzen der Eltern sind entscheidend.
Je besser die Eltern die deutsche Sprache beherrschen,
umso leichter wird es den Kindern fallen, neben der
Muttersprache auch die deutsche Sprache fehlerfrei zu
lernen. Kinder, bei denen ein Elternteil erst mit der



Hochzeit aus der Türkei gekommen ist, haben es folglich
deutlich schwerer. Der Besuch des Kindergartens kann
einen entscheidenden Beitrag zur Sprachentwicklung
leisten, insbesondere dann, wenn zu Hause überwiegend
eine andere Sprache gesprochen wird. Dass nicht alle
Kinder mit Migrationshintergrund im Kindergarten
angemeldet werden, insbesondere in Familien, in denen die
Mutter als Hausfrau zu Hause ist, ist daher mitunter
problematisch. Das Fehlen wohnortnaher
Kindergartenplätze ist aber bisweilen auch ein Grund,
insbesondere wenn die Familie nicht über ein Auto verfügt.
Aus diesen Gründen beginnen immer wieder Kinder mit
unzureichenden Sprachkenntnissen ihre Schullaufbahn.
Aber warum tun sich manche Menschen so schwer mit dem
Erwerb der Sprache?

Die erste Generation plante lange Zeit die baldige
Rückkehr in die Heimat und verwendete deshalb kaum
Energie auf den Spracherwerb. Erst nach vielen Jahren
zeichnete sich ab, dass sie in Deutschland bleiben würden.
Zu diesem Zeitpunkt befanden sich die Menschen im
mittleren Lebensalter und damit in einer Zeit, in der der
Erwerb einer neuen Sprache oft schwerfällt. So blieb es bei
geringen Deutschkenntnissen, mit denen man das Leben in
der neuen Heimat einigermaßen bestreiten konnte. Die
Frauen der Arbeiter versorgten eh allzu häufig die Kinder
und übernahmen den Haushalt. Oft wollten ihre Männer
auch nicht, dass sie die deutsche Sprache erlernen. Zu
groß war die Angst, dass die eigene Frau zu selbstständig



werden könnte. Darüber hinaus war der Bildungsstand der
Arbeitsmigranten eher gering. Sie waren zufrieden mit den
Arbeitsverhältnissen, die man ihnen anbot; auf die Idee,
hier in Deutschland Karriere zu machen, wofür man
sicherlich mehr Sprachkompetenz gebraucht hätte, kamen
die wenigsten.

Die Angehörigen der zweiten Generation sprachen meist
bis zur Einschulung ebenfalls kein Deutsch und konnten in
dieser Hinsicht auch nicht mit der Unterstützung durch das
Elternhaus rechnen. Die deutschen Schulen waren damals
(also in den siebziger und achtziger Jahren) noch nicht
ausreichend auf die Situation der Gastarbeiterkinder
eingestellt. Statt das Erlernen der deutschen Sprache zu
forcieren und zu unterstützen, wurde sogar
muttersprachlicher Unterricht in Türkisch angeboten, um
die spätere Rückkehr in die Heimat zu erleichtern.

Die dritte Generation hat es insofern etwas leichter, als
dass sie in Elternhäusern aufwachsen, in denen in der
Regel beide Elternteile Deutsch sprechen. Nur in dem Fall,
dass ein Ehepartner aus der Türkei zugezogen ist,
beginnen sie praktisch an dem Punkt, an dem auch die
zweite Generation begonnen hat. Denn dann wird zu Hause
Türkisch gesprochen.

Das Phänomen der Heiratsmigration kommt nach wie vor
gar nicht so selten vor. Menschen aus der Türkei, die
Deutschtürken heiraten, starten praktisch ähnlich wie die
erste Generation, sie reisen im Erwachsenenalter und ohne
Sprachkenntnisse ein. Das Erlernen einer Sprache hängt



mit dem Bildungsniveau und der persönlichen
Motivationsfähigkeit zusammen, außerdem wird es mit
zunehmendem Alter nicht einfacher. Inzwischen ist zudem
die Infrastruktur der türkischstämmigen Migranten so gut
ausgebaut, dass man in Großstädten tatsächlich auch mit
spärlichen Deutschkenntnissen gut zurechtkommt. Viele
Aspekte des täglichen Lebens lassen sich in der
Muttersprache erledigen, vom Arztbesuch bis zum Einkauf
im Supermarkt. Dass die Sprachkompetenz der Kinder
unter der eigenen sprachlichen Situation leidet, ist in
diesen Familien eher ein Kollateralschaden als eine
bewusste Inkaufnahme von Nachteilen für den eigenen
Nachwuchs.

Das Erlernen der Sprache ist eine elementare Basis für
die Integration in die Gesellschaft und die Vermeidung von
Missverständnissen. Wer es bewusst ablehnt, die Sprache
des Landes, in dem man lebt, zu lernen, darf sich nicht
wundern, wenn die Integration nicht funktioniert und die
Menschen um einen herum darauf mit Unverständnis
reagieren. Es gibt jedoch Lebenssituationen, die das
Erlernen der Landessprache erschweren, und es ist
sinnvoll, für Menschen in solchen Lebenslagen
Hilfestellungen bereitzuhalten. In erster Linie ist es jedoch
die Aufgabe der eingewanderten Menschen,
Anstrengungen zu unternehmen, die deutsche Sprache zu
erlernen. Darüber hinaus sollte die Bildungspolitik die
frühkindliche Sprachförderung fest in den Blick nehmen,
um daraus resultierende Bildungsnachteile von Kindern mit



Migrationshintergrund möglichst gut auszugleichen oder
abzumildern.

Neben der rein sprachlichen Ebene, unter der die
Kommunikation mitunter leidet, sind es oft leider auch
recht irrationale Annahmen und Ängste der Menschen, die
den gemeinsamen Dialog erschweren. Auf einer
Veranstaltung, auf der ich als Redner eingeladen war,
meldete sich eine junge Studentin der Sozialwissenschaften
zu Wort. Sie berichtete von einer Begegnung mit einer
Gruppe junger Männer mit Migrationshintergrund, bei der
es zu einem Wortgefecht kam. Danach hätten sie ihr
hinterhergerufen, dass bald sie es wären, die das Sagen im
Land haben und die Macht übernehmen würden. Mir
gegenüber formulierte die junge Frau ihre Empörung über
das Verhalten der jungen Leute und ihre Forderung, dass
sie sich doch eigentlich unterordnen müssten. Des weiteren
äußerte sie ihre Befürchtungen, dass es tatsächlich
irgendwann mal so weit sein könnte, dass erstarkende
Gruppen Machtansprüche durchsetzen könnten. Solche
diffusen Ängste und Befürchtungen werden immer wieder
von unterschiedlichsten Menschen geäußert. Ich höre da
zwei Aspekte heraus: Zum einen scheint ein großes
Misstrauen gegenüber Demokratie und Rechtsstaatlichkeit
zu herrschen, wenn jemand annimmt, dass eine feindliche
Übernahme der Staatsgewalt quasi unmittelbar bevorsteht
und es keine Möglichkeit gibt, sie aufzuhalten, wenn »die«
sich einmal dafür entschieden haben zuzuschlagen. Zum
anderen nehme ich eine Verunsicherung bezüglich der



eigenen Wirksamkeit wahr. Die junge Frau machte einen
fast ohnmächtigen Eindruck angesichts der vorlauten
jungen Männer, die ihr da begegnet waren. Sie schien ihre
eigenen Möglichkeiten und die vieler anderer
Gleichgesinnter anzuzweifeln. Bei einer jungen Studentin
der Sozialwissenschaften sollte man aber doch ein
Mindestmaß an Kenntnissen über gesellschaftliche
Zusammenhänge und eine gewisse Reflexionsfähigkeit
annehmen. Dennoch ließ sie sich durch die Situation
offenbar stark verunsichern.

Nun könnte man es bei dieser Betrachtung belassen und
das vorlaute Gehabe der jungen Männer als schlechtes
Benehmen verbuchen. Ich halte es jedoch für sinnvoll, in
diesem Falle über den Tellerrand zu schauen und die
Situation auch aus Sicht der jungen Männer zu betrachten:
Es handelte sich vermutlich nicht um Studenten, und sie
waren sich ihrer unterlegenen Situation bei dieser
Begegnung und in der Gesellschaft allgemein sicher mehr
oder weniger bewusst. Im Laufe ihres Lebens werden sie in
Deutschland mehrfach Benachteiligungen erfahren haben
und dadurch eine gewisse Skepsis in sich tragen. Sie
bemerken, dass sie mit ihrem Verhalten Empörung und
Verunsicherung herbeiführen können und genießen in
solchen Momenten die Tatsache, mit ihrem Verhalten
Reaktionen hervorrufen zu können. Weiterhin klingt in
ihren Äußerungen der Wunsch mit, das politische
Geschehen mitgestalten zu können. Sie fühlen sich
vermutlich gesellschaftlich nicht ausreichend



wahrgenommen und wünschen sich einen Zustand, in dem
sie ihre Interessen artikulieren und durchsetzen können.
Von dieser Perspektive aus würde vermutlich auch die
junge Studentin zu dem Schluss kommen, dass die
zugegebenermaßen äußerst rüpelhaft angemeldeten
Bedürfnisse durchaus ihre Berechtigung haben. Nur waren
die besagten jungen Männer leider nicht in der Lage, ihre
eigene Situation auf diese Weise zu reflektieren und ihre
Meinung angemessen zu äußern, wodurch die geschilderte
Situation entstand.

Alle Situationen ähneln sich insofern, als die Menschen
zwar übereinander, aber nicht miteinander reden. Viele der
Missverständnisse und Fragen ließen sich klären, wenn wir
öfter die Gelegenheit nutzen würden, uns zu den Themen
auszutauschen. Eine andere Möglichkeit wäre, sich zu
informieren, etwa über die Religion. Wir schaffen es nicht,
unsere Vorurteile abzustreifen. Stattdessen bilden wir uns
unsere Meinung aufgrund punktueller Beobachtungen oder
vom Hörensagen, ohne zu überprüfen oder zu hinterfragen.
Auffallend ist auch, dass Vorurteile und Ängste an den
Orten besonders verbreitet sind, an denen es praktisch
kaum Berührungspunkte von Menschen mit und ohne
Migrationshintergrund gibt. Zum Beispiel leben nur 5
Prozent aller Menschen mit Migrationshintergrund in den
östlichen Bundesländern. Genau dort verzeichnen Parteien,
die gegen eine Zuwanderung von Menschen aus
bestimmten Regionen dieser Welt sind, großen Zuspruch.
Besucht man indes einen Stadtteil einer westdeutschen



Großstadt mit hohem Anteil von Menschen mit
Migrationshintergrund, wird man ein weitgehend
friedliches Miteinander erleben.

Auch wenn Interessen, Meinungen und Problemlagen
nicht immer angemessen kommuniziert werden, müssen
wir uns als Gesellschaft der Tatsache stellen, dass wir 25
Prozent der Gesamtbevölkerung nicht unbeachtet lassen
können. So hoch ist der Anteil von Menschen mit
Migrationshintergrund in Deutschland. Manche von ihnen
dürfen wählen, weil sie im Besitz der deutschen
Staatsbürgerschaft sind. Aber etwa 8,7 Millionen
erwachsene Menschen dürfen nicht wählen und haben
auch sonst keine Lobby, die ihre Interessen vertreten
würde.[4]

Im Grunde ist die Quintessenz aller Diskussionen über
Migration und Integration in Deutschland ein Problem der
gegenseitigen Wertschätzung und der Bereitschaft, sich in
den anderen hineinzuversetzen, um seine Bedürfnisse
nachvollziehen zu können. Alle Beteiligten möchten mit
ihren berechtigten Wünschen und Forderungen
wahrgenommen werden. Dabei kann es nicht darum gehen,
dass einzelne Gruppen sich durchsetzen und anderen ihre
Ansichten aufdrücken, sondern es geht vielmehr um ein
friedliches Miteinander, was voraussetzt, dass die
verschiedenen Anliegen abgewogen werden. Wenn wir alle
eine offene und wertschätzende Haltung füreinander
aufbringen können, wird ein Zusammenleben ohne
Probleme gelingen. Um eine solche Haltung entwickeln zu



können, müssen wir mehr übereinander wissen, wie das
Beispiel der jungen Studentin deutlich macht. Deshalb
möchte ich in den folgenden Kapiteln das Leben der
Menschen mit türkischem Migrationshintergrund
skizzieren und erläutern, woher gewisse Gewohnheiten und
Verhaltensweisen kommen und wie wir sie erklären
können, wenn wir Migration als einen Vorgang begreifen,
der sich über Generationen hinweg abspielt und Wirkung
zeigt.

* In Beratungszusammenhängen spricht man nicht von Patienten. Es wird der
Begriff Klient benutzt, da es sich nicht um eine Heilbehandlung handelt.



Wir riefen Arbeitskräfte, und es
kamen Menschen[5]

Der wirtschaftliche Aufschwung in Deutschland nach
dem Zweiten Weltkrieg sorgte für einen erhöhten Bedarf an
Arbeitskräften, der allein mit inländischen Arbeitern nicht
zu decken war. Deshalb schloss die deutsche Regierung ab
1955 Anwerbeabkommen mit unterschiedlichen Staaten ab,
um zeitlich begrenzt Arbeitskräfte ins Land zu holen. Bis
zum Anwerbestopp 1973 kamen 14 Millionen Menschen als
Arbeitsmigranten nach Deutschland, 11 Millionen davon  –
also der größte Teil  – kehrten anschließend wieder in das
jeweilige Heimatland zurück.

Am 30. Oktober 1961 schloss die Bundesrepublik
Deutschland ein Anwerbeabkommen mit der Türkei. Dem
Ruf nach Arbeitskräften folgten viele Männer und Frauen
vorwiegend aus den ländlichen Regionen der Türkei. Viele
dieser Menschen hatten bis zur Ausreise nach Deutschland
nie ihre Heimat verlassen. Oftmals erhielten sie aus diesem
Anlass sogar erstmalig Ausweispapiere, denn vorher waren
die nie nötig gewesen. Da für das Anwerbeabkommen
Altersgrenzen für die unterschiedlichen
Arbeitsanforderungen festgelegt wurden, wurde die
Neuausstellung des Passes oft auch dafür genutzt, das



eigene Alter nach unten zu korrigieren. Dann stand der
Einreise nach Deutschland nichts mehr im Wege. Das ist
der Grund dafür, dass heute viele dieser Menschen
eigentlich schon einige Jahre älter sind als »offiziell« laut
Pass. Eine Frühberentung (oder ein vermeintlich früher
Tod) relativiert sich im Lichte dieses Wissens. Mein Vater
etwa starb im Alter von nur 69 Jahren, nach Auskunft der
Ärzte war er jedoch vermutlich fünf bis acht Jahre älter.

Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts war das Leben
insbesondere in den ländlichen Regionen der Türkei oft
ärmlich und beschwerlich, sodass vor allem die
Landbevölkerung in der Auswanderung eine Chance sah,
die eigenen Lebensbedingungen zu verbessern. Viele
meldeten sich auch für die Arbeit in Deutschland, um Geld
für konkrete Investitionswünsche, wie Landmaschinen für
die Feldarbeit, zu verdienen.

Mein Vater wuchs als Halbwaise mit seinem Bruder bei
seiner verwitweten Mutter im mittleren Anatolien in einem
kleinen Dorf namens Kışla (sprich: Kischla) in der Region
Kırşehir (sprich: Kirschehir) auf. Da mit dem Vater der
Ernährer der Familie gestorben war, waren Mutter und
Söhne auf das angewiesen, was die Felder des Dorfes
hergaben. Es war ein sehr bescheidenes und ärmliches
Leben. Anfang der sechziger Jahre wurde mein Vater zum
Militärdienst eingezogen und musste für drei Jahre in eine
ländliche Region im Osten der Türkei. Als er nach dem
Ende dieser Zeit in sein Heimatdorf zurückkehrte, stand er
vor dem Nichts. An der Stelle, wo er sein Zuhause und


