


BREVE HISTORIA
DE LOS CABALLEROS

DE SANTIAGO

Historia de las órdenes militares:
volumen 1



BREVE HISTORIA
DE LOS CABALLEROS

DE SANTIAGO

Historia de las órdenes militares:
volumen 1

Vicente Moreno Sanz



Colección: Breve Historia
www.brevehistoria.com

Título: Breve historia de los caballeros de Santiago, Historia de las
órdenes militares: volúmen 1
Autor: © Vicente Moreno Sanz

Copyright de la presente edición: © 2020 Ediciones Nowtilus, S.L.
Camino de los Vinateros, 40, local 90, 28030 Madrid
www.nowtilus.com

Elaboración de textos: Santos Rodríguez

Diseño y realización de cubierta: Universo Cultura y Ocio
Imagen de portada: Retrato del adelantado Pedro de Alvarado con la
cruz de la Orden de Santiago ©Pedro de Alvarado, por Humberto
Garavito

Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública o
transformación de esta obra solo puede ser realizada con la autorización
de sus titulares, salvo excepción prevista por la ley. Diríjase a CEDRO
(Centro Español de Derechos Reprográficos) si necesita fotocopiar o
escanear algún fragmento de esta obra (www.conlicencia.com; 91 702 19
70 / 93 272 04 47).

ISBN edición digital: 978-84-1305-124-6
Fecha de edición: noviembre 2020

Depósito legal: M-25846-2020

http://www.brevehistoria.com/
http://www.nowtilus.com/
http://www.conlicencia.com/


Dedico este libro, con cariño, a toda mi familia
(carnal y política).

También quisiera agradecer especialmente
tanto por su apoyo como por esos momentos tan

especiales a la vieja guardia, los tontunos, los niños
perdidos, los sindromiquitos, los «especialistos» y sin

olvidar a mis gentes del club.

Gracias por ser y por estar



Índice

Introducción
Situación geopolítica en el siglo XI
La reforma gregoriana y la querella de las
investiduras
La primera cruzada
La expansión del islam tras Mahoma
Las acciones militares de la primera cruzada
Fundación de las primeras órdenes militares en
Tierra Santa
La península ibérica al iniciarse el siglo XI
Los almorávides
La situación en Aragón
La situación en Castilla y León
El precedente directo: la Orden de Calatrava
Orden de caballería

1. Leyenda e historia de la fundación de la Orden de
Santiago

La leyenda
Fundación militar
La primera derrota, desastre, casi aniquilación y
refundación



Fundación religiosa de carácter mixto
2. Estructura, organización, gestión y gobierno de la
Orden

Reclutamiento e ingreso en la Orden
Regla
Composición de la Orden
Jerarquía de la Orden
Capítulos Generales
Cancillería
Maestre
Priores y obispos priores
Treces (o Trecenazgo)
Comendadores mayores y comendadores:
provincias, partidos y encomiendas
Los visitadores
Los alcaldes mayores
Los gobernadores
Las comendadoras: la rama femenina de la Orden
Los caballeros sin encomienda
El Consejo de Órdenes (Consejo de Nobleza)
Posesiones, extensión y relación con el Camino de
Santiago (internacionalización)
Situación de la Orden al otro lado de los Pirineos

3. Los duros inicios
La guerra contra el infiel y el conflicto de Castilla y
León
Portugal
Aragón

4. Refundación y avances
Castilla y León. La situación de preeminencia: Uclés
Cambio del foco de interés
Nueva situación de inestabilidad
Campañas meridionales contra los infieles: fase final
de la batalla del Estrecho



Portugal. La cuestión del Algarve
Aragón

5. Del cambio dinástico al final de la Reconquista
Tras la batalla del Salado
El reinado de Pedro I el Cruel
El reinado de Enrique II de Trastámara
El reinado de Juan I
El reinado de Enrique III
El reinado de Juan II
El reinado de Enrique IV
Guerra de sucesión castellana
El fin de la guerra
Portugal
Aragón

6. El imperio donde no se ponía el sol
La llegada a América
Carlos, rey-emperador
La importancia de la Orden durante el imperio
El emperador y la Orden
Felipe II, el rey prudente
La Orden de Santiago de la Espada
Enclaves de la Orden de Santiago
La decadencia político-militar. La edad de Oro de las
artes y las letras
El Siglo de Oro a través de la Orden
El fin de los Habsburgo españoles

7. El principio del fin
El Siglo de las Luces
La guerra de sucesión
El reinado de Felipe V
El reinado de Fernando VI
El reinado de Carlos III
El reinado de Carlos IV

8. Disoluciones y restauraciones



Primera República
Restauración
Regencia de la reina María Cristina

9. La Orden de Santiago en América
Virreinato del Perú
Virreinato de la Nueva España
Virreinato del Río de la Plata
Virreinato de Nueva Granada
Capitanía general de Guatemala
Capitanía general de Chile
Capitanía general de Filipinas

10. Las mujeres en la Orden de Santiago
11. La evolución hacia la actualidad

Dictadura de Primo de Rivera
Segunda República
La Orden en la guerra civil española
La dictadura de Francisco Franco
La transición a la democracia

Bibliografía
Webgrafía



Introducción

Al hablar de la Orden de los caballeros de Santiago, u
Orden de Santiago, lo primero es precisar algunos
conceptos básicos, y algunas ideas fundamentales, al objeto
de ayudar a nuestros lectores en lo referente a la situación
por la que atravesaba la cristiandad en el momento en el
que se decide poner en marcha este tipo de organizaciones
conocidas como órdenes militares.

Así pues, antes de adentrarnos en describir de una forma
pormenorizada la creación, concepción, evolución y la
actuación de una de las más famosas órdenes militares
españolas, los caballeros de Santiago, comenzaremos por
perfilar el contexto histórico, tanto el europeo como el de la
península ibérica, los principales hechos y acontecimientos
que ayudaron a que se produjera una nueva orden de
caballería en territorio leonés: la forma en la que se hizo y
su fundación.



SITUACIÓN GEOPOLÍTICA EN EL SIGLO XI

La Europa del siglo XI era una sociedad muy fragmentada;
ya se habían superado los últimos coletazos de la tardo-
antigüedad, pero aún no estaba instaurado, salvo en una
forma muy incipiente, el sistema feudal que caracterizó a la
Europa de los siguientes cinco siglos.

La comunidad internacional, es decir, los diferentes
reinos y territorios independientes o semiindependientes
cristianos, estaban regidos, al menos de manera nominal,
por dos poderes con dos perspectivas o puntos de vista
antagónicos: el poder terrenal o material, encarnado en el
emperador del Sacro Imperio Romano Germánico, y el
poder celestial o espiritual, asumido por el sumo pontífice
romano.

Se llegó de este modo a la querella de las investiduras, lo
que provocó una serie de incidentes entre ambos poderes
que trataron de imponer su primacía sobre el contrario,
hasta tal punto que, en ocasiones, el papa excomulgó al
emperador de turno, e, incluso, emperador promovía la
elección de un antipapa, con el consiguiente cisma en la
Iglesia.

La Iglesia cristina se convirtió en la gran reformadora de
la sociedad del momento, a partir de la creación y
desarrollo del movimiento cluniacense (llamado así por ser
originario de la abadía de Cluny, fundada en el año 910), lo
que supuso la renovación de la Regla y de la forma de ser
de la orden monástica benedictina. Esto significó poner el
freno, por parte de la Iglesia, a varias desviaciones y graves
problemas que se habían producido en la misma a lo largo
de los siglos anteriores. Tal fue el caso de la simonía, es
decir, la compra de títulos eclesiásticos reducida en gran



medida gracias a la imposición de elecciones dentro de las
propias comunidades eclesiásticas; y del nicolaísmo, el
amancebamiento de los religiosos, una práctica que se
había vuelto habitual entre los religiosos más ligados al
mundo laico.

De este modo, el poder papal salió reforzado, y esto pudo
apreciarse al inicio del siglo  XI en las acciones que
condujeron a la reconquista de Barbastro (1064), donde se
utilizó, por vez primera, el vocablo cruzada, refiriéndose a
la lucha que debería tener lugar para expulsar o someter a
los infieles. En el año anterior, el papa Alejandro  II había
indicado en varios escritos y llamamientos que todo aquel
que decidiera ir a combatir contra los sarracenos de la
península obtendría el perdón de sus pecados gracias a sus
hechos de armas.

Estos hechos pusieron de manifiesto el poder de
convocatoria que ejercían los pontífices sobre una gran
parte de los efectivos militares europeos que, en su mayor
parte, consistían, por un lado, en tropas vinculadas a los
grandes señores, menores en número, y por otro, en una
masa considerable de caballeros, guerreros y buscadores
de fortuna que se ganaban la vida ofreciendo su espada, de
manera temporal, al mejor postor.

Dichos efectivos se desplazaban de un lugar a otro
luchando en nombre de diferentes señores (tal era el caso
de el Cid Campeador), si bien este hecho trataba de
paliarse por parte de los monarcas, que procuraban
vincularlos de una forma más permanente a su servicio
mediante la cesión de un territorio para su explotación,
asociándolos de este modo a su causa y creando así las
bases del denominado sistema feudal. En este sistema, el
poder militar y, por lo tanto, la verdadera fuerza, recaía
sobre estos señores feudales, donde el rey era un primero
entre iguales, e incluso en ocasiones llegaba a tener menos



poder que alguno de sus vasallos. Como ejemplo tenemos el
caso del rey de Francia, que contaba entre sus
subordinados con su homónimo inglés y los duques de
Borgoña, Bretaña y Aquitania, todos ellos más poderosos
que su señor nominal.

La exhortación papal a la cruzada en la operación militar
sobre la villa musulmana de Barbastro sentó un
precedente. En determinadas condiciones de necesidad, la
Iglesia podía imponer una quiebra en la vinculación
vasallática ―en teoría, de carácter temporal y encaminada
solo a la consecución de la cruzada―, para que esta pasase
a la propia Iglesia, que podía entonces solicitar a estos
subordinados que realizaran o se implicaran en una acción
militar determinada en bien de la fe.

LA REFORMA GREGORIANA Y LA QUERELLA DE LAS INVESTIDURAS

En el año 1073, al acceder al solio pontificio Gregorio VII,
el que fuera el monje Hildebrando de la abadía de Cluny,
redactó, en una de sus primeras acciones pontificias, los
llamados Dictatus papae, donde explicaba las razones de la
supremacía pontificia sobre el emperador y los demás
príncipes feudales ―poderes laicos y temporales―, a los
que el papa podía, en circunstancias extremas, llegar a
deponer, y así eximir a sus súbditos de los juramentos de
fidelidad hechos a los mismos.

La reforma gregoriana estaba encaminada a corregir los
abusos y vicios por parte del alto clero, en aquel momento
vinculado a las respectivas cortes laicas europeas, y a
imponer las bases de lo que hoy en día podríamos
denominar derechos humanos básicos, al crear figuras
legales como la denominada tregua de Dios, cuyo objetivo
era proteger de la violencia y de los peores efectos de la
guerra a las personas más débiles, estableciendo, por



ejemplo, la prohibición de combatir en determinados días
del año o considerando a los monasterios, iglesias y abadías
como lugares libres de violencia. Así, la Iglesia de este
período añadió a la excomunión otra poderosa arma legal:
la anulación del vínculo feudal.

Además, este mismo pontífice formalizó el celibato
eclesiástico, impidiendo que los títulos y prebendas
religiosas pudieran heredarse como se hacía con los laicos,
y así comenzó una larga lucha con el emperador, que ha
pasado a la historia como la querella de las investiduras;
situación en la que el emperador veía restringido su
derecho a conceder títulos religiosos, así como disponer o
conceder feudos eclesiásticos, condición que no finalizó
hasta la firma del Concordato de Worms en el año 1122.

Representación de Santiago Matamoros. Patrón de España y símbolo de los
ideales de cruzada en la península ibérica (la Reconquista).



Este desencuentro entre la Iglesia y los príncipes,
gobernantes y señores feudales, hizo que ni el emperador,
ni ninguno de los monarcas europeos participaran de
manera activa en la primera cruzada (1095), ya que todos
ellos estaban enfrentados al sumo pontífice.

Los principales actores y participantes de esta primera
cruzada fueron los caballeros más o menos independientes
europeos que, de simples guerreros profesionales de alto
nivel, pasaron a convertirse en cruzados, constituyendo la
militia christi (soldados de Cristo y de su Iglesia).

Gregorio  VII retomó esta iniciativa, ampliándola de forma
que el término milites christi, aplicado al terreno militar,
pasase a significar ‘soldados de la guerra santa’. De este
modo, el papado no solo pudo adquirir nuevas tropas para
su defensa en caso de serle necesario, sino que además
estas fuerzas procedían de los príncipes que pudieran estar
atacándolo, lo que supuso una pérdida considerable de su
fuerza.

Hacia finales del siglo XI, el papa Urbano  II (1088-1098)
dirigió un llamamiento a todos los caballeros europeos para
que tomasen la cruz y acudiesen a liberar Tierra Santa. El
llamamiento se hizo de forma directa, ordenándoles que
reconociesen al pontífice romano como primer señor de la
cristiandad y que rompiesen los vínculos feudales que les
ataban a sus respectivos príncipes y señores.

LA PRIMERA CRUZADA

Las cruzadas fueron una serie de campañas militares o
guerras comprendidas entre los siglos  XI y XV. En la mayoría
de los casos, se producían con el objetivo de obtener y,
posteriormente, mantener el control político-militar de los
santos lugares en Oriente Próximo (Palestina), toda vez que



estos lugares se encontraban entre los más sagrados para
todas las religiones monoteístas (judíos, cristianos y
musulmanes).

Comprender y analizar los hechos sucedidos durante este
período resulta muy complicado, ya que nuestra mentalidad
y forma de ser han ido variando desde entonces. Así, no
debemos menospreciar la mentalidad y el fervor religioso
que estas gentes tenían con respecto a la culminación de
sus objetivos, aunque esté claro que también influyeron
factores económicos, geopolíticos y estratégicos al margen
de los religiosos, y que en esos tiempos dicha región fue el
inicio y final de la que, más tarde, Marco Polo convertiría
en la famosa Ruta de la Seda: vía comercial directa con el
Lejano Oriente (seda, especias) y su control suponía una
gran fuente de riqueza y poder.

LA EXPANSIÓN DEL ISLAM TRAS MAHOMA

A lo largo de los dos siglos anteriores, la expansión del
islam había supuesto un enorme cambio en la distribución
de los equilibrios de poder en Eurasia: el Imperio sasánida
había sucumbido por completo, dejando en manos
musulmanas todo el territorio desde Mesopotamia hasta la
India; el bizantino había sido derrotado, y se le habían
arrebatado enormes extensiones de territorios, entre ellos
Palestina, Siria, Chipre, Baleares, Sicilia, Córcega,
Cerdeña, Egipto y la costa norte africana.

Asimismo, las tropas islámicas se habían expandido hasta
la costa atlántica ―lo que en la actualidad conocemos como
Marruecos―, y también habían dado el salto a la península
ibérica, terminando por controlarla casi en su totalidad,
dejando un par de zonas o territorios cristianos



arrinconados en la franja cantábrica y en los Pirineos que,
de manera periódica, eran sometidos a razias y peticiones
del pago de parias por parte de los poderosos vecinos del
sur.

Entre los siglos X y XI, este gran Imperio islámico recién
creado se fragmentó y se creó una serie de Estados
musulmanes independientes, más interesados en las artes,
las ciencias, las letras y el mantenimiento del status quo
que en la expansión territorial y el conflicto con los vecinos
cristianos.

La primera porción en escindirse fue la península ibérica
(al-Ándalus). Se creó entonces un califato independiente
(930) y se aprovechó una situación de división y pérdida del
control de las regiones norteafricanas y de Egipto por parte
de la corte imperial de Bagdad que, a lo largo de la
siguiente media centuria, dejó de controlar gran parte de
los territorios más lejanos.

Cuando el califato independiente andalusí colapsó, tras la
muerte de Almanzor en 1002, se cambiaron de tornas, ya
que fue el momento que aprovecharon los reinos cristianos
para atacar a los recién creados reinos musulmanes (taifas)
―surgidos de la división interna andalusí (fitna)―, y para
retomar, según sus propias consideraciones, una gran
cantidad de territorio hacia el sur (frontera en el Duero) e
imponer esta vez el pago de parias a los andalusíes. Del
mismo modo, tanto bizantinos como musulmanes fueron
expulsados del sur de Italia y de Sicilia (1061-1091).

En esos momentos fue cuando, en las fronteras
orientales del Imperio bizantino, apareció un nuevo
contendiente: los turcos selyúcidas, un inédito poder
musulmán proveniente de las estepas de Asia Central que,
en un principio, se enfrentó a otros poderes islámicos del
fragmentado califato abasida, tratando de sustituirlo y
asumiendo el control de los diferentes reinos musulmanes
de la zona, pero que, tras ser frenados por los fatimíes de



Egipto, y una vez en sus manos Siria y Palestina a mediados
del siglo XI, se lanzaron sobre Anatolia, tomando, tras la
batalla de Manzikert o Mancicerta en 1071, el control de
prácticamente la totalidad de Asia Menor. Esto supuso un
terrible descalabro para las armas bizantinas ―redujo
muchísimo sus territorios―, ya que no recibieron ayuda por
parte de los reinos cristianos europeos al haberse
producido poco antes el cisma entre su iglesia y la romana,
a causa de la interpretación de algunas ideas religiosas y la
lucha por la primacía respecto a la totalidad de los
cristianos.

Fue a finales del siglo XI, más de veinte años después de
estos hechos, cuando en la Europa cristiana saltaron todas
las alarmas en relación al problema selyúcida y se inició
una campaña propagandística de salvaguarda tanto de los
santos lugares como de los peregrinos que viajan allí por
parte de la iglesia.

LAS ACCIONES MILITARES DE LA PRIMERA CRUZADA

Urbano II, en el concilio de Clermont-Ferrand del año 1095,
realizó un llamamiento a la totalidad de los cristianos para
que organizasen una tropa y liberasen Tierra Santa de los
infieles musulmanes. Entonces se acuñó la famosa frase:
«Deus lo vult», ‘Dios lo quiere’.

Se generaron dos cruzadas simultáneas: por un lado, la
denominada cruzada de los pobres o cruzada de Pedro el
Ermitaño, constituida por gente humilde, campesinos y
pobres sin armas ni formación militar, pero con una gran fe
(que creían suficiente para vencer a los infieles). Este
grupo avanzó hacia el oriente europeo e incrementó sus
filas valiéndose de individuos reclutados en las regiones
que cruzaban (casi siempre campesinos, indigentes y
desposeídos), al mismo tiempo que fueron provocando



enormes daños, en casi todas las ciudades, pueblos y
regiones que atravesaron, atacaron juderías, saquearon
aldeas, violaron mujeres y robaron ganado para
alimentarse. Todo esto ocasionó más de un enfrentamiento
con aquellos monarcas y señores de los territorios
cristianos que flanqueron, puesto que algunos no dudaron
incluso en poner en pie de guerra a su ejército para
enfrentarse a ellos y conducirlos, lo antes posible, a la
frontera del reino vecino. Tanto es así que solo una quinta
parte (unos 20 000 de los 100 000 que se habían reunido
inicialmente en Europa) logró llegar a Nicea, un enclave
selyúcida en Anatolia, a orillas del lago Izmik, al que
trataron de sitiar (aun careciendo de la práctica totalidad
de elementos necesarios para llevar a cabo este asedio),
pero que terminó siendo aniquilado por los turcos casi en
su totalidad.

Por otro lado, y casi al mismo tiempo, se organizó una
expedición de carácter militar con la participación de
algunos miembros de la baja nobleza y un gran número de
caballeros independientes o independizados de sus
respectivos señores. Así nació la denominada cruzada de
los nobles, de los príncipes o de los barones, que en
historiografía es considerada como la primera cruzada
(pese a los ejemplos previos que hemos visto). Este
contingente militar se dirigió a Constantinopla, negoció un
salvoconducto con el emperador bizantino y logró llegar a
Nicea a tiempo de salvar a un pequeño grupo de
supervivientes de las fuerzas contrarias (los pobres),
después procedió a tomar Nicea y a seguir su expansión
hacia Siria y Palestina, con un rotundo éxito. Dicho éxito
supuso no solo la toma de Jerusalén (1099), sino la
recuperación por parte bizantina de una buena porción de
Anatolia, además del establecimiento de los denominados
Estados cruzados en las costas orientales mediterráneas.



FUNDACIÓN DE LAS PRIMERAS ÓRDENES MILITARES EN TIERRA
SANTA

Es en este ambiente de victoria y renovación cuando se
percibió la necesidad de crear una organización que se
dedicase a la defensa armada de los santos lugares
(principalmente el Santo Sepulcro), y se estimó que la
misma debía ser realizada al margen de los Estados,
Gobiernos o Reinos existentes, por lo que se fraguó la
creación, a través de una bula pontificia, de la que se aún
hoy día se considera como primera orden religioso-militar.
Este primer colectivo se compuso de miembros
pertenecientes a las clases más elevadas del momento en la
Europa feudal, renombrados caballeros de probada valía
militar que se consagraron, mediante un juramento y unos
votos, a ingresar como miembros de una orden cuya
finalidad fue la de defender, a través de las armas, al Santo
Sepulcro. A partir de ese momento, tomaron el nombre de
caballeros del Santo Sepulcro de Jerusalén.

Así, en poco tiempo, esta novedosa idea cuajó en el
espíritu y en la mente de otros grupos de caballeros, lo que
hizo que se organizasen nuevas órdenes de carácter similar
a la del Santo Sepulcro, pero con diferentes objetivos: los
caballeros hospitalarios protegían a los religiosos que se
dedicaban a fundar y gestionar hospitales, mientras la
orden templaria, creada poco después, fue dirigida a la
protección y auxilio de los peregrinos que se trasladaban
hacia y desde Tierra Santa, imponiendo la seguridad manu
militari en dichas rutas.

De esta forma, muchos caballeros cristianos de toda
Europa sintieron la llamada y se enrolaron en las filas de
estas órdenes, que dieron una salida a su situación como
segundones (sin derecho a heredar), luchadores mal
considerados o mercenarios sin tierras cuya necesidad en
Europa era cada vez menor.



También empezaron a recibir donaciones por parte de
muchos nobles, eclesiásticos y terratenientes que se
sirvieron de este medio para apoyar la causa de Dios, pero
sin tener que embarcarse ellos mismos en una campaña
militar (limosna).

LA PENÍNSULA IBÉRICA AL INICIARSE EL SIGLO XI

Seguir una cronología fundacional exacta de cada una de
las diferentes órdenes militares hispanas (sobre todo en el
caso de las de Santiago y Calatrava), así como las fechas de
fundación que se encuentran en los diferentes textos es
bastante problemático. Por esta misma razón, todas
aquellas que se indican a continuación deberán ser
consideradas más como aproximaciones que como
realidades absolutas.

A principios del siglo XI los reinos cristianos se erigieron
victoriosos frente a una serie de reinos taifas musulmanes
que, en el terreno militar, no podían hacerles frente. Por
esta razón, los taifas fueron sometidos, en su mayoría, al
pago de parias y obligados a perder una gran cantidad de
territorio, mientras se producía una nueva expansión
territorial cristiana a través de la meseta castellana.



Vista actual de la capilla de Santiago en la catedral de Toledo

Sin embargo, esta situación no duró demasiado ya que, al
poco tiempo, los conflictos estallaron esta vez entre los
propios reinos cristianos: todos buscaron la supremacía
sobre el resto, así como la superioridad sobre los reinos de
taifas vasallos. Esto hizo que se iniciase un curioso período
de alianzas entre reinos vecinos para conseguir diversos
intereses comunes, al margen de las creencias religiosas,
en la que sobresalieron algunos caballeros de fortuna que
operaron como mercenarios semiindependientes, a veces,
luchando para los emires musulmanes, y otras veces, para
los monarcas norteños (época de el Cid Campeador y
otros).

LOS ALMORÁVIDES



A mediados del siglo XI, un nuevo poder musulmán
proveniente del norte africano llegó a la península para, en
teoría, apoyar a los reinos de taifas que estaban siendo
sometidos y que perdían cuotas de poder respecto a sus
contrapartidas cristianas. No obstante, los almorávides,
nombre con el que pasaron a la historia, aprovecharon el
momento para unificar el territorio musulmán bajo su
propio imperio y lograr, al principio, no solo frenar el
impulso de los pujantes norteños, sino retomar parte del
territorio fronterizo perdido en un pasado cercano. Esto
hizo que, durante un tiempo, los cristianos prefirieran
dedicarse al enfrentamiento entre ellos, antes que
continuar luchando contra el renovado poder combinado
andalusí y magrebí.

Sin embargo, a comienzos del siglo XII, el poder
almorávide, gigante con pies de barro, también colapsó
provocando casi de inmediato una nueva fragmentación del
territorio andalusí en una nueva serie (los segundos) de
reinos de taifas, al mismo tiempo que le dio a los reinos
cristianos la oportunidad de cesar en sus disputas o, al
menos, aplazarlas y retomar sus avances; de expandirse,
una vez más, hacia el sur, a costa de estos nuevos y en su
mayoría débiles estados.

LA SITUACIÓN EN ARAGÓN

Alfonso el Batallador, rey de Aragón y de Pamplona (1104-
1134), fue el primer monarca europeo en promover la
fundación de órdenes militares similares a las recién
creadas en los Estados cruzados, pero con objetivos
ligeramente diferentes, ya que estas estaban basadas en los



territorios fronterizos de su reino. Para sus campañas
militares peninsulares solicitó de las jerarquías
eclesiásticas la consideración de cruzada, estatus que
obtuvo al poco tiempo.

Aun así, las milicias promovidas por el Batallador no
tuvieron continuidad más allá de su propio reinado, y
hubieron de esperar a la corona aragonesa hasta el siglo
XIV para poder fundar una gran orden militar en su
territorio, al estilo de las castellanas y leonesas
preexistentes (Montesa).

LA SITUACIÓN EN CASTILLA Y LEÓN

El reino castellanoleonés, reubicado y renombrado desde el
previo Astur-Galaico una vez se hubo logrado llevar la
frontera hasta el Duero, estuvo gobernado por la reina
Urraca I, a pesar de contar con la oposición de una gran
parte de la nobleza, que no aceptaba la soberanía de una
mujer. Por otra parte, lo que los nobles deseaban era; o
bien unirse al reino navarro-aragonés de su segundo
esposo, el ya mencionado el Batallador ―pese a que el
papa había anulado dicho matrimonio―, lo que podría
haber supuesto la unificación hispana varios siglos antes de
tiempo; o bien que doña Urraca abdicara y cediera la
corona a su primogénito, el infante Alfonso, fruto de su
primer matrimonio con Raimundo de Borgoña. Se inició
entonces un conato de guerra civil a tres bandas
(proaragoneses, prorreina y proinfante), que terminó
resolviéndose con la muerte de la reina y la entronización
de Alfonso  VII en 1126.



Santiaguistas y calatravos. Pintura de la Edad media. Desde su fundación y
hasta la actualidad, ambas órdenes y sus caballeros han estado

estrechamente vinculados, incluso se dieron casos de traspaso de caballeros
de una a otra.

En 1157 falleció Alfonso  VII, y en su testamento dictó la
separación de los reinos de Castilla y de León,
repartiéndolos entre sus hijos Sancho y Fernando.

EL PRECEDENTE DIRECTO: LA ORDEN DE CALATRAVA

Esta historia comenzó con la necesidad del monarca de
afianzar la defensa de la villa y la fortaleza de Calatrava
(Kalaat Ravah), claves para la protección de Toledo.

Este puesto fue concedido por Alfonso  VII al Temple, ya
que sus miembros contaban con un excelente historial
militar y estaban considerados como la élite militar del
momento. Sin embargo, tras unos años gestionando el
lugar, y tras realizar las oportunas previsiones respecto al



poder ismaelita, los templarios se consideraron incapaces
de asegurar su custodia y optaron por devolvérsela al rey
castellano Sancho  III, quien prometió que a quienes
lograran asumir y mantener la defensa de la plaza se les
concedería la propiedad del lugar.

Para sorpresa e inicial chanza, el que aceptó la empresa
fue el abad del monasterio de Fitero que, pese a todo, logró
alistar a un pequeño ejército, haciendo uso de sus
amistades y vinculaciones tanto aragonesas como
castellanas, lo que propició que los musulmanes optasen
por no atacar una villa tan bien defendida.

Al no querer estar bajo el mando de un monje de forma
permanente, los caballeros y tropas optaron, no se sabe
bien si de inmediato o al cabo de algún tiempo, por solicitar
a la jerarquía eclesiástica convertirse en una orden militar-
religiosa, con un sistema similar a las ya existentes en
Tierra Santa.

LA GUERRA JUSTA

La Iglesia cristiana, en sus inicios, rechazó y condenó
la violencia de forma absoluta.

En tiempos del Imperio romano, algunos cristianos
movilizados para la guerra fueron martirizados cuando
rehusaron incorporarse a filas, realizar funciones
militares o prestar el juramento de fidelidad al
emperador, quien tenía consideraciones similares a las
de un dios.

La conversión del Imperio al cristianismo a lo largo
del siglo  IV, hizo que, en el año 395, llegara a ser
considerada la única religión oficial, y esto llevó a una
adaptación o adecuación del concepto guerra justa por
parte de la Iglesia.



Desde ese momento, los cristianos debieron ayudar
a defender a un Imperio romano que, al mismo tiempo,
protegía su fe contra sus enemigos, los pueblos
bárbaros e infieles.

Fue entonces cuando el propio san Agustín, obispo
de Hipona, redactó su definición de guerra justa,
considerando como tal a la que se opusiera o no
permitiese que se produjera una injusticia.

San Isidoro de Sevilla añadió algunos matices a
dicha definición en sus Etimologías, considerando
guerra justa a aquella que tuviera como objetivo
recuperar bienes propios usurpados con anterioridad,
y rechazar al enemigo cuando este se hubiera
introducido o asentado en territorio propio.

Ya a mediados del siglo XII, en el Decreto de
Graciano, principal obra de derecho canónico de la
Edad Media europea, se indicó que una guerra es
justa si se lleva a cabo con «recta intención» y se
realiza bajo el mando de una autoridad instituida de
forma legal, con finalidad defensiva o para recuperar
un bien arrebatado de manera injusta.

De este modo, se dividieron la violencia y las
posibilidades de ejercerla sobre otros en dos
categorías. Por un lado, la ilegítima ejercida sobre
inocentes por vanidad o búsqueda de gloria, por
guerras privadas entre señores, venganzas familiares
o bandolerismo. Por otro, la violencia legítima ejercida
por una autoridad pública, del mismo modo instituida
de forma legal, ya fuera esta el rey, el príncipe
correspondiente o, si la autoridad civil era deficiente,
un obispo o el propio papa.

La Iglesia llegó pues, poco a poco, al
convencimiento de que, en ocasiones, tendría que
hacer uso también de la fuerza, si bien la resistencia a
verter sangre, aun en una guerra justa, duró largo
tiempo y las reticencias por parte de algunas
jerarquías religiosas no terminaron de desaparecer.

Abades, obispos, cardenales y papas, en tanto que
se fueron convirtiendo en verdaderos señores feudales
eclesiásticos, se dieron cuenta de la necesidad de
contar con los milites o combatientes para que
defendieran sus dominios y estuvieran al servicio de
Dios y no al de un determinado señor.



Se justificó pues el empleo de la violencia, pero solo
porque estaba al servicio del bien, de la paz o de la
Iglesia.

ORDEN DE CABALLERÍA

En nuestros días, una orden de caballería nos puede
parecer una comunidad religiosa paradójica, pues implica
la existencia de monjes, clérigos o religiosos que se
dedicaban a las labores de la guerra, al derramamiento de
sangre y al combate armado, es decir, a la violencia en
general cuando estos estaban, y lo siguen estando,
condenados por el derecho canónico desde los mismos
inicios del cristianismo. De hecho, al principio la violencia
estaba prohibida a todos los cristianos, sin excepción, y era
la profesión de soldado una causa justificada para no ser
bautizado ni incluido en el conjunto de los fieles durante los
primeros años del cristianismo.

Esta aparente paradoja tiene, sin embargo, una sencilla
explicación: la ley prohibía a los clérigos, sacerdotes o
monjes derramar sangre o dedicarse a las actividades
militares, pero, sorprendentemente, no había nada que
impidiese, ni a guerreros ni a caballeros, vivir haciendo
unos votos y seguir una regla de tipo monacal, tratando de
comportarse lo más virtuosamente posible, es decir,
formando hermandades de tipo religioso o similares a las
religiosas, pero siendo guerreros y sin dejar el oficio de las
armas en el proceso.



1

Leyenda e historia de la
fundación de la Orden de

Santiago

Respecto al origen de la Orden de Santiago, los
historiadores no terminan de ponerse de acuerdo, por esta
razón disponemos de varias teorías sobre cómo pudieron
haber sido sus inicios.

LA LEYENDA

Existe una tradición legendaria en la que se habla de la
creación de un cuerpo o grupo de caballeros que habrían
hecho voto de combatir en nombre de Cristo contra los
infieles y, además, dar protección, sustento y asilo a los
peregrinos que transitaban por el Camino de Santiago.



La creación de este cuerpo militar se habría formalizado
tras la providencial y milagrosa victoria de las tropas
cristianas del rey asturiano Ramiro I sobre los musulmanes,
en la mítica batalla de Clavijo, que debió tener lugar entre
los días 23 y 24 de mayo del año 846.

Representación pictórica de la mistificada y controvertida batalla de Clavijo.
Detalle del guerrero del caballo blanco (relieve en piedra).

Al inicio del enfrentamiento, el día 23, la milicia
asturleonesa fue superada y casi vencida por la
musulmana, si bien la pronta llegada de la oscuridad, así
como el increíble valor de las tropas cristianas
seleccionadas y la eficaz dirección del propio monarca
debieron evitar que la derrota fuera completa. De esta
forma, lograron realizar una retirada estratégica y una
posterior reagrupación durante la noche, de manera que
estuvieron dispuestos a volver a presentar batalla al día
siguiente a los, aún confiados —aunque cansados y ya no
tan seguros de su aplastante superioridad—, andalusíes.


