


BIBLIOTECA CLÁSICA GREDOS, 38





Asesor para la sección griega: C ARLOS G ARCÍA G UAL .

Según las normas de la B. C. G., la traducción de esta obra ha sido revisada
por J UAN M ANUEL G UZMÁN H ERMIDA .

© EDITORIAL GREDOS, S. A.

Sánchez Pacheco, 81, Madrid, 1991.

P RIMERA EDICIÓN , 1981.

ISBN 9788424930660.



INTRODUCCIÓN

I. VIDA DE POLIBIO

1. En la batalla de Pidna, en el año 168 a. C., el cónsul
romano Paulo Emilio venció al rey Perseo de Macedonia.
Este acontecimiento fue trascendente para la Hélade, en
general, y crucial para Polibio: un año más tarde, en el 167,
es llevado como rehén a Roma por no haberse mostrado
abiertamente filorromano en dicha batalla. La vida, pues, de
Polibio queda así dividida en dos grandes etapas: una
anterior, en su patria y como hombre de acción y con
mirada hacia el futuro; la otra, posterior, en Roma, como
hombre de análisis y con mirada histórica y retrospectiva. El
año 168, pues, es determinante en la vida de Polibio.

2. Su fecha de nacimiento 1 la podemos situar entre 210
y 200 a. C. Ello se deduce de los siguientes datos: a) Polibio
fue elegido embajador 2 , en misión diplomática ante
Ptolomeo V Epífanes, con su padre Licortas y Arato, hijo del
famoso Arato de Sición, en el año 181 y «cuando —se dice
textualmente— aún no tenía la edad legal»; b) Polibio fue
nombrado hiparco 3 de la Liga aquea en el año 170. Ahora
bien, dado que, según doctrina común 4 , era inadmisible
participar en asambleas federales antes de los treinta años,
parece congruente deducir que Polibio no pudo nacer antes
del 210, pues en ese caso ya tendría la edad legal para ser



embajador, pero tampoco después del año 200, porque
entonces habría sido hiparco antes de la edad de treinta
años y embajador a los diecinueve, una edad demasiado
ilegal.

3. Sin embargo, cabe precisar algo más dentro del
margen de tiempo entre 210-200. Y ello, porque hay que
suponer que tenía al menos dieciocho años cuando se
encontró 5 en Sardes con Quiomara, la mujer del rey galo
Ortiagonte, encuentro que, en opinión de Mioni 6 , se sitúa
en el año 190-189. Puede deducirse, en consecuencia, que
Polibio nació hacia el 209 ó 208 a. C., fecha bastante
diferente de la propuesta por Walbank 7 , que defiende con
argumentos no muy convincentes que Polibio no pudo nacer
antes del año 200. Y si la fecha del 209 ó 208 de su
nacimiento se combina con la noticia de Ps. Luciano 8 de
que el historiador vivió ochenta y dos años, entonces Polibio
debió de morir hacia el año 127 a. C.

4. Polibio nace en Megalópolis, capital de la Liga aquea,
en Arcadia, región ideal de la poesía bucólica. Fue hijo de
Licortas, un hombre honrado, hiparco 9 en el año 192 y
estratego en el 184-182. Fue, de otro lado, discípulo de
Filopemen, militar consumado 10 , que luchó en Selasia 11 en
el año 222, completó la obra de Arato 12 , reformó el ejército
aqueo 13 y fue considerado como un auténtico hombre de
estado 14 en la segunda centuria. El ambiente familiar,
pues, no podía serle más propicio y adecuado para adquirir
una formación política y militar.

5. Sin embargo, los estudiosos hablan también de una
formación literaria y filosófica de Polibio. En este punto
todas las precauciones son pocas. Desde luego en su obra
se dice que había estudiado música 15 y que le gustaba la
medicina y la geografía. Igualmente, el propio Polibio hace



referencia, ya a poetas célebres, como Homero, Simónides,
Píndaro y otros, ya a historiadores como Heródoto 16 ,
Tucídides 17 , Jenofonte 18 . Con todo, estas citas y alusiones
no deben entenderse en el sentido de que Polibio poseía
una educación literaria profunda. Una cultura dada genera
un ambiente del que, sin necesidad de un conocimiento
directo, cualquier hombre de formación media participa.
Cuestión muy diferente implica las alusiones a historiadores
como Timeo, Filarco, Teopompo y Éforo: a éstos los estudia y
critica desde una concepción historiográfica propia.

6. Y se ha discutido hasta la saciedad si esta concepción
historiográfica propia la elabora Polibio desde posturas
estoicas o peripatéticas. Me inclino a pensar, frente a
autores como Hirzel 19 y otros, que si hoy hay que hablar de
una concepción filosófica, ésta debe ser la filosofía
peripatética. Pues, de un lado, en general cita a autores
peripatéticos, como Aristóteles, Teofrasto y Dicearco y, de
otro, Megalopolis recibe un código de leyes elaborado por el
peripatético Prítanis 20 . Y, además, la fórmula básica 21 de
cuándo, cómo y por qué, con la que quedan enmarcados los
hechos históricos, remeda de cerca las célebres categorías
aristotélicas 22 .

7. Ello no quiere decir que Polibio conociera a fondo la
filosofía de Aristóteles ni que desconociera totalmente la
doctrina estoica. Pero sí parece que su concepción
historiográfica se conjuga y se explica mejor a partir de los
postulados de la filosofía peripatética, porque incluso el
contenido de Fortuna, del que tanto se insiste como de
procedencia estoica, se ve racionalizado en Polibio.

8. De su ambiente familiar podría deducirse que Polibio
intervino intensamente en la vida política. Sin embargo,
aparte su nombramiento de embajador, en el año 181, ante
la corte de Ptolomeo, su actividad política se reduce a los



años 170-168. En el 170 es elegido hiparco de la Liga
aquea. Pero es un momento clave: por entonces se
desarrollaba la tercera guerra macédónica, una guerra entre
Roma y Macedonia, ciertamente, mas con irradiación a toda
Grecia. La Liga aquea, que había manifestado una postura
de neutralidad, al fin decide enviar una embajada al cónsul
Q. Marcio Filipo poniendo a su disposición el ejército. Polibio
marchó en esa embajada. Pero fue demasiado tarde 23 ,
porque ya el cónsul acampaba en la propia Macedonia y no
necesitaba de aliados. Se permitió, incluso, la arrogancia de
pedir a la Liga aquea que negara el envío de cinco mil
soldados que Apio Claudio Centón, entonces en el Epiro,
había solicitado.

9. En el año 168, Paulo Emilio vence a Perseo y todo
quedó decidido 24 . Se felicitó al cónsul romano, pero
también le fue entregada una lista, en número de mil, con
los nombres de aquellos que habían seguido un
comportamiento tibio para con Roma. Estos sospechosos,
entre los que iba Polibio, debían justificarse en Roma,
justificación que duró diecisiete años.

10. Polibio llegó a Roma en el año 167 y en el 150, junto
con trescientos prisioneros que aún sobrevivían, recuperó la
libertad oficial, sin duda debido a la influencia de P. Cornelio
Escipión Emiliano y a la de Catón. Su estancia en Roma,
frente a sus compañeros que fueron recluidos en ciudades
de Etruria, fue, por tanto, bastante larga, pero en modo
alguno dura, es decir, no privada totalmente de libertad.

11. Y debe quedar claro que Polibio gozó en Roma de
libertad de movimientos, porque ello implica el que pueda
entenderse con ciertas garantías 25 el cómo fueron
redactadas las Historias. Las pruebas son bastantes
convincentes. He aquí las más significativas: a) A diferencia
de los otros rehenes, él se queda en Roma y además entra



en el círculo de los influyentes y cultos Escipiones. Llegó a
ser maestro 26 de Escipión Emiliano. b) Podía salir de caza
con Escipión, según dice el propio historiador, que cita el
lugar, esto es, la región 27 de Agnania. Esto sucede en el
año 162 y, por la misma época, se permite el riesgo de
preparar la huida del príncipe seléucida Demetrio 28 , c)
Visitó en varias ocasiones 29 a los locros epizefirios,
considerados compatriotas suyos, d) El propio Polibio afirma
que hizo el recorrido a través de los Alpes para informarse
de las vicisitudes que había sufrido Aníbal cuando éste los
cruzó en el año 218. Esta visita debe situarse antes del año
150 como bien opina Pédech 30 . e) Asimismo puede
afirmarse que Polibio vino a España en el año 151, en
compañía de Escipión Emiliano, a la sazón tribuno militar 31

de Licinio Lúculo.
12. Parece, pues, demostrado que el confinamiento de

Polibio en Roma no fue el de un hombre retenido en el Lacio
bajo pena de muerte, como opina Cuntz 32 , sino que, por el
contrario, gozó de máxima libertad, con la excepción de
poder marchar a Grecia. Y no cabe duda de que esa libertad
de movimientos le permitió adquirir, ya del círculo culto en
que se movía, ya de sus numerosos viajes, un bagaje de
conocimientos y noticias, de primera mano, muy útdes para
la elaboración de su obra histórica.

13. En el año 150, Polibio regresa a Grecia. Y, claro está,
vuelve cargado de evidencias culturales y políticas. No es el
mismo hombre que un día tuvo que abandonar su patria.
Ahora, de una parte, siente agradecimiento hacia Roma y,
de otra, se percata de que Roma, se constituye en atalaya
desde la que todo el acontecer histórico del momento recibe
explicación. Mas, al mismo tiempo, mantiene vivo su amor a



la tierra de sus mayores. De aquí que pueda estar tanto del
lado de Roma como de Grecia.

14. Esta bipolaridad personal de Polibio enmarca su
actuación a partir de su libertad oficial. Durante la segunda
guerra púnica fue solicitado por Roma como experto militar
y acudió sin reservas. Acompañó a Escipión Emiliano y así
pudo conocer la zona norte de África. Por el propio Polibio
sabemos que estuvo presente en el asedio 33 y destrucción
de Cartago en el año 146. Pero, mientras Polibio había
compartido con su acción el triunfo de Roma sobre Cartago,
en su propia tierra, la ciudad de Corinto, orgullosa de
patriotismo, caía calcinada bajo el mismo poder, en
septiembre del mismo año 146. Y el historiador, en persona,
según nos cuenta 34 , asistió igualmente a la quema y
saqueo de Corinto: no deja de ser una jugada irónica de la
Fortuna. Polibio no aprobó la conducta soberbia de Roma,
pero tampoco el comportamiento orgulloso de los griegos.

15. Esta situación casi trágica de los últimos años de
Polibio encuentra su síntesis en el encargo que le hizo el
Senado de conciliar los derechos de vencedores y vencidos,
lo que le permitió volver, una vez más, a Roma 35 . Esta
función de conciliador la comprendieron bien los propios
griegos, al grabar al pie de una estatua levantada en su
honor, en Megalópolis, lo siguiente 36 : «Grecia, de haber
seguido los consejos de Polibio desde el principio, no habría
decaído, y cuando Grecia erró, sólo él pudo ayudarla algo.»
O aquellas otras palabras, en versos elegiacos, que, según
Pausanías 37 , rezaban en otra estatua colocada en el ágora
de su ciudad natal: «recorrió toda la tierra y el mar, fue
aliado de los romanos e hizo cesar la cólera contra los
griegos». Nada más congruente y sintético.

16. Poco más se sabe de Polibio hasta su muerte. Según
Estrabón 38 , estuvo en Alejandría, probablemente hacia el



140 a. C. También quizá en Rodas, donde consultó los
archivos de la ciudad conforme deducen algunos del propio
Polibio 39 . Su viaje a Numancia es hipotético, y de acuerdo
con la cronología establecida por nosotros, de que murió
hacia el año 127, muy poco probable 40 .

II. LA OBRA DE POLIBIO

A) Estructura de las «Historias»

1. Polibio es conocido por su magna obra las Historias.
Cierto es que escribió tratados menores, de los que no ha
sobrevivido nada. Lo sabemos ya por el propio Polibio, ya
por otras fuentes: por ejemplo, en X 21, 5-8, dice el
historiador que no se entretiene sobre el estratego
Filopemen, porque acerca de él ya ha compuesto una
monografía en tres libros. Al respecto, resulta interesante
observar que este tipo de tratados, aunque no subsista
fragmento alguno, tuvo su influencia. La vida de Filopemen
de Plutarco está basada fundamentalmente en el tratado de
Polibio, de tal suerte que Pédech 41 ha podido, creo que con
éxito, reconstruir, a partir de la de Plutarco, la de Polibio.
Con todo, no siempre el caso es tan simple. A veces los
estudiosos deducen consecuencias arriesgadas a partir de
hipótesis. La obra La Guerra de Numancia, que Cicerón
atribuye a Polibio y sólo por aquél es mencionada, no
resulta seguro que Polibio la hubiera escrito. Sin embargo,
sobre esa hipotética obra se analizan las fuentes de La
Historia de Iberia de Apiano 42 , lo que, de otra parte, indica
la autoridad que los estudiosos han atribuido a Polibio en



materia historiográfica. Autoridad fundamentada en su gran
obra histórica.

2. Las Historias fueron divididas por su autor en cuarenta
libros 43 . De ellos se conservan completos los cinco
primeros; del VI al XVIII se disponen de extractos antiguos,
amplios y en los que se registra el libro al que pertenecen
los extractos, lo que garantiza su orden propio. A partir del
XVIII sólo se conservan fragmentos que provienen de los
florilegios realizados por orden de Constantino Porfirogéneta
44 .

3. La obra polibiana narra la realidad histórica que va
desde el año 265, comienzo de la primera guerra púnica,
hasta el año 146, final de la tercera guerra púnica y
destrucción de Corinto. Ésa es la realidad histórica y el
período narrado por Polibio en cuanto resultado. Pues, desde
el punto de vista del propósito original del historiador, esa
realidad, en cuanto totalidad, no fue concebida así; le que
implica revisión de propósitos sobre la misma elaboración
de las Historias. Y esta programación y revisión la
proporciona el propio Polibio ya desde el libro primero 45 y
de forma detallada en los tres capítulos del libro tercero 46 .
Su esclarecimiento tiene gran interés.

4. El propósito central fue historiar el período que abarca
desde el año 220, comienzo de la segunda guerra púnica,
hasta el 168, que coincide con la batalla de Pidna. A la parte
de la obra, libros III-XXX, que narra ese período, la llama
Polibio «la obra propia» 47 . Pero antes contamos con los dos
primeros libros, I-II, que constituyen una especie de
«preparación», de «introducción», donde los hechos son
narrados por encima y con la intención de que sirvan de
antecedentes explicativos de lo que viene después. La
realidad histórica de estos dos primeros libros es la que va
desde el año 265, y así continúa la Historia de Timeo, hasta



el año 220, donde terminan los últimos hechos narrados por
Arato de Sición y comienza su obra propiamente dicha,
hasta el año 168.

5. Cabe preguntar cómo se distribuye este período real
en la obra histórica. Los capítulos segundo y tercero del
libro III nos servirán de guía. Y en efecto, de su análisis
queda claro que el hilo conductor es la segunda guerra
púnica. Todo el libro tercero se dedica al estudio etiológico
de esta guerra y termina cuando los cartagineses han
invadido Italia y han puesto a los romanos 48 , tras la batalla
de Cannas, en un peligro grave. A este peligro alude Polibio
con las siguientes palabras: «A continuación —comienzo del
libro III—, intentaremos explicar cómo, en esta época, Filipo
de Macedonia libró una guerra contra los etolios, tras la cual
dispuso los asuntos de Grecia y se lanzó a compartir las
esperanzas de los cartagineses.»

6. La obra, en este punto, deja como una atmósfera de
amenaza sobre Roma y pasa a narrar los acontecimientos
de Grecia y Asia: en Grecia se da razón de la guerra de los
aliados, narrada en IV 3-37, 57-58, y V 1-30, 91-106, y que
termina con la paz de Naupacto en el año 217. En Asia, se
trata de la guerra que se inició en el año 219 entre Antíoco
y Ptolomeo Filopator por la Celesiria, narrada en V 31-87, y
de la guerra de los rodios y Prusias contra Bizancio, narrada
en V 38-52. Por tanto, la atmósfera amenazante con que
termina el libro III, se agrava aún más en el IV y V con una
posible alianza entre Filipo y Aníbal como, según hemos
visto, explícita el propio Polibio 49 . Desde un punto de vista
historiográfico, la explicitación alberga un efecto
extraordinario en función del libro VI. El historiador, sin
duda, quiere resaltar que grande fue el peligro que se cernía
sobre Roma, pero mayor y más efectiva fue la uirtus romana
que permitió conjurar la amenaza. Y esa uirtus romana, esa



virtualidad constitucional y política es la que Polibio describe
en el libro VI. Este libro, al igual que el libro XII, constituye
una especie de escorzo en la linealidad histórica, pero
supone aguda visión de historiador, no sólo por el
contenido, sino precisamente por su posición dentro de la
obra. Este libro viene a dar razón de por qué la amenaza se
tornó éxito: «Aquí —anuncia Polibio 50 , precisamente, al
comienzo del libro III—, detendremos nuestra exposición y
trataremos de la constitución ro mana; demostraremos
luego que las características de esta constitución
contribuyeron, al máximo, no sólo a que los romanos
dominaran Italia y Sicilia, sino también a que extendieran su
imperio a los iberos y a los galos, y además a que, tras
derrotar militarmente a los cartagineses, llegaran a concebir
el proyecto de dominar el universo.»

7. Esta recuperación ocupa el relato de los libros VII-XV,
pues el libro XV pone fin a la guerra anibálica en la célebre
batalla de Zama, con lo que el peligro que amenazaba a
Roma desaparece. En medio, se narra la conquista de Italia
y Sicilia: estas conquistas configuran el trenzado principal
que se realiza en los libros VII al XIV; de forma intercalada y
en un segundo plano, se historia la conquista de Iberia en
VIII 38; IX 11; X 2-20, 34-40; XI 24-33. También la conquista
de la Galia cuyo texto no ha sobrevivido. De otra parte, se
insertan narraciones, sin duda exigidas en el plano
cronológico, sobre la ruina de Hierón, las rebeliones en
Egipto y acerca de la ambición de Antíoco y Filipo.

8. Como puede observarse, Polibio, en un primer
propósito, polariza su quehacer histórico en torno de Roma
y su contexto más próximo hasta la batalla de Zama: los
libros III al V presentan los hechos que sitúan a Roma en
una situación límite. El libro VI pone en primer plano el vigor
y la excelencia de la constitución romana que salva esa



situación límite, y los libros VII al XV —excepción hecha del
XII— narran los acontecimientos triunfales de Roma hasta la
batalla de Zama que son consecuencia de la excelencia de
la constitución romana.

9. Mas la victoria sobre Cartago entraña un punto de
partida para trazar una nueva dirección historiográfica. Al
comienzo del capítulo 51 tercero del libro III, Polibio anuncia
que cambiará el escenario histórico hacia Grecia y sus
contornos, lo que, en verdad, implica la realización del
propósito universalista romano: hasta aquí Roma tenía
puestas sus ambiciones en Occidente; ahora, asegurada su
posición, mira con fuerza hacia Oriente. Y como no podía ser
menos, esta realización se distribuye en tres momentos bien
diferenciados. En primer lugar, la segunda guerra
macedónica entre Roma y Filipo, habida entre los años 200-
197, por la que la hegemonía de Macedonia sobre Grecia se
pierde. Su expresión histórica se encuentra en el libro XVI,
donde da comienzo; en el libro XVIII 1-12, 16-27, 33-39,
donde se narra el período de acción bélica, y en XVIII 42-48,
que cuenta el final de dicha guerra.

10. En segundo lugar, la guerra contra Antíoco, entre los
años 192-187. En tomo a esta guerra se narra una serie de
acontecimientos por los que los romanos adquieren
indiscutible supremacía en Asia Menor. Esta guerra y sus
acciones paralelas debieron ocupar, en cuanto expresión
literaria, los libros XV al XXV. Por último y en tercer lugar, se
registra la tercera guerra macedónica con el triunfo sobre
Perseo en la batalla de Pidna y la ruina total de Macedonia,
entre los años 171-168. Esta última realidad histórica habría
sido narrada en los libros XXVII al XXIX. El libro XXX se
dedicó a la celebración del triunfo de Paulo Emilio por los
propios griegos.



11. Estos tres momentos, en su conjunto, ocuparían,
pues, los libros XV al XXX. Y, con ello, termina el programa
que había sido trazado en el libro III: en una primera
travesía, Roma, en Occidente, logra la victoria sobre
Cartago; en una segunda, Roma, en Oriente, logra la victoria
sobre Perseo. Y, así, se cum plió «el que los romanos en
cincuenta y tres años no completos pusieron bajo su
dominio el mundo habitado» 52 .

12. Mas la obra polibiana no termina con la narración de
los acontecimientos que cierran el año 168. Polibio decide
ampliar su obra hasta el año 146, con diez libros más, hasta
el XL. Y da razón del porqué de esta ampliación: de un lado,
para explicitar la conducta del vencedor absoluto; de otro,
porque fue testigo ocular de los hechos y participó en
muchas de las acciones 53 . Sin duda, son razones que la
capacidad historiográfica de Polibio no podía dejar de
aprovechar. Si bien, desde un punto de vista objetivo, esta
tercera travesía implica como el resultado sintético del
dinamismo dialéctico de las dos primeras travesías. Pues
ahora, en ese período, tanto Occidente como Oriente
quedan absorbidos dentro del poderío romano: Cartago es
totalmente destruida y Corinto —y, con ello, toda Grecia
pierde su libertad— saqueada y arrasada. Roma se torna
dueña y señora del mundo conocido. Mas ello lleva una
responsabilidad y es, quizá, el modo como se comportó
Roma lo que más interesó a Polibio.

13. Sin embargo, esta parte de las Historias ha llegado
muy fragmentaria y se vuelve difícil descubrir su estructura
originaria. Con todo, parecen seguros los siguientes
momentos: que el libro XXXIV constituía una monografía
dedicada a describir los lugares conquistados 54 , y que el
libro XL, del que no se conserva fragmento alguno,
recopilaba toda la obra de las Historias. Y no resulta



aventurado aceptar que el libro XXXIV serviría para dividir
este período en dos vertientes: la primera, de dominación
tranquila por parte de Roma de los estados conquistados,
durante los años 168-151; la segunda vertiente, de nuevas
alteraciones y alborotos, lo que pudo influir en el cambio
que se observa en Polibio respecto a la excelencia de la
constitución política romana.

14. He aquí, de manera muy apretada, de un lado, la
realidad histórica y, de otro, su conformación
historiográfica; un período que va desde el año 265 hasta el
146. Su expresión literaria recorta dicho período en varias
facetas: los dos primeros libros, a modo de introducción, los
años 265-220; los libros III-XXX, los años 220-168, en dos
momentos claros: el primero hasta la batalla de Zama, libro
XV, y el segundo, hasta la batalla de Pidna, libro XXX 55 . Y,
por último, los libros XXXI-XL, los años 168-146, con la
destrucción total de Cartago y Corinto.

B) Fecha de composición de las «Historias»

1. Se trata de un problema difícil y complejo, pues al no
disponer de notificación explícita, su análisis debe partir de
los datos que la obra proporciona. Y estos datos se
encuentran en las alusiones a hechos históricos, en general
bien fechados; a los viajes de Polibio y en las descripciones
geográficas 56 .

2. Pues bien, la postura que hoy es más aceptada al
respecto podría resumirse así: a) Que Polibio comenzó a
escribir las Historias en el exilio y, con más probabilidad,
hacia su final, b) Que los quince primeros libros los compuso
antes del año 146. c) Que los restantes los redactó después
del año 146.



3. Esta postura, en líneas generales, puede ser defendida
con los siguientes hechos. Respecto al aserto a), de que
Polibio no comenzó a escribir su obra antes del año 168,
queda claro por el pasaje I 1, 5, donde se dice que el
objetivo de la obra es narrar cómo Roma en cincuenta y tres
años se hizo dueña de casi todo el mundo habitado. Pero
esos cincuenta y dos años terminan con la destrucción del
reino de Macedonia. En cuanto al aserto b), que los quince
primeros libros fueron escritos antes del 146, parece
probado porque, de un lado, se habla de la Confederación
aquea como floreciente aún 57 y, de otro, porque, en IV 74,
8, Polibio aconseja a los eleos qíle procuren recobrar su
inmunidad al saqueo. Asimismo, porque, en XV 30, 10, se
cuenta que los niños en Cartago y Alejandría participan en
los tumultos ciudadanos no menos que los hombres. Y, claro
es, se vuelven difíciles estas apreciaciones en una Grecia
sometida a Roma y en una Cartago destruida. A su vez, en
lo que respecta al aserto c), esto es: que los libros
restantes, XVI-XL, fueron compuestos después del año 146,
se apoya, de una parte, en que no hay indicio alguno de que
fueran compuestos antes y, de otra, en que, en XVIII 25, 9 y
en XXIX 12, 8, se alude a la destrucción de Cartago. Por lo
demás, el hecho es meridiano para los diez últimos libros
conforme a lo que hemos dicho 58 .

4. Con todo, debe aceptarse una vez más que esta tesis
es admisible en líneas generales. Porque surge una
dificultad en la claridad del razonamiento. Me refiero al
hecho de que se producen varios pasajes que contradicen
esta tesis. De éstos sólo voy a citar cuatro, en la medida en
que por oposición esclarecen el razonamiento. Contradicen
el aserto b) los pasajes III 4, que presentan las razones por
las que se amplía la obra hasta el ciño 146; III 5, que
adelanta el programa, y sobre todo, III 32, 2, donde Polibio



habla de su obra compuesta de cuarenta libros. Contradice
el aserto c) XXXI 11-15: aquí se narra el episodio de la huida
de Demetrio. Su descripción es tan viva que no se tiene
dudas de que fue escrito al tiempo de su realidad. Ésta
sucedió en 162. Pero, según la tesis general, el libro XXXI
fue escrito después del año 146.

5. Ahora bien, puesta en parangón la tesis general con
estos pasajes que perturban la propia tesis general, la
solución que aportan los estudiosos es que dichos pasajes
han sido insertados una vez que la obra había sido
terminada. Es, desde luego, la solución tópica en este tipo
de problemas. Sin embargo, mi opinión 59 , ya expuesta en
otra ocasión, difiere en parte. Para mí —y me apoyo sobre
todo en el episodio de Demetrio— la elaboración definitiva
de la obra no tuvo lugar antes del año 146. Seguro, por
supuesto, para los diez últimos libros. Los anteriores, en
cambio, y a excepción hecha de I-II, habían ido siendo
redactados por partes conforme a la información y las
circunstancias de los hechos y, sobre todo, desde la
perspectiva del cómputo por olimpíadas. Así Polibio dispuso
de un material ya ordenado y en parte redactado. Mas la
redacción definitiva, con el ensamblaje de toda la labor
previa, tuvo lugar después del año 146. Por tanto, los
pasajes que hay que considerar como inserciones tardías no
son tales, sino producto de una elaboración total y
definitiva. La explicación propuesta no contradice, en
realidad, la tesis general, sino que la apoya y da sentido a
los numerosos pasajes considerados como inserciones 60 .

C) Concepción historiográfica de Polibio

1. Polibio, dentro de la historiografía antigua, ocupa un
lugar destacado por su concepción del fenómeno histórico y



su manera peculiar de interpretarlo. Ya desde el comienzo
mismo de su obra propia 61 define su posición: «el trabajo y
objeto de nuestra empresa consiste única y exclusivamente
en escribir el cómo, el cuándo y el porqué todas las partes
conocidas del mundo habitado vinieron a caer bajo la
dominación romana». Roma, pues, significa la realidad
energética que genera las acciones históricas, pero es
misión del historiador no sólo captar esa realidad, sino el
dar cuenta razonable de los hechos históricamente dados.
Para ello, Polibio configura, quizá conforme a modelo
peripatético 62 , una especie de categorías que, de forma
constante, enmarcan los fenómenos de suerte que éstos se
encuentren encuadrados en esas categorías y, a la vez,
expliciten su razón de ser. Y esas categorías o dimensiones
son modo, tiempo y causa.

2. Cabe, sin embargo, una observación urgente, pues
podría parecer que las tres categorías se encuentran en el
mismo plano de importancia e, incluso, que se trata de tres
dimensiones discretas. Y no es así. La dimensión de causa
trasciende a las dos primeras, pues no basta decir cuándo
un hecho sucedió, ni tampoco cómo, sino que se hace
necesario aclarar el porqué ese cuándo y el porqué ese
cómo. El cómo y el cuándo son como los moldes en que se
insertan los fenómenos históricos; la causa, por el contrario,
no sólo explícita el acontecimiento en sí, sino la forma que
toman tales moldes: «afirmamos 63 que los elementos más
necesados de la historia... son sobre todo los relativos a las
causas».

3. Mas la dimensión de causa se relaciona con otras dos
dimensiones, la de inicio y la de pretexto. Su análisis, pues,
requiere un enfoque global y no por separado. En efecto, el
texto que mejor refleja el pensamiento polibiano al respecto
se encuentra en III 6-7. Polibio comenta que algunos



historiadores de Aníbal, cuando exponen las causas de la
guerra entablada entre Roma y Cartago, aducen como
primera causa el sitio de Sagunto por los cartagineses y
como segunda el paso del río Ebro. Polibio observa aquí que
estos dos hechos son los inicios, pero no las causas. Es
como si se admitiera —añade el historiador— que el paso de
Alejandro a Asia hubiera sido la causa de la guerra contra
los persas. «Éstas son cosas —cito textualmente— propias
de hombres que no han descubierto en qué se diferencia y
cuánto se contrapone el inicio de la causa y del pretexto.
Porque la causa y el pretexto son lo primero de todo, y el
inicio, en cambio, la última parte de las mencionadas. Yo
sostengo —continúa Polibio— que los inicios de todo son los
primeros intentos y la ejecución de obras ya decididas;
causas, en cambio, lo que antecede y conduce hacia los
juicios y las opiniones; me refiero a nuestras concepciones y
disposiciones y a los cálculos relacionados con ellas.»

4. El texto es explícito y no necesita de un comentario
exhaustivo. Basta deducir las conclusiones. Y éstas son: a)
Que lo más relevante es la noción de causa y que ésta se
diferencia del inicio no sólo porque, paradójicamente, es
anterior, sino porque está en la base de toda acción, b) Que
la causa la constituye una serie de operaciones mentales,
ideas, razonamientos, sentimientos, que, apoyándose en la
realidad, abocan a una decisión que determina el fenómeno
histórico: el que los griegos pudieran retirarse de Asia sin
encontrar oposición y el paso cómodo de Agesilao, permiten
a Alejandro conformar un plan razonado de marchar contra
los persas. La causa, pues, es una operación mental pero no
gratuita ni utópica. El inicio, por el contrario, se mueve en el
plano de la acción y de lo real; la toma de Sagunto es el
comienzo de la segunda guerra púnica. La causa hay que
buscarla en las consideraciones de todo tipo que se hacen



en tomo al poderío de Cartago y a las aspiraciones romanas.
En este nivel teórico se encuentra, asimismo, la noción de
pretexto que es el otro término que aparece en el pasaje
citado. La noción de pretexto se descubre, ciertamente, en
el plano intelectual, al igual que la causa, pero frente a la
noción de principio.. Mas la causa da lugar a la acción,
mientras que el pretexto justifica la causa y el inicio a la
vez: adquiere un carácter axiológico evidente. Alejandro
formula como pretexto de la guerra contra Asia el castigar
las injurias 64 de los persas contra los griegos.

5. Asi pues, la concepción historiográfica de Polibio se ve
teñida de gran dosis de intelectualismo, en la medida en
que la dimensión de causalidad reposa en el plano de las
ideas y de los razonamientos. Sin embargo, este
intelectualismo no implica una formulación tan abstracta
como del texto citado podría conjeturarse. Polibio tiene gran
cuidado en dejar claro que se trata de una formulación,
fruto de su pensar historiográfico, sin duda, y que, en
cuanto tal, le sirve de categoría acusadora y explicativa
para preguntar a la realidad histórica. De tal suerte que esa
formulación recibe contenido concreto e histórico, ya
mediante los personajes y protagonistas de los
acontecimientos que encaman y proyectan ese plano
intelectual, ya mediante las constituciones que permiten
que ese plano intelectual se realice.

6. La atribución, pues, de un excesivo intelectualismo a
Polibio no es correcto. Lo que acontece es que Polibio es un
historiador que, no sólo descubre lo que constituye el
contenido del cuándo y cómo, sino que interpreta y, para
ello, necesita de categorías formales de pensamiento que,
en dialéctica real, encama en los personajes históricos y en
las instituciones políticas.



7. En efecto, el individuo, como personaje histórico, es el
forjador de un conjunto de operaciones mentales que
conforman la dimensión de causa. Se explica que sea
llamado «causante» y «responsable» de la acción 65 y se
explica, asimismo, que grandes acontecimientos históricos
reciban el nombre del agente histórico principal: la segunda
guerra púnica es llamada con el nombre de «guerra 66 de
Aníbal». Y se habla, igualmente, de la guerra de Cleómenes
67 , de la de Filipo 68 y de la de Perseo 69 . No debe extrañar,
por tanto, que un estudio de los personajes históricos en
Polibio coincida necesariamente con el análisis de la
causalidad histórica, en cuanto que aquéllos son forjadores
y encarnan el plano intelectual.

8. Si se opera con inteligencia y con previsión 70 , es
probable acertar en el éxito: Antígono es para los
lacedemonios causante de los mayores bienes 71 , y Filipo,
el hijo de Amintas, es el que da origen a la grandeza del
reino de Macedonia 72 . Y, por supuesto, es igualmente
válido el caso contrario: si se opera con ignorancia e
irreflexión, el fracaso es casi seguro. Claudio 73 fracasa en
Drépana porque actúa al «azar y sin cálculo». Perseo
emprende sus acciones sin congruencia y con falta de
cálculo, y ello le conduce al fracaso total.

9. De otra parte, la causalidad histórica alcanza también
su plasmación real en las constituciones políticas. Polibio
concede, en su obra, particular atención a este tema, si bien
deben distinguirse dos aspectos fundamentales. El primero,
la constitución como plasmación de causalidad y su mutua
interacción. El segundo, la constitución política en sí, en
cuanto se analiza su origen, su composición, perfección y
evolución, aspecto este último tratado de forma original en
el libro VI.



10. Tocante al primer aspecto, el capítulo segundo del
libro VI (y en concreto los parágrafos 8-10) es revelador.
Dice textualmente: «lo que atrae y reporta utilidad a los
estudiosos es precisamente el estudio de las causas y la
elección de lo mejor en cada caso. Pues ha de considerarse
en todo asunto como causa suprema tanto para el éxito
como para el fracaso la estructura de la constitución
política, pues de ella, como de una fuente, no sólo surgen
todas las intenciones y proyectos de los actos, sino también
el resultado». Este texto 74 desmiente de raíz la opinión de
Hercord 75 de que Polibio es poco explícito respecto a la
interacción entre constitución política y causalidad. Aquí,
por el contrario, Polibio defiende que la constitución política
es no sólo causa histórica, sino causa suprema, en la
medida en que es fuente de la que surge el plano
intelectual, donde se forjan las operaciones mentales de
que hemos hablado. El resurgir de Roma después del
desastre de Cannas se debió a la constitución romana, y la
Liga aquea logra la adhesión de todo el Peloponeso gracias
a sus leyes.

11. Mas tampoco la constitución es una formulación
abstracta. Pues «los fundamentos 76 de toda constitución
son las costumbres y las leyes. Porque —se añade 77 más
adelante— cuando observamos que las leyes y costumbres
de un pueblo son acertadas, juzgamos sin temor que por
ellas sus hombres también serán rectos y su constitución
acertada.» De nuevo se observa en Poübio esa dialéctica
real de relación entre plano intelectual y realización
concreta. Es más, Polibio llega a puntualizar que una
constitución casi perfecta como la romana, si no hubiera
dispuesto de hombres como Escipión que la proyectaran con
su virtualidad en la realidad histórica, habría rendido
muchos menos éxitos a Roma 78 . El hecho queda



demostrado por las derrotas de Roma ante Cartago hasta la
llegada a escena dé Escipión.

12. Tocante al segundo aspecto, esto es, al análisis de la
constitución política en cuanto a origen, composición y
evolución, Polibio le dedica el libro VI de su obra. El tema es
complejo y aquí sólo lo esbozamos. Para un estudio más
detallado remito a K. von Fritz 79 , cuyo trabajo, pese al
título, está dedicado casi enteramente a Polibio. También a
K. F. Eisen 80 y a un artículo mío 81 , donde hago un estudio
de tipo filológico concreto. Pues bien, Polibio dedica la parte
central del libro VI a la descripción de la constitución política
romana. Pero observa que dicha constitución es una
resultante a partir de estadios anteriores y de
combinaciones de regímenes más simples. Al estudio de
estos estadios y elementos simples, a su devenir cíclico y a
la constitución mixta se dedican los diez primeros capítulos
del libro. En primer lugar, el autor presenta y discute el
número de elementos simples que habrán de intervenir en
el proceso cíclico y ofrece 82 como constituciones simples y
originarias, «la realeza», «la aristocracia» y «la
democracia». Todas ellas históricamente documentadas. Sin
embargo, Polibio se hace una objeción: que, de un lado, las
tales constituciones no son las mejores y más perfectas,
pues la constitución óptima resulta del sincretismo de lo
más pertinente de las tres mencionadas. Se refiere, por
supuesto, a la constitución mixta. De otro lado, que
tampoco son las únicas, porque se realizan otras,
semejantes en apariencia, pero que objetivamente
conforman su degradación, como «la tiranía», «la
oligarquía» y «la oclocracia». Se trata, pues, de dos series
paralelas, cada una en su nivel ético, que se corresponden
en sentido vertical: a la realeza corresponde la tiranía; a la
aristocracia, la oligarquía, y a la democracia, la oclocracia o



gobierno desordenado de la muchedumbre. Y es en esta
correlación donde se produce el fenómeno cíclico de las
constituciones y en la que se reproduce, no obstante, la
posibilidad de que el fenómeno cíclico, casi de tipo natural,
se interrumpa. Esta interrupción se efectúa —observa
Polibio— bajo presión racional, y entonces provoca la
constitución mixta: ésta viene a ser una selección racional
de lo mejor de las constituciones consideradas perfectas 83 .

13. Polibio habla también de otro tipo de constitución
que llama «monarquía» o gobierno de uno solo y que tiene
lugar «espontánea y naturalmente». En ella se constituye
jefe el hombre que sobresale en fortaleza física y en valor.
Mas este tipo de constitución queda un tanto desligado de
la serie de seis y sirve para abrir y cerrar el fenómeno
cíclico. Polibio es muy claro en este sentido: «la monarquía
es el primer sistema que espontánea 84 y naturalmente se
establece». Y en otro pasaje 85 , una vez que ha
sobrevenido la oclocracia, afirma: «se mantiene ésta —la
oclocracia— hasta que, sumida en una total degeneración
salvaje, encuentra de nuevo un amo y monarca». Es
evidente que así el ciclo se cierra: el final, el sistema de uno
solo, es, a su vez, el principio y viceversa y, en medio, un
proceso rítmico que consiste en la degradación de un
régimen simple seguido de la ascensión de otra forma
simple originaria. Y si se da la posibilidad de que este ritmo,
casi biológico, sea interrumpido por la razón, entonces
surge la constitución mixta.

D) Historia pragmática y método apodíctico

1. Polibio habla con frecuencia de historia pragmática. Y
es de observar que no ha resultado fácil delimitar con
exactitud este sintagma. Los estudiosos parten, en general,



del pasaje IX 1, 2, donde se hace referencia a tres tipos de
narraciones históricas: un tipo que trata de genealogías,
otro que trata de fundaciones de colonias y otro que versa
sobre las acciones de los pueblos, los estados y personajes
políticos. Este último tipo es el que más atrae al hombre que
se ocupa de cuestiones de estado.

2. Pues bien, de los tres tipos, Polibio ha elegido el
último, y sobre él versa su quehacer histórico. De suerte
que por historia pragmática ha de entenderse la narración
de las acciones que han llevado a cabo los distintos pueblos
y los distintos dirigentes. Y, claro es, desde este punto de
vista, la historia es útil, pues enseña cómo han actuado los
personajes históricos y cómo se han comportado los
estados, tanto bajo el aspecto de éxitos como de fracasos.
Por ello, resulta extraño —comenta Polibio 86 — que «los
que escriben de fundaciones callen la educación de los
hombres que manejaron los asuntos en general».

3. De nuevo observamos en Polibio un historiador, no
tanto descriptivo cuanto intérprete de la interacción entre
agente histórico y sus realizaciones, lo que permite, a mi
modo de ver, centrar y definir lo que Polibio entiende por
historia pragmática: «la narración de los hechos políticos y
militares encuadrados en cuanto hechos, en la triple
dimensión de modo, tiempo y causa y bajo la dirección 87 de
una mente rectora».

4. De otra parte, el concepto de método apodíctico
también ha sido muy discutido. En principio hay que decir
que no se trata de historia apodíctica 88 , sino de método
apodíctico. Pero, además, dicho método es aplicado en la
historia propia y ni siquiera en los dos primeros libros que le
sirven de introducción, pues en éstos sólo se recuerdan por
encima los acontecimientos 89 . En cambio, en el libro III 1,
3, cuando comienza la verdadera historia, tras señalar cuál



fue la función de los dos primeros libros, dice que ahora
intentará exponer los hechos «con demostración». Por lo
tanto, la historia en su sentido más estricto requiere
demostración, no las biografías ni las narraciones someras.
Y si la verdadera historia consiste en enmarcar los hechos
en las categorías de tiempo, modo y causa y, además, bajo
un plano intelectual en cuanto operaciones mentales y bajo
qué tipo de constitución, parece congruente deducir que el
método apodíctico consiste en demostrar que ese cómo y
ese cuándo y esa causa y esas operaciones mentales y esa
constitución política son las dimensiones que realmente dan
razón y demuestran el fenómeno histórico.

E) La noción de Fortuna en la historiografía polibiana

1. Nuestro intento de presentar la concepción
historiográfica de Polibio como fruto de elaboración
coherente y lógica parece derrumbarse con la noción de
Fortuna. Pues sorprende que, dentro de una dimensión
pragmática, apodíctica y etiológica de la historia, tenga
cabida un contenido como el de Fortuna que apunta a una
vertiente no racional. Sin embargo, la cuestión no es tan
sorprendente.

2. Mucho se ha discutido sobre este tema y desde todos
los ángulos. Aquí podríamos resumir las distintas posturas a
tres: a) La que sostiene 90 que Polibio atribuye a la Fortuna
una entidad objetiva y personal y determinante del destino
humano. Casi un ser supremo; algo parecido, como
anticipación, al Dios cristiano que rige el universo. Esta
postura, sin duda radical, es suavizada por Von Scala 91 en
el sentido de que, si bien admite ese poder personal de la
Fortuna, lo circunscribe a la influencia de Demetrio Falereo,
pero que después, bajo influencia romana, la noción de



Fortuna queda relegada a un azar caprichoso, b) La segunda
postura defiende el extremo opuesto: que para Polibio la
Fortuna no es más que un término de expresión 92 cómoda
o, a lo sumo, representaría lo contingente y desconocido del
fenómeno histórico 93 o, con palabras de A Rover 94 , «sería
la X de la historia», c) Por último, se da una tercera postura,
la más moderna y que, en realidad, es una postura de
compromiso y dualista. Se apoya esta postura en un pasaje
de Polibio del libro XXXV 17, donde se dice que debe
atribuirse a la Fortuna y a la Divinidad lo que queda fuera de
la mente y de la previsión humanas. Y se ofrecen dos
ejemplos: uno, los fenómenos naturales, y otro, la rebelión
de los macedonios bajo un falso Filipo. El propio Polibio,
quizá sin percatarse de ello, provoca un dualismo en la
noción de Fortuna.

3. Así lo interpreta Mioni 95 cuando habla de la Fortuna
como naturaleza de un lado, y de la Fortuna como lo
desconocido, de otro. Igualmente, Siegfried 96 , al distinguir
el automaton absoluto y el automaton relativo. En la misma
línea, Walbank 97 sostiene que unas veces la Fortuna
significa azar y casualidad, y otras, un poder superior que
determina los hechos históricos. Por último Pédech 98 , con
más finura, observa que, en unas ocasiones, la Fortuna
adquiere una función finalista 99 y, en otras, adquiere la
misión de llenar los vacíos que las otras formas de
causalidad, individuos y constituciones, dejan en la
argumentación de los hechos. Se carga, entonces, del
contenido de «causa 100 adyuvante».

4. Como puede observarse, los distintos análisis no
presentan una solución convincente de la noción de
Fortuna. Por mi parte 101 , he desarrollado un intento de
síntesis y de explicación. En resumen, mi tesis es la



siguiente: en primer lugar, que hay que partir de la propia
opinión de Polibio sobre la Fortuna, cuando dice que «quiere
tratar sobre la cuestión de la Fortuna en cuanto el género de
historia pragmática lo permite». Y añade en el texto citado
102 que es lícito recurrir a la Fortuna sólo cuando el hombre,
en cuanto tal, no puede captar las causas de un hecho o,
con otras palabras, cuando la explicación de los
acontecimientos caen fuera de las operaciones mentales.
Luego la Fortuna no contradice el principio de causalidad
sino, por el contrario, lo presupone.

5. En segundo lugar, el contenido de la Fortuna puede
manifestarse en forma adjetival. Esto es, que en una
empresa bien calculada y meditada, por tanto bajo el
análisis racional, un pequeño accidente o suceso puede
aparecer «inesperadamente» y «de forma casual». Aníbal,
un personaje que opera racionalmente y prototipo histórico
para Polibio, sitiaba Capua; de repente, levanta el asedio y
marcha sobre Roma y acampa cerca de la capital 103 . Pero
en el día fijado para atacar la ciudad, entran Gneo Fulvio y P.
Sulpicio con una legión. De este hecho dice Polibio que «fue
una coincidencia inesperada y casual». Aníbal había
sopesado los mínimos detalles y en función de sus
operaciones mentales se desarrollaban los hechos
históricos. Mas una sombra en esa claridad racional hecha
por tierra sus propósitos y su realización. Luego también ese
hecho casual, inesperado, no calculado, desde el punto de
vista objetivo, funciona como causa. La Fortuna actúa, pues,
aquí como factor histórico, pero de forma adjetiva y no total.

6. En tercer lugar, que la Fortuna puede realizarse no en
un suceso aislado y, por tanto, adjetival, sino que puede
trascender el proceso histórico en su conjunto. En ese caso,
la Fortuna se substantiva y adquiere misión totalizadora de
causa indeterminada de la realidad, que el hombre no acaba


