




BIBLIOTECA CLÁSICA GREDOS, 265





Asesor para la sección latina: CARLOS GARCÍA GUAL .

Según las normas de la B. C. G., la traducción de este volumen ha sido
revisada por ALFONSO SILVÁN RODRÍGUEZ .

© EDITORIAL GREDOS, S. A.
Sánchez Pacheco, 85, Madrid, 1999.</ br> www.editorialgredos.com

REF. GEBO354

ISBN 9788424932831.

http://www.editorialgredos.com/


INTRODUCCIÓN

Las Leyes 1 son una de las obras más complejas y
difíciles del Corpus Platonicum . Su extensión y la diversidad
de sus temas, así como el estilo en que están tratados —con
numerosas y extensas digresiones que aparentemente no
conducen a ninguna parte— han hecho que algunos
intérpretes consideraran que su exposición ordenada
constituía de por sí un tema digno de publicación 2 . En
efecto, no sólo es el diálogo más extenso de Platón, ya que
supera en dos libros a su otro proyecto político, la República
3 , sino el que supone, además, los más exhaustivos
estudios: historia, teoría política, educación, códigos
penales, sistemas constitucionales, teología, física,
medicina, etc. Es el intento más antiguo que ha llegado
hasta nosotros de organizar el sistema jurídico de acuerdo
con principios racionales 4 . En una palabra, se trata, sin
lugar a dudas, de su obra más inmediatamente relacionada
con su época y con la realidad social en la que fue escrita. 5
No obstante, a pesar de ser quizás el escrito más
significativo del filósofo ateniense 6 , la atención que ha
merecido por parte de la investigación no es sino menor 7 .
Se la considera una obra inconclusa, contradictoria, de un
estilo imperfecto, algo que sostienen incluso aquellos que
defienden el valor del diálogo 8 . Es más, existen aún hoy
quienes ponen en duda su autenticidad.



I. AUTENTICIDAD, FECHA DE COMPOSICIÓN Y EDICIÓN

En los últimos dos siglos, hay tres problemas que
gobiernan la discusión acerca de la naturaleza de la que hoy
se considera la última obra de Platón. Para diversos
investigadores, las Leyes manifiestan un espíritu tan distinto
del platónico que no pueden constituir una obra genuina del
pensador griego. Otros consideran que, aunque auténticas,
Platón fue sorprendido por la muerte antes de concluirlas y
que representan un último estadio de su pensamiento muy
diverso del de su madurez. Por último, algunos sostienen,
sobre la base de testimonios antiguos, que la obra fue
editada de manera póstuma por un discípulo que modificó
sustancialmente el texto.

1. Autenticidad
Cuando F. Ast publica su obra sobre Platón, en la que

pone en duda la autenticidad de las Leyes 9 , abre un
debate que, con diferente intensidad, dura hasta la
actualidad 10 . E. Zeller, que en un primer trabajo, siguiendo
la línea de Ast, había sostenido que el diálogo no era obra
de Platón 11 , acepta su autenticidad en su historia de la
filosofía griega 12 , aunque no cambia la valoración de la
obra que lo había llevado anteriormente a proponer su
eliminación del corpus , sólo que ahora la incorpora a una
hipótesis evolutiva, según la cual Platón habría modificado
de manera decisiva su filosofía al final de su vida 13 . Al igual
que ese cambio de dirección filosófica registrado en las
versiones aristotélicas de la filosofía tardía de Platón, las
Leyes revelan «la edad avanzada del filósofo, el
dogmatismo, la disminución de fuerza y agilidad dialéctica,



el acercamiento al pitagorismo, la predilección por el
simbolismo matemático» 14 . La adopción de la
interpretación evolucionista llevó a que el problema se fuera
centrando no en la autenticidad de la obra 15 , sino en la
intervención del supuesto editor, Filipo de Opunte. Al
finalizar la segunda década del presente siglo, la
interpretación evolucionista se había ya impuesto y también
se rechazaba una intervención significativa de Filipo en el
texto editado 16 . De todas maneras, la polémica acerca de
la autenticidad y la posterior interpretación biográfica de los
escritos platónicos tuvieron como consecuencia que se
considerase que el diálogo no era representativo de la
filosofía de Platón 17 . No obstante, existían estudiosos que
sostenían la unidad del pensamiento platónico y trataban de
explicar las aparentes contradicciones con la República y el
Político 18 . Para estos intérpretes, las Leyes no son sino una
traducción a la realidad de los principios teóricos expuestos
en esos diálogos. Se trataría, simplemente, de una obra con
una perspectiva diversa. De ahí surge la imagen del diálogo
como una obra popular, con fines parenéticos y dirigida al
gran público, que ha de imponerse en un sector importante
de la crítica 19 . Sin embargo, a principios de la década de
los cincuenta, el trabajo de G. Müller 20 vuelve a analizar
críticamente el texto para llegar a la conclusión de que se
trata de una obra radicalmente opuesta a la República tanto
desde el punto de vista ético y político como del lógico
metafísico. Sólo la existencia del temprano testimonio
aristotélico logra evitar que declare espuria una obra que
para Müller permanece como un enigma, ya que el Platón
anciano habría trivializado en ella las ideas de su época de



esplendor intelectual 21 . En los años sesenta, W. Bröcker
decide no incluir las Leyes entre los diálogos platónicos 22 .
A pesar de que últimamente ha aparecido otro crítico que la
considera espuria 23 , hoy se acepta en general su
autenticidad, aunque existe una tendencia a sostener la
presencia de incongruencias, lagunas e imperfecciones
estructurales que indicarían el estado inacabado en el que
quedó el diálogo a la muerte de Platón 24 . La mayoría de
estos argumentos están basados en una comprensión de lo
que debe ser la unidad de la obra que no parte de los datos
objetivos existentes y, por tanto, exige requisitos exteriores.
Ya C. Ritter llamó la atención sobre el hecho de que las
Leyes no difieren de los restantes diálogos en cuanto a las
supuestas «imperfecciones» 25 .

2. Fecha de composición
No hay ningún testimonio decisivo del momento de

composición. Las evidencias que se han creído encontrar
para tratar de formular una hipótesis aproximada son las
siguientes:

1) Unos pocos testimonios externos mencionan aspectos
relacionados con la época de composición. Una noticia de
Aristóteles, según la cual las Leyes son posteriores a la
República 26 , podría permitir una datación relativa. Otras
tres referencias tardías 27 , de las que la de Diógenes
Laercio (III 37) es la más fiable, parecerían afirmar que el
diálogo se editó de manera póstuma. Los más claros en ese
sentido son dos pasajes del pseudo Olimpiodoro
(Prolegómenos a la filosofía platónica 10, 24, 10-15 y 25, 4-
7 Westerink): el primero está construido sobre una noticia



de Proclo, a la que hace referencia el segundo 28 y según la
cual Platón no habría corregido las Leyes . Sólo en el
segundo testimonio (25, 4-7 Westerink) se construye una
supuesta actividad editora de Filipo de Opunte que habría
organizado y corregido el texto, que a la muerte de Platón
se habría encontrado en estado caótico. Probablemente,
Proclo esté o bien utilizando e interpretando directamente a
Diógenes 29 o a la misma fuente que él.

Difícilmente pueda extraerse de estos testimonios alguna
conclusión que vaya más allá del hecho de que Platón no
editó las Leyes . Existiendo un diálogo inacabado como el
Critias , no parece ser sólida filología suponer que las Leyes
estaban inconclusas en el momento de la muerte de Platón
ni que fueron la última obra en ser escrita. Tampoco puede
utilizarse para abonar esta tesis el pasaje frecuentemente
citado de Isócrates del discurso de la Antídosis (Sobre el
cambio de las fortunas XV 79-83), ya que se refiere en
primer lugar a los políticos 30 y no a los teóricos, tal como
pretende L. Post 31 . De todas maneras, si las Leyes se
publicaron después de la muerte de Platón, es muy
improbable que Isócrates pudiera conocer ya en el 353 la
versión de una obra que se encontraba todavía en «tablillas
de cera» ya sea interpretada esta expresión de Diógenes
Laercio (III 37) de manera literal o metafórica 32 .

2) Existen algunos pasajes del diálogo que han sido
tomados como referencias a acontecimientos
contemporáneos y que podrían indicar un terminus post
quem para la escritura de, por lo menos, algunas partes de
la obra. Dos son los de mayor fundamento textual. En el
primer libro (638b) hay una referencia a la victoria de los



siracusanos sobre los locrenses que ha sido interpretada
como la toma de la ciudad por Dionisio II en el 352 a. C. 33 .
En el duodécimo libro (944a8-b1) se ha visto una alusión al
destino de los prisioneros de guerra locrenses después de la
batalla junto a los peñascos Fedriadas (354/353 a. C.) 34 o al
de los cautivos focios después de la batalla en la llanura de
Crocos (353/352 a. C.) 35 en la, así llamada, Guerra Santa 36

. La interpretación del primer pasaje, que se remonta a
principios del siglo XIX 37 , choca con la dificultad de que
Platón difícilmente atribuiría esa victoria de Dionisio II a los
siracusanos y, mucho menos, al hecho de que Siracusa
fuera más poderosa que Lócrida, dado que en ese momento
Dionisio II ya había sido expulsado del poder en la ciudad
siciliana y en Siracusa todavía no había fracasado
definitivamente el intento de la Academia de instaurar un
gobierno según los principios filosóficos 38 . En el segundo
caso, la referencia es demasiado ambigua como para ver en
ella una alusión a un hecho concreto.

3) La estilometría no revela diferencias significativas en
cuanto a la época de composición de la obra. Las Leyes se
encuentran en el grupo de obras tardías y parecerían haber
sido sucedidas por la Epínomis , el Timeo y el Critias con
seguridad. Los datos estrictamente estilométricos apuntan a
la secuencia: Leyes, Político, Epínomis, Carta VIII, Timeo y
Critias 39 .

4) Hay quienes quieren ver un indicio del estado
inacabado de la obra en ciertas contradicciones e
incongruencias que se creen detectar en el texto 40 . Tal
como ha sido señalado más arriba, ésta es una petición de
principio que no puede basarse en la evidencia del resto del



corpus ni parece una forma de sana filología especular
acerca de lo que hubiera hecho el autor en caso de haber
terminado una obra que no sabemos si ha terminado.
Mucho menos aún pueden extraerse de estos hechos
conclusiones acerca de la datación.

5) Sobre la base de la carta III (316a), L. A. Post 41 avanza
la hipótesis de que los primeros libros de las Leyes se
comenzaron a escribir en el 367 a. C. y que los cuatro
primeros libros estaban ya en manos de Dionisio II en el 360
a. C. 42 . Aunque la autenticidad del testimonio de la carta
tercera es como mínimo dudosa, muestra al menos que la
cuestión de la datación de la obra no tiene una respuesta
unívoca y que, por lo tanto, hay que ser muy cauto en el
momento de pronunciar una hipótesis acerca de la fecha de
composición del diálogo.

De estas evidencias puede concluirse con cierta certeza
que las Leyes adquirieron su forma definitiva durante la
última etapa de la vida de Platón, sin que se pueda
determinar a ciencia cierta si son realmente su última obra
o no. No obstante, dada la ingente cantidad de material
elaborado, que no incluye únicamente reflexiones de tipo
filosófico y educativo como pueden encontrarse en la
República , sino que presupone también una acumulación
de datos de la realidad jurídica, histórica y cultural no sólo
del mundo griego, es difícil concebir una redacción de la
obra de una vez. La simple organización y formulación de
los pensamientos y principios filosóficos en un código legal
racionalmente organizado —algo de lo que la obra es el
primer testimonio que poseemos— implica un esfuerzo y
una reflexión que deben de haberse extendido a lo largo de



los años. La forma en que surge el texto, por tanto, fue con
seguridad muy distinta de la de la República —la obra que
más se aproxima en extensión—. En estas circunstancias, la
cuestión de la redacción final adquiere un valor totalmente
diferente. Probablemente, Platón comenzaría con la
recolección de los datos en una etapa muy temprana de su
vida antes de su primer viaje a Siracusa (389 a. C.), puesto
que, como expresa en la carta séptima (326a-c), ya en esa
época llegó a la ciudad con la finalidad de aplicar sus
doctrinas políticas 43 . La acumulación de materiales y su
plasmación en un diálogo debe de haber ocupado la mayor
parte de la vida intelectual de Platón, es decir que la
composición de la obra tiene que haber sido simultánea a
los trabajos realizados en otros ámbitos y la concepción
general tiene que haber quedado plasmada relativamente
temprano. La Carta III (316a), si es auténtica, muestra que
ya en el momento del segundo viaje a Sicilia (366/365 a.
C.), Platón había concebido innovaciones revolucionarias
como la de los preámbulos de las leyes. No es improbable
que muchos de los preámbulos y de las leyes que haya
escrito en ese momento se encuentren ahora en el texto
que poseemos 44 . Si se tienen en cuenta las dimensiones
del diálogo, podría proponerse hipotéticamente como
momento en que comienza la segunda fase de la
composición 45 , es decir la ordenación del material y la
escritura de la versión provisional, la vuelta de Platón de su
segundo viaje a Siracusa (ca . 365/364 a. C.). Por último, la
redacción definitiva tiene que haberse realizado en distintas
etapas y haber incluido nuevos materiales, nuevas
formulaciones, etc. Sin lugar a duda, las Leyes eran



consideradas por su autor su obra más importante y, por
ello, su realización acompañó casi toda su vida intelectual 46

.

3. Edición
Tal como se ha indicado más arriba, una vez aceptada

durante el siglo pasado la autenticidad de las Leyes , una
parte de la crítica supuso que la muerte de Platón había
dejado el texto sin terminar y que su secretario Filipo de
Opunte lo había editado introduciendo interpolaciones
relativamente amplias para finalizarlo o bien combinando
dos escritos inacabados en una sola obra 47 . La cuestión de
la unidad del diálogo y de su significación para el análisis
del pensamiento platónico está muy unida a la de la
supuesta edición ya que esta última implica determinar si
Platón había puesto o no un punto final a su obra.
Independientemente del grado de intervención que se
asigne a Filipo de Opunte, hay un acuerdo generalizado
acerca de su actividad editora y, por tanto, correctora de
una obra no acabada. A los tres testimonios mencionados
más arriba (cf. supra pág. 14 s.) debe añadirse la noticia de
la Suda (S . V . philósophos) que sostiene que Filipo dividió la
obra en doce libros y que agregó el decimotercero (la
Epínomis) . La noticia no hace sino interpretar en sentido
literal lo que dice Diógenes Laercio III 37 quien afirma:
«Algunos dicen que Filipo de Opunte transcribió 48 sus [de
Platón] Leyes que se encontraban en tablillas de cera.
También dicen que la Epínomis es de Filipo». Según la
noticia de la Suda, la actividad de Filipo habría consistido
precisamente en pasar a rollos de papiros (de ahí la división



en libros) el contenido de las tablillas de cera que Platón
habría dejado a su muerte 49 . Esa única versión del escrito
quedó a disposición de la Academia a la muerte del maestro
y no variaba, probablemente, de las que se encontraban
anteriormente en tablillas de cera, sino en aquello que
solían variar todas las copias realizadas por un copista 50 .
En ningún lugar se afirma que Filipo haya realizado una
edición 51 ni que la obra se hubiera terminado. Lo único que
se afirma es que Filipo hizo una copia en otro soporte,
probablemente papiro. Es más, existen testimonios de que
la publicación de los diálogos platónicos, e. d. su puesta a
disposición del gran público se realizó mucho más tarde,
bajo la dirección de Polemón, poco antes del 313 a. C.
(Diógenes Laercio III 66) 52 .

Además, Diógenes dice sólo que «algunos» sostienen esa
versión, no la da en absoluto por algo cierto. En caso de
aceptarla, es evidente, a partir de lo que antecede, que
Filipo no editó ni corrigió la obra, ya que no se trataba sino
de una copia hecha para conservar mejor el texto. Incluso
tras la intervención de Filipo el escrito (sýngramma) seguía
siendo inédito (anékdoton) 53 , de la misma manera que lo
eran aún todos los diálogos en el momento que Zenón quiso
consultarlos después de 313 a. C., según el testimonio de
Diógenes antes citado, ya que lo único que podía hacer era
leerlos en la Academia pagando un precio por la consulta 54

. Si las Leyes se encontraban aún en tablillas de cera a la
muerte de Platón, era con toda seguridad para evitar
sucesos como los de Hermodoro, en los que un alumno
realizaba copias que luego vendía (Cenobio V 6 = CPG I
116). En otras palabras, lo único que puede deducirse de la



noticia de Diógenes es que la importancia que Platón daba a
su proyecto político concreto era tal que había decidido no
permitir el acceso irrestricto ni siquiera a los alumnos de la
Academia 55 . Esta interpretación echa por tierra también el
supuesto carácter ‘popular’ de la obra que nos ocupa.

II. CARACTERÍSTICAS DRAMÁTICAS Y ESTRUCTURA 56

Se ha convertido en un lugar común considerar la forma
dialógica de las Leyes encuadrándola dentro de un supuesto
estilo platónico tardío 57 . No obstante, la estructura
dramática y las características del diálogo son peculiares y
se diferencian claramente de las otras obras de esa época,
no sólo por la extensión, sino también por la forma. En
primer lugar, la relación entre el personaje principal y los
restantes interlocutores, la situación dialógica, es
completamente distinta: no se trata de una conversación
entre individuos iniciados en la filosofía, como sucede en
cualquiera de los otros diálogos de ese período, ni son
exclusivamente filosóficos los problemas que se consideran.
Tampoco se trata de una escena que se desarrolle en un
sitio específico (una palestra, una casa, etc.) sino que el
lugar en el que sucede es un camino que es recorrido. Los
interlocutores se encuentran en un movimiento constante
que parte de la Cnosos real y se desarrolla hasta la gruta de
Zeus, donde Minos recibió las enseñanzas y las leyes de su
padre y donde quedará definitivamente acabada la pintura
normativa de la futura Magnesia. La obra mezcla, a su vez,



pasajes que se aproximan a los escritos del primer Platón —
como sucede a lo largo del primer libro— 58 con otros que
recuerdan claramente los diálogos tardíos— gran parte del
libro décimo y la segunda parte del duodécimo—. Combina,
además, largos pasajes expositivos —como sucede sólo en
el Timeo y el Critias — con investigaciones en las que el
interlocutor principal guía a sus compañeros de una manera
que podría ser similar a la de la República o el Político . Por
otro lado, la tarea de proyectar el estado se hace con una
precisión y un conocimiento del detalle concreto que se
encuentra en pocas obras platónicas —excepción hecha
quizá del Timeo . El diálogo se acerca, además, a una de las
características que asumirá el género después de Platón. El
interlocutor principal expone su teoría a lo largo de amplios
pasajes y toma posición casi explícita respecto de otras
teorías y escritos de sus contemporáneos (cf. por ejemplo
los análisis del sistema político persa en el libro tercero,
donde se distancia de las interpretaciones de Jenofonte o de
Heródoto, o la crítica a las concepciones físicas de los
materialistas en el libro décimo). En las Leyes , en definitiva,
el diálogo se despliega en todas sus facetas como en ningún
otro escrito de filósofo. El mismo Platón se encarga se
señalar la peculiaridad que asignaba a su obra. En primer
lugar, al mediodía, la hora en que el dios suele revelarse a
los poetas y filósofos, el personaje principal anuncia un
nuevo tipo de ley, la compuesta de preámbulo y ley
propiamente dicha (IV 722c) un género destinado a
suplantar en la ciudad las obras dramáticas de los poetas
(VII 811c) 59 y en la que desemboca el diálogo platónico.

1. Situación dialógica



El marco tiene —como sucede en todas las obras de
Platón— un profundo simbolismo. Para un lector moderno, la
situación es a primera vista clara. Se trata de una
conversación que tiene lugar en Creta el día del solsticio de
verano (III 683c), es decir a mediados de junio, entre tres
ancianos 60 , un ateniense que va camino de la gruta de
Zeus 61 , acompañado del cretense Clinias de Cnosos y el
lacedemonio Meglio 62 . El ateniense está en posesión de un
conocimiento que supone, a grandes rasgos, el curriculum
filosófico de la Academia 63 y es más joven que Megilo y
Clinias (X 892d) 64 . El espartano es el más anciano de los
tres (IV 712c). Clinias, tal como se entera el lector
inesperadamente a través de un pasaje (III 702b-d), ha
recibido el encargo de su ciudad de fundar una colonia en
Magnesia.

Todo sucede de improviso, el diálogo comienza en medio
de una conversación, con una pregunta aparentemente
aleatoria y se va desarrollando de manera casual. Es casual
que nunca se pronuncie el nombre del extranjero, tan sólo
su lugar de origen, es casual que la peregrinación sea hacia
la gruta de Zeus, el mismo camino que emprendía Minos, lo
que da pie a que la conversación se enzarce en problemas
teóricos de las leyes y la legislación, es casual también que
al grupo pertenezca alguien que tiene por misión fundar una
colonia y darle leyes, lo que da lugar a que se presente un
programa completo —completo en aquello que es
fundamental, una base sólida sobre la que levantar el
edificio de la legislación de Magnesia. Es casual, por último,
que la primera palabra del diálogo sea ‘dios’ y termine con



el tratamiento del órgano encargado de acceder al
conocimiento divino, la junta nocturna.

Mas detrás de esa apariencia se encuentra la necesidad
que comienza a desplegarse desde la primera palabra. El
ateniense sin nombre que representa el conocimiento
filosófico absoluto trae la buena nueva de una nueva forma
de comprender la política. La legislación que ofrece es la
filosófica y el programa, el de la Academia. La situación
dramática muestra el carácter de revelación que tiene la
obra, porque, como Minos, los dos dorios van acompañados
de un conocimiento divino que está encarnado en el
extranjero, al que, por ello, es necesario atrapar y retener
con todo tipo de ataduras y medios (XII 969c), una clara
alusión a la magia y divinidad de su conocimiento.

El diálogo comienza con un supuesto dios y un
conocimiento tradicional y termina con el filósofo y el
conocimiento filosófico como fundamento de la legislación
65 . Es que en la filosofía platónica lo que era casualidad
(týchē) se convierte en ciencia y sabiduría. Platón asume en
su última obra el programa político-filosófico que había
planteado en el Menón (99e-100b) y que lo acompañó a lo
largo de toda su vida. La casualidad que planea a lo largo
del diálogo no es otra que la que debe acompañar la
instauración de un orden político correcto, la fortuna divina
(theía týchē; Carta VII 336e, cf. 336e-337b; Leyes VIII 875 a-
d; IV 710c-d).

2. Estructura
Las ediciones actuales de las Leyes las dividen en doce

libros, una división que, con toda probabilidad, no es



originaria de Platón 66 , aunque podría estar de acuerdo con
su propia visión de la obra. El diálogo tiene diferentes
referencias que indican a grandes rasgos cuál era la
estructura que el propio Platón concibió 67 . No obstante, no
debe hablarse en las Leyes de estructura, sino de
estructuras, dado que el autor intencionadamente indica la
existencia de diferentes perspectivas, que varían según la
profundidad del análisis y de la lectura. En primer lugar, lo
que podría denominarse la estructura dramática es clara
tanto en el plano de la relación de los distintos libros entre
sí como en el plan de cada libro. La unidad de tiempo de la
obra es una jornada, como sucede en la tragedia, desde la
mañana hasta el atardecer. La conversación transcurre en el
camino que va de Cnosos a la gruta de Zeus y se divide
según las indicaciones internas en tres grandes partes 68 .
Primero, desde el comienzo cuando se ponen en camino
hasta el libro IV cuando llegan al mediodía a un lugar de
reposo que se había anunciado al inicio (722c-d). La
conversación de la mañana que incluye los primeros cuatro
libros está dedicada a una larga introducción. El diálogo
prosigue a la sombra de los árboles durante las horas de
mayor calor 69 . Aunque no hay ninguna indicación de
cuándo se ponen de nuevo en camino, ese momento puede
colocarse en la parte final del libro VIII (842 b), cuando las
dos terceras partes de la obra han sido cumplidas y la
educación del ciudadano común se ha regulado ya en todos
sus aspectos. La segunda parte incluye la vida del
ciudadano desde su nacimiento hasta su madurez (V-VIII).
La tercera (IX-XII) ordena los aspectos legislativos
relacionados con la obtención de la virtud y la curación de



los habitantes a través del convencimiento (preámbulos de
las leyes) y el castigo (leyes), e. d. se regulan las relaciones
de propiedad, las creencias y las relaciones de los
residentes entre sí y de la ciudad con otras ciudades. El libro
XII finaliza al caer la tarde, cuando llegan a la caverna de
Zeus.

Dentro de la introducción, los tres primeros libros
constituyen la conversación introductoria propiamente dicha
y el IV sirve de transición. El primer libro tiene como tema la
finalidad de las leyes, el segundo la educación coral y el
tercero un panorama histórico que explica el origen de la
legislación y las causas de los errores y aciertos de los
mejores sistemas legislativos: Lacedemonia, Persia y
Atenas. En el primer libro, el ateniense muestra que la salud
del estado no puede fundarse en la valentía, que es la virtud
inferior, sino en el cuidado y fomento de las cuatro virtudes
cardinales: sabiduría, justicia, temperancia y valentía.
Además, sostiene que la legislación debe preparar a la
ciudad no para la guerra, sino para la paz y propone el
tratamiento detallado de la relación existente entre la
legislación y las diferentes virtudes (I 632d). Sin embargo, el
diálogo deriva en una conversación sobre una correcta
institución de la bebida en común, que a través de la unión
del juego y la seriedad pueda servir para entrenar el
dominio de sí mismo y fortalecer el pudor.

El primer libro se encuentra dividido en dos partes que se
corresponden con los dos tipos de índoles que constituyen
la base de toda acción política y sus virtudes específicas 70 :
la valentía (625c-635e) y la templanza (635e-650b) 71 . La
primera es tratada en la crítica a la legislación cretense y



espartana que la tiene como virtud central (625b-631b). Al
educar al ciudadano sólo para la guerra, la legislación no
promueve la paz y la amistad en la ciudad, que debe ser el
punto de mira principal (627c-628e). En realidad, la
legislación debe instaurar una escala de valores que ponga
los bienes materiales por debajo de los corporales (belleza,
fuerza y agilidad, salud) y a éstos por debajo de los
espirituales (valentía, justicia, templanza y sabiduría [631b-
d]). A continuación, el ateniense distingue dos tipos de
valentía: una frente al enemigo externo y otra que consiste
en vencerse a sí mismo y que no es otra que la templanza
(632c-635e). La segunda parte se construye a partir de la
comprobación de que las constituciones dorias carecen de
instituciones que ayuden a desarrollar el segundo tipo de
valentía. El ateniense propone analizar una institución con
fines educativos que sirva a ese propósito: la embriaguez
(636a-650b).

Este aspecto lleva a una amplia discusión de la gimnasia
y la música (libro II). El ateniense propone una educación
continuada en tres coros, según las edades de los
ciudadanos. El tercer coro está constituido por los hombres
maduros de los 30 a los 60 años, a los que el vino deberá
ayudar a superar la timidez natural en tales intervenciones.

La discusión acerca de la educación comienza con una
definición. Una verdadera educación, tal como había sido
establecido en el primer libro (643d-645c) consiste en la
formación del ciudadano en el placer y el dolor para que
pueda alcanzar la virtud establecida por la norma social (II
654a-c). El libro se inicia analizando la función educativa de
la música (653a-664b), que se basa en la aceptación de la



virtud como criterio de verdad para juzgar la belleza musical
(654b-655b), ya que quienes se acostumbran a encontrar
placer en la música que no refleja el carácter virtuoso se
desvían de la virtud (655b-656a). Por ello, hay que evitar las
innovaciones en las composiciones musicales que deberán
ser juzgadas según el criterio del placer que producen a los
mejores y mejor formados (656a-659c). Los poetas deberán
adecuarse especialmente a esos preceptos (659c-664a). El
ateniense prosigue con el análisis de los tres coros que
deben existir en la ciudad, en especial el coro de ancianos
(664b-672b). La discusión de la gimnasia es dejada de lado
(672e-673c), para considerar la institución de los coros
dionisíacos y el buen uso del vino en sus reuniones (673e-
674c).

La cuestión del surgimiento del estado que se analiza en
el tercer libro tiene por finalidad fundamental dilucidar si el
género humano ha progresado hacia una moralidad mayor
o, por el contrario, lo que se ha dado es un aumento de la
maldad y el vicio. El ateniense analiza aquí detalladamente
la cuestión de las catástrofes cíclicas, un asunto que
aparece también en el Político (268d-274e), el Timeo (21a-
25d) y el Critias (108d-121c), y las diferentes formas de
estado que surgieron desde la última, centrándose en
Esparta, ejemplo de constitución mixta, Persia,
representación de la monarquía, y Atenas, paradigma de
democracia. Al final del libro, Clinias comunica a sus
interlocutores que le ha sido encomendada la tarea de
fundar una colonia y que junto con otros nueve ciudadanos
debe preparar sus leyes. Propone entonces fundar un



estado con el pensamiento y construirlo desde los cimientos
(702b-d).

La civilización está sometida a destrucciones periódicas
por el agua o el fuego, a las que sobrevive sólo un reducido
número de hombres que, carentes de educación, vuelven al
estado originario de la cultura, aunque conservan una
oscura huella de la sabiduría de sus antepasados (676a-
677b). Estos núcleos deben realizar nuevamente todo el
proceso de adquisición de la civilización. La cultura se
desarrolla, por tanto, en un eterno ciclo. Empieza con el
estadio de la cultura pastoril, los pastores descienden de los
picos y laderas a la llanura y comienza la agricultura,
finalmente llegan a la orilla del mar, comercian y fundan
ciudades con sus formas de organización política y sus leyes
(677b-683c). A partir del surgimiento del estado, el
ateniense analiza qué estados han tenido éxito en su forma
de vida política y se han conservado hasta el presente. De
los tres estados dorios (Argos, Mesene, Esparta), sólo
Esparta perduró porque tenía una correcta distribución del
poder, puesto que su constitución mezcla principios
democráticos y monárquicos (683a-693c). El sistema
político persa, contrariamente, evolucionó de una forma
intermedia entre monarquía y democracia a una monarquía
despótica, en la que predominaba el principio monárquico
en exceso (694a-698a). Atenas representa el caso contrario;
de un primer estadio con una democracia mesurada, el
principio de la libertad fue adquiriendo un excesivo
predominio por un falso tratamiento de la música. La mejor
forma de orden político es, por tanto, aquella que se



encuentra en un justo medio entre los excesos del
despotismo y la anarquía (698a-701c).

El final del libro tercero había establecido cuáles eran las
condiciones básicas del nuevo proyecto de colonia. El cuarto
analiza por un lado las condiciones materiales de su
realización: situación geográfica, origen de los futuros
habitantes, así como el tipo de gobierno necesario, que ha
de ser definido como el imperio de la ley (704a-718a), para
finalizar proponiendo un nuevo tipo de ley consistente en
dos elementos: un preámbulo y la ley propiamente dicha
(718a-724b).

Las condiciones geográficas en las que se encuentra la
futura colonia no son precisamente las óptimas, pero
pueden considerarse aceptables: No será una ciudad
marítima, mas se encuentra en las proximidades de la costa
y tendrá un buen puerto. Su suelo produce todo tipo de
productos, pero no en una abundancia tal que incite a la
ciudad al comercio, que llevaría a la corrupción de sus
costumbres, leyes e instituciones (704a-707d). Los colonos
serán habitantes de toda Creta, de modo que no existirán
lazos especiales entre familias o por pertenencia a clanes, lo
que facilitará la instauración de una nueva constitución
(707e-708d). Además de condiciones favorables y de su
arte, el legislador necesita del apoyo de la divinidad (708d-
709d). Para la instauración de la mejor constitución, lo más
apropiado es la presencia de un joven tirano con capacidad
filosófica. Esto, sin embargo, es muy difícil de lograr, dado
que en nuestra generación es imposible encontrar un tirano
que sea suficientemente prudente por naturaleza y, en caso
de serlo, que no se corrompa rápidamente con el uso del



poder (709d-712b). Por ello, para los inteligentes, sólo la ley
debe detentar el poder sobre los hombres (712 b-713a). La
ley es el imperio de la razón y reflejo actual del gobierno
divino existente en la época de Cronos, que había puesto
espíritus que gobernaban directamente las manadas
humanas (713a-714a). Por tanto, ninguna parte de la
sociedad debe imponerse al resto por medio de la fuerza
(714a-715e). En el estado, la ley no puede estar sometida al
poder del gobernante, sino que debe ser ella el ama de las
autoridades, mientras que éstas deben ser esclavas de la
ley (715d). El ateniense finge un discurso a los ciudadanos
en el que insiste en que el gobierno de dios es identificable
con el gobierno de la ley. El ciudadano debe repetar la
medida impuesta por la ley, para asemejarse a la divinidad
y, así, ser amado por ella. El pío debe honrar en primer
lugar a los dioses, a los hombres divinos y a sus padres.
Además, cada individuo debe cumplir con sus deberes que
la ley prescribe hacia su familia, sus conciudadanos y los
extranjeros (715e-718a). El libro IV termina sosteniendo la
necesidad de anteponer a las leyes preámbulos que
expliquen las causas y la conveniencia de la prescripción
con la finalidad de convencer a los habitantes para que se
comporten según la norma y aplicar la pena sólo cuando la
labor de persuasión no haya tenido éxito (718a-724b).

La segunda parte incluye las leyes básicas del orden
político: número de ciudadanos y sistema de posesión de la
tierra, división en clases, magistraturas, leyes sobre el
casamiento, educación y funcionamiento del estado y su
economía. En esta sección la ley se manifiesta en su
aspecto formativo. El libro quinto comienza con el



preámbulo general al código legal en la forma de un
discurso a los ciudadanos que deben formar el nuevo estado
(726a-734e) y en su segunda parte sienta los fundamentos
del sistema (734e-747e).

En el preámbulo general se proclama la escala de valores
sobre la que estará fundamentada la legislación (dioses,
espíritus [daímones ], héroes, antepasados, padres, alma,
cuerpo y bienes exteriores) y que deberá servir de guía para
la vida de todos los ciudadanos (726a-729a). También se
señalan los deberes con relación al prójimo: niños y jóvenes,
parientes y amigos, el estado y los conciudadanos, los
extranjeros y los suplicantes (729b-730a). El preámbulo
describe a continuación las cualidades personales para
alcanzar una vida feliz (730b-732d), para terminar
subrayando la identidad entre la vida más placentera y la
más virtuosa (732d-734e). A continuación comienza la
exposición de la legislación que ha de extenderse hasta casi
el final de la obra (XII 960b). Antes de comenzar con la
legislación propiamente dicha, se procede a la selección de
los ciudadanos y la determinación de su número (5040),
para dividir la región en otras tantas parcelas de tierra
iguales (734e-741e) en cuanto a su productividad. Una vez
clarificado el tipo de propiedad del suelo, se procede a
determinar la distribución de la riqueza y los límites de
pobreza y de riqueza que se permitirán, así como la
situación de la ciudad y la división de su territorio (741e-
745e). El libro termina con excursos sobre la función del
legislador (745e-746d), la importancia de la aplicación de
las matemáticas (746d-747d) y de la geografía (747d-e).



El libro VI considera en su primera parte (751a-768e) la
elección y funcionamiento de las diferentes magistraturas.
En la segunda (769a-785b), comienza con la exposición de
la legalidad que ha de plasmar la vida de los ciudadanos
desde su concepción hasta su muerte.

La elección de las personas adecuadas para ocupar las
magistraturas exige no sólo su capacidad, sino la
experiencia del electorado, lo que es imposible en el caso
de un estado recién fundado (751a-752d). Tras esta
reflexión, el ateniense procede a detallar la elección y el
funcionamiento de las magistraturas: guardianes de la ley
(752d-755b), autoridades militares (755b-756b), consejo
(756b-759c), autoridades religiosas (759c-760a), la guardia
rural (760b-763b), guardia urbana (763b-e), la encargada
del orden en el ágora (763e-764c), las autoridades
educativas (764c-766c), para terminar con los tribunales
(766d-768e). La segunda parte del libro está dedicada a las
leyes relacionadas con el casamiento (772d-775e) y las
propiedades que han de tener los recién casados, así como
las costumbres que han de plasmar la vida en común (775e-
783d). El libro culmina considerando la procreación de los
hijos (783d-785b) y abriendo así paso al tema de la
educación que será el objeto del séptimo libro.

El tema de la educación, que había sido ya tratado en el
libro II, vuelve a aparecer en el séptimo. El libro se divide en
dos partes. Una recorre el proceso educativo desde la
perspectiva de la evolución psicofísica del niño desde el
momento de la concepción hasta la edad adulta (788a-
808c), la otra considera detalladamente las materias que



deberán abordar los niños a partir del sexto año (808c-
822d).

Aunque las normas en este ámbito tienen una
importancia decisiva para la ciudad, son tan numerosas que
es imposible darles el rango de ley a todas las
recomendaciones que haría un legislador o castigar su
infracción (788a-c). En primer lugar, se trata la educación
del niño desde el momento de su concepción hasta los tres
años de edad, controlando sus movimientos y promoviendo
desde la más tierna infancia un carácter que no busque
sistemáticamente el placer y rehúya el dolor (788a-793d).
Entre los tres y los seis años transcurre la edad del juego, en
la que hay que evitar una complacencia excesiva con el
pequeño. Los niños inventarán sus propios juegos bajo la
supervisión de las nodrizas, controladas por las autoridades
educativas (793d-794c). A partir de los 6 años se separan
los niños y las niñas. Los niños serán entrenados en la
lectoescritura y en todos los ejercicios que fomenten sus
capacidades guerreras (794c-796e). El estado debe evitar
las innovaciones tanto en los juegos como en las
costumbres. Por ello, es importante que los niños aprendan
a sentir placer con la mejor música y danza. Como en Egipto
hay que darle un carácter sagrado a la buena música y
danza y excluir toda otra clase de las funciones públicas
(796e-800a). Para ello, el ateniense ofrece algunos ejemplos
de cómo debe regularse la música (800a-802e). La ciudad
ha de tener tres escuelas, cada una con su gimnasio. No hay
que escatimar dinero para contratar los mejores maestros
de otras ciudades. La asistencia a la escuela ha de ser
obligatoria (804c-d). La educación para los varones y la



mujer debe ser la misma (804d-806d). Los ciudadanos tanto
hombres como mujeres deben estar inmersos en un proceso
educativo constante para obtener los mejores resultados
posibles de su cuerpo y de su mente (806d-808c). A
continuación, el ateniense se interna en el análisis de la
escuela y sus materias de enseñanza: lectoescritura (809e-
812b), música (812b-813b), danza y gimnasia (813b-817e,
con un excurso sobre el valor de la tragedia y la comedia
(816d-817e), y las disciplinas matemáticas (aritmética,
geometría y estereometría, astronomía, 817e-822d). El libro
finaliza con la regulación de la caza (822d-824a).

El libro VIII se divide en tres partes. Empieza con la
legislación relacionada con las fiestas en honor a las
divinidades, lo que continúa en parte las tareas de
educación de los ciudadanos, puesto que tanto en los coros
como en las danzas y en las competencias con este motivo
se han de alabar las virtudes correspondientes y ejercitar el
cuerpo para la defensa de la ciudad. Sobre estos dos pilares
se ha de conservar el estado (828a-835b). Tras una
digresión sobre la necesidad de reprimir la costumbre del
amor homosexual entre los hombres (835d-842a), el
ateniense pasa a considerar la organización económica del
estado (842b-850d).

El paso siguiente consiste en fijar el calendario de
festividades para los doce dioses patronos de las doce
tribus. En esa ocasión se celebrarán certámenes corales y
gimnásticos (828a-831b). Los ciudadanos deben contar con
el tiempo necesario para llevar a cabo esas festividades y
certámenes, dedicándose exclusivamente al cultivo de la
virtud y de las habilidades guerreras. En el nuevo estado, no


