PLATON

DIALOGOS

EEYES

(LIBROS I-VI)

BIBLIOTECA CLASICA GREDOS



PLATON

DIALOGOS

VIII
LEYES

(LIBROS I-VI)

BIBLIOTECA CLASICA GREDOS




BIBLIOTECA CLASICA GREDOS, 265



PLATON

DIALOGOS

Vil
LEYES

(LIBROS I-VT)

INTRODUCCION, TRADUCCION Y NOTAS DE
FRANCISCO LISI

b

EDITORIAL GREDOS



Asesor para la seccién latina: CARLOS GARCIA GUAL .

Segun las normas de la B. C. G., la traduccidon de este volumen ha sido
revisada por ALFONSO SILVAN RODRIGUEZ .

© EDITORIAL GREDOS, S. A.

Sédnchez Pacheco, 85, Madrid, 1999.</ br> www.editorialgredos.com

REF. GEBO354

ISBN 9788424932831.


http://www.editorialgredos.com/

INTRODUCCION

Las Leyes 1 son una de las obras méas complejas vy
dificiles del Corpus Platonicum . Su extensién y la diversidad
de sus temas, asi como el estilo en que estan tratados —con
numerosas y extensas digresiones que aparentemente no
conducen a ninguna parte— han hecho que algunos
intérpretes consideraran que su exposicidon ordenada
constituia de por si un tema digno de publicacién 2 . En
efecto, no sélo es el didlogo mas extenso de Platdn, ya que
supera en dos libros a su otro proyecto politico, la Republica
3, sino el que supone, ademads, los mas exhaustivos
estudios: historia, teoria politica, educacién, cdédigos
penales, sistemas constitucionales, teologia, fisica,
medicina, etc. Es el intento mas antiguo que ha llegado
hasta nosotros de organizar el sistema juridico de acuerdo
con principios racionales # . En una palabra, se trata, sin
lugar a dudas, de su obra mas inmediatamente relacionada
con su época y con la realidad social en la que fue escrita.
No obstante, a pesar de ser quizas el escrito mas
significativo del filésofo ateniense © , la atenciéon que ha
merecido por parte de la investigacién no es sino menor 7 .
Se la considera una obra inconclusa, contradictoria, de un
estilo imperfecto, algo que sostienen incluso aquellos que
defienden el valor del didlogo 8 . Es mas, existen ain hoy
quienes ponen en duda su autenticidad.



|. AUTENTICIDAD, FECHA DE COMPOSICION Y EDICION

En los ultimos dos siglos, hay tres problemas que
gobiernan la discusion acerca de la naturaleza de la que hoy
se considera la Ultima obra de Platén. Para diversos
investigadores, las Leyes manifiestan un espiritu tan distinto
del platénico que no pueden constituir una obra genuina del
pensador griego. Otros consideran que, aunque auténticas,
Platén fue sorprendido por la muerte antes de concluirlas y
gue representan un ultimo estadio de su pensamiento muy
diverso del de su madurez. Por ultimo, algunos sostienen,
sobre la base de testimonios antiguos, que la obra fue
editada de manera péstuma por un discipulo que modifico
sustancialmente el texto.

1. Autenticidad

Cuando F. Ast publica su obra sobre Platén, en la que
pone en duda la autenticidad de las Leyes ° , abre un
debate que, con diferente intensidad, dura hasta Ia
actualidad 19 . E. Zeller, que en un primer trabajo, siguiendo
la linea de Ast, habia sostenido que el didlogo no era obra
de Platén 1! , acepta su autenticidad en su historia de la
filosofia griega 12 , aunque no cambia la valoracién de la
obra que lo habia llevado anteriormente a proponer su
eliminacién del corpus , sélo que ahora la incorpora a una
hipdtesis evolutiva, segun la cual Platdon habria modificado
de manera decisiva su filosofia al final de su vida 13 . Al igual
gue ese cambio de direccién filoséfica registrado en las
versiones aristotélicas de la filosofia tardia de Platén, las
Leyes revelan «la edad avanzada del filésofo, el
dogmatismo, la disminucién de fuerza y agilidad dialéctica,



el acercamiento al pitagorismo, la predileccion por el
simbolismo matematico» % . La adopcion de la
interpretacidon evolucionista llevd a que el problema se fuera
centrando no en la autenticidad de la obra 1° , sino en la
intervencién del supuesto editor, Filipo de Opunte. Al
finalizar la segunda década del presente siglo, la
interpretacidon evolucionista se habia ya impuesto y también
se rechazaba una intervencién significativa de Filipo en el
texto editado 1 . De todas maneras, la polémica acerca de
la autenticidad y la posterior interpretacidon biografica de los
escritos platdnicos tuvieron como consecuencia que se
considerase que el dialogo no era representativo de la
filosofia de Platén 17 . No obstante, existian estudiosos que
sostenian la unidad del pensamiento platdnico y trataban de
explicar las aparentes contradicciones con la Republica y el
Politico 18 . Para estos intérpretes, las Leyes no son sino una
traduccién a la realidad de los principios tedricos expuestos
en esos dialogos. Se trataria, simplemente, de una obra con
una perspectiva diversa. De ahi surge la imagen del dialogo
como una obra popular, con fines parenéticos y dirigida al
gran publico, que ha de imponerse en un sector importante
de la critica 12 . Sin embargo, a principios de la década de
los cincuenta, el trabajo de G. Mdller 20 vuelve a analizar
criticamente el texto para llegar a la conclusién de que se
trata de una obra radicalmente opuesta a la Republica tanto
desde el punto de vista ético y politico como del légico
metafisico. Sélo la existencia del temprano testimonio
aristotélico logra evitar que declare espuria una obra que
para Muller permanece como un enigma, ya que el Platén
anciano habria trivializado en ella las ideas de su época de



esplendor intelectual 21 . En los afios sesenta, W. Brocker
decide no incluir las Leyes entre los didlogos platdnicos 22 .
A pesar de que ultimamente ha aparecido otro critico que la
considera espuria 23 , hoy se acepta en general su
autenticidad, aunque existe una tendencia a sostener la
presencia de incongruencias, lagunas e imperfecciones
estructurales que indicarian el estado inacabado en el que
quedd el didlogo a la muerte de Platén 24 . La mayoria de
estos argumentos estan basados en una comprensién de lo
que debe ser la unidad de la obra que no parte de los datos
objetivos existentes y, por tanto, exige requisitos exteriores.
Ya C. Ritter llamd la atencién sobre el hecho de que las
Leyes no difieren de los restantes dialogos en cuanto a las
supuestas «imperfecciones» 22,

2. Fecha de composicion

No hay ningun testimonio decisivo del momento de
composicidon. Las evidencias que se han creido encontrar
para tratar de formular una hipdtesis aproximada son las
siguientes:

1) Unos pocos testimonios externos mencionan aspectos
relacionados con la época de composiciéon. Una noticia de
Aristételes, segun la cual las Leyes son posteriores a la
Republica 2° , podria permitir una datacién relativa. Otras
tres referencias tardias 2/ , de las que la de Didégenes
Laercio (lll 37) es la mas fiable, parecerian afirmar que el
didlogo se edité de manera pdstuma. Los mas claros en ese
sentido son dos pasajes del pseudo Olimpiodoro
(Prolegémenos a la filosofia platonica 10, 24, 10-15 y 25, 4-
7 Westerink): el primero esta construido sobre una noticia



de Proclo, a la que hace referencia el segundo 28 y segun la
cual Platén no habria corregido las Leyes . Sélo en el
segundo testimonio (25, 4-7 Westerink) se construye una
supuesta actividad editora de Filipo de Opunte que habria
organizado y corregido el texto, que a la muerte de Platon
se habria encontrado en estado cadtico. Probablemente,
Proclo esté o bien utilizando e interpretando directamente a
Diégenes 22 0 a la misma fuente que él.

Dificilmente pueda extraerse de estos testimonios alguna
conclusion que vaya mas alld del hecho de que Platén no
editdé las Leyes . Existiendo un dialogo inacabado como el
Critias , no parece ser sélida filologia suponer que las Leyes
estaban inconclusas en el momento de la muerte de Platén
ni que fueron la dltima obra en ser escrita. Tampoco puede
utilizarse para abonar esta tesis el pasaje frecuentemente
citado de Isécrates del discurso de la Antidosis (Sobre el
cambio de las fortunas XV 79-83), ya que se refiere en
primer lugar a los politicos 3% y no a los teéricos, tal como
pretende L. Post 31 . De todas maneras, si las Leyes se
publicaron después de la muerte de Platon, es muy
improbable que Isécrates pudiera conocer ya en el 353 la
versidon de una obra que se encontraba todavia en «tablillas
de cera» ya sea interpretada esta expresion de Didgenes
Laercio (Il 37) de manera literal o metaférica 32 .

2) Existen algunos pasajes del didlogo que han sido
tomados como referencias a acontecimientos
contemporaneos y que podrian indicar un terminus post
quem para la escritura de, por lo menos, algunas partes de
la obra. Dos son los de mayor fundamento textual. En el
primer libro (638b) hay una referencia a la victoria de los



siracusanos sobre los locrenses que ha sido interpretada
como la toma de la ciudad por Dionisio Il en el 352 a. C. 33 .
En el duodécimo libro (944a8-bl) se ha visto una alusion al
destino de los prisioneros de guerra locrenses después de la
batalla junto a los pefiascos Fedriadas (354/353 a. C.) 3% o al
de los cautivos focios después de la batalla en la llanura de
Crocos (353/352 a. C.) 32 en la, asi llamada, Guerra Santa 36

La interpretaciéon del primer pasaje, que se remonta a
principios del siglo xix 37 , choca con la dificultad de que
Platén dificilmente atribuiria esa victoria de Dionisio Il a los
siracusanos y, mucho menos, al hecho de que Siracusa
fuera mas poderosa que Lécrida, dado que en ese momento
Dionisio Il ya habia sido expulsado del poder en la ciudad
siciliana y en Siracusa todavia no habia fracasado
definitivamente el intento de la Academia de instaurar un
gobierno segun los principios filoséficos 38 . En el segundo
caso, la referencia es demasiado ambigua como para ver en
ella una alusion a un hecho concreto.

3) La estilometria no revela diferencias significativas en
cuanto a la época de composicidén de la obra. Las Leyes se
encuentran en el grupo de obras tardias y parecerian haber
sido sucedidas por la Epinomis , el Timeo y el Critias con
seguridad. Los datos estrictamente estilométricos apuntan a
la secuencia: Leyes, Politico, Epinomis, Carta VI, Timeo y
Critias 39 .

4) Hay quienes quieren ver un indicio del estado
inacabado de la obra en ciertas contradicciones e
incongruencias que se creen detectar en el texto 40 . Tal
como ha sido sefalado mas arriba, ésta es una peticién de
principio que no puede basarse en la evidencia del resto del



corpus ni parece una forma de sana filologia especular
acerca de lo que hubiera hecho el autor en caso de haber
terminado una obra que no sabemos si ha terminado.
Mucho menos aun pueden extraerse de estos hechos
conclusiones acerca de la datacién.

5) Sobre la base de la carta Ill (316a), L. A. Post 41 avanza
la hipdtesis de que los primeros libros de las Leyes se
comenzaron a escribir en el 367 a. C. y que los cuatro
primeros libros estaban ya en manos de Dionisio Il en el 360
a. C. 42 . Aunque la autenticidad del testimonio de la carta
tercera es como minimo dudosa, muestra al menos que la
cuestion de la datacién de la obra no tiene una respuesta
univoca y que, por lo tanto, hay que ser muy cauto en el
momento de pronunciar una hipétesis acerca de la fecha de
composicion del dialogo.

De estas evidencias puede concluirse con cierta certeza
que las Leyes adquirieron su forma definitiva durante la
ultima etapa de la vida de Platén, sin que se pueda
determinar a ciencia cierta si son realmente su ultima obra
o no. No obstante, dada la ingente cantidad de material
elaborado, que no incluye unicamente reflexiones de tipo
filoséfico y educativo como pueden encontrarse en la
Republica , sino que presupone también una acumulacién
de datos de la realidad juridica, histérica y cultural no sélo
del mundo griego, es dificil concebir una redaccién de la
obra de una vez. La simple organizacién y formulacién de
los pensamientos y principios filoséficos en un cddigo legal
racionalmente organizado —algo de lo que la obra es el
primer testimonio que poseemos— implica un esfuerzo y
una reflexién que deben de haberse extendido a lo largo de



los afos. La forma en que surge el texto, por tanto, fue con
seguridad muy distinta de la de la Republica —la obra que
Mmas se aproxima en extension—. En estas circunstancias, la
cuestion de la redaccién final adquiere un valor totalmente
diferente. Probablemente, Platén comenzaria con la
recoleccién de los datos en una etapa muy temprana de su
vida antes de su primer viaje a Siracusa (389 a. C.), puesto
gque, como expresa en la carta séptima (326a-c), ya en esa
época llegé a la ciudad con la finalidad de aplicar sus
doctrinas politicas 43 . La acumulaciéon de materiales y su
plasmacion en un dialogo debe de haber ocupado la mayor
parte de la vida intelectual de Platén, es decir que la
composicion de la obra tiene que haber sido simultanea a
los trabajos realizados en otros ambitos y la concepcién
general tiene que haber quedado plasmada relativamente
temprano. La Carta /Il (316a), si es auténtica, muestra que
ya en el momento del segundo viaje a Sicilia (366/365 a.
C.), Platon habia concebido innovaciones revolucionarias
como la de los preambulos de las leyes. No es improbable
que muchos de los predmbulos y de las leyes que haya
escrito en ese momento se encuentren ahora en el texto
que poseemos 4* . Si se tienen en cuenta las dimensiones
del dialogo, podria proponerse hipotéticamente como
momento en que comienza la segunda fase de Ila
composicion 4° , es decir la ordenacién del material y la
escritura de la versién provisional, la vuelta de Platdén de su
segundo viaje a Siracusa (ca . 365/364 a. C.). Por ultimo, la
redaccion definitiva tiene que haberse realizado en distintas
etapas y haber incluido nuevos materiales, nuevas
formulaciones, etc. Sin lugar a duda, las Leyes eran



consideradas por su autor su obra mas importante y, por
ello, su realizacién acompafié casi toda su vida intelectual #©

3. Edicion

Tal como se ha indicado mas arriba, una vez aceptada
durante el siglo pasado la autenticidad de las Leyes , una
parte de la critica supuso que la muerte de Platon habia
dejado el texto sin terminar y que su secretario Filipo de
Opunte lo habia editado introduciendo interpolaciones
relativamente amplias para finalizarlo o bien combinando
dos escritos inacabados en una sola obra %’ . La cuestién de
la unidad del dialogo y de su significacion para el analisis
del pensamiento platénico esta muy unida a la de la
supuesta edicidn ya que esta ultima implica determinar si
Platon habia puesto o no un punto final a su obra.
Independientemente del grado de intervencidn que se
asigne a Filipo de Opunte, hay un acuerdo generalizado
acerca de su actividad editora y, por tanto, correctora de
una obra no acabada. A los tres testimonios mencionados
mas arriba (cf. supra pag. 14 s.) debe anadirse la noticia de
la Suda (s . v . phildsophos) que sostiene que Filipo dividié la
obra en doce libros y que agregdé el decimotercero (la
Epinomis) . La noticia no hace sino interpretar en sentido
literal lo que dice Didégenes Laercio Il 37 quien afirma:
«Algunos dicen que Filipo de Opunte transcribié 48 sus [de
Platdn] Leyes que se encontraban en tablillas de cera.
También dicen que la Epinomis es de Filipo». Segun la
noticia de la Suda, la actividad de Filipo habria consistido
precisamente en pasar a rollos de papiros (de ahi la division



en libros) el contenido de las tablillas de cera que Platén
habria dejado a su muerte #? . Esa Unica version del escrito
quedd a disposicion de la Academia a la muerte del maestro
y no variaba, probablemente, de las que se encontraban
anteriormente en tablillas de cera, sino en aquello que
solian variar todas las copias realizadas por un copista 29 .
En ningun lugar se afirma que Filipo haya realizado una
edicién > ni que la obra se hubiera terminado. Lo Unico que
se afirma es que Filipo hizo una copia en otro soporte,
probablemente papiro. Es mas, existen testimonios de que
la publicacién de los dialogos platdnicos, e. d. su puesta a
disposicién del gran publico se realiz6 mucho mas tarde,
bajo la direccion de Polemén, poco antes del 313 a. C.
(Diégenes Laercio Ill 66) 22 .

Ademas, Didgenes dice sblo que «algunos» sostienen esa
version, no la da en absoluto por algo cierto. En caso de
aceptarla, es evidente, a partir de lo que antecede, que
Filipo no editd ni corrigié la obra, ya que no se trataba sino
de una copia hecha para conservar mejor el texto. Incluso
tras la intervencién de Filipo el escrito (syngramma) seguia
siendo inédito (anékdoton) 3 , de la misma manera que lo
eran aun todos los didlogos en el momento que Zendn quiso
consultarlos después de 313 a. C., segun el testimonio de
Didgenes antes citado, ya que lo Unico que podia hacer era
leerlos en la Academia pagando un precio por la consulta >*
. Si las Leyes se encontraban aun en tablillas de cera a la
muerte de Platéon, era con toda seguridad para evitar
sucesos como los de Hermodoro, en los que un alumno
realizaba copias que luego vendia (Cenobio V 6 = CPG |
116). En otras palabras, lo Unico que puede deducirse de la



noticia de Didgenes es que la importancia que Platon daba a
su proyecto politico concreto era tal que habia decidido no
permitir el acceso irrestricto ni siquiera a los alumnos de la
Academia 2> . Esta interpretacion echa por tierra también el
supuesto caracter ‘popular’ de la obra que nos ocupa.

Il. CARACTERISTICAS DRAMATICAS Y ESTRUCTURA °©

Se ha convertido en un lugar comun considerar la forma
dialdgica de las Leyes encuadrandola dentro de un supuesto
estilo platénico tardio ®/ . No obstante, la estructura
dramatica y las caracteristicas del didlogo son peculiares y
se diferencian claramente de las otras obras de esa época,
no sélo por la extension, sino también por la forma. En
primer lugar, la relacion entre el personaje principal y los
restantes interlocutores, la situacién dialdgica, es
completamente distinta: no se trata de una conversacion
entre individuos iniciados en la filosofia, como sucede en
cualquiera de los otros didlogos de ese periodo, ni son
exclusivamente filoséficos los problemas que se consideran.
Tampoco se trata de una escena que se desarrolle en un
sitio especifico (una palestra, una casa, etc.) sino que el
lugar en el que sucede es un camino que es recorrido. Los
interlocutores se encuentran en un movimiento constante
que parte de la Cnosos real y se desarrolla hasta la gruta de
Zeus, donde Minos recibié las ensenanzas y las leyes de su
padre y donde quedara definitivamente acabada la pintura
normativa de la futura Magnesia. La obra mezcla, a su vez,



pasajes que se aproximan a los escritos del primer Platén —
como sucede a lo largo del primer libro— 28 con otros que
recuerdan claramente los dialogos tardios— gran parte del
libro décimo y la segunda parte del duodécimo—. Combina,
ademas, largos pasajes expositivos —como sucede sélo en
el Timeo y el Critias — con investigaciones en las que el
interlocutor principal guia a sus companeros de una manera
que podria ser similar a la de la Republica o el Politico . Por
otro lado, la tarea de proyectar el estado se hace con una
precisidon y un conocimiento del detalle concreto que se
encuentra en pocas obras platénicas —excepcién hecha
quizé del Timeo . El didlogo se acerca, ademas, a una de las
caracteristicas que asumira el género después de Platon. El
interlocutor principal expone su teoria a lo largo de amplios
pasajes y toma posicion casi explicita respecto de otras
teorias y escritos de sus contemporaneos (cf. por ejemplo
los analisis del sistema politico persa en el libro tercero,
donde se distancia de las interpretaciones de Jenofonte o de
Herddoto, o la critica a las concepciones fisicas de los
materialistas en el libro décimo). En las Leyes, en definitiva,
el didlogo se despliega en todas sus facetas como en ningun
otro escrito de filésofo. El mismo Platén se encarga se
sefalar la peculiaridad que asignaba a su obra. En primer
lugar, al mediodia, la hora en que el dios suele revelarse a
los poetas y filosofos, el personaje principal anuncia un
nuevo tipo de ley, la compuesta de preambulo y ley
propiamente dicha (IV 722c) un género destinado a
suplantar en la ciudad las obras dramaticas de los poetas
(VII 811c) °? y en la que desemboca el didlogo platdnico.

1. Situacion dialdgica



El marco tiene —como sucede en todas las obras de
Platdn— un profundo simbolismo. Para un lector moderno, la
situacién es a primera vista clara. Se trata de una
conversacion que tiene lugar en Creta el dia del solsticio de
verano (lll 683c), es decir a mediados de junio, entre tres
ancianos 9 , un ateniense que va camino de la gruta de
Zeus °1 | acompafiado del cretense Clinias de Cnosos vy el
lacedemonio Meglio 92 . El ateniense estéd en posesion de un
conocimiento que supone, a grandes rasgos, el curriculum
filosofico de la Academia ©3 y es mas joven que Megilo y
Clinias (X 892d) 4 . El espartano es el mas anciano de los
tres (IV 712c). Clinias, tal como se entera el lector
inesperadamente a través de un pasaje (lll 702b-d), ha
recibido el encargo de su ciudad de fundar una colonia en
Magnesia.

Todo sucede de improviso, el dialogo comienza en medio
de una conversacidn, con una pregunta aparentemente
aleatoria y se va desarrollando de manera casual. Es casual
gue nunca se pronuncie el nombre del extranjero, tan sélo
su lugar de origen, es casual que la peregrinacién sea hacia
la gruta de Zeus, el mismo camino que emprendia Minos, lo
gque da pie a que la conversacién se enzarce en problemas
tedricos de las leyes y la legislaciéon, es casual también que
al grupo pertenezca alguien que tiene por misién fundar una
colonia y darle leyes, lo que da lugar a que se presente un
programa completo —completo en aquello que es
fundamental, una base sélida sobre la que levantar el
edificio de la legislacion de Magnesia. Es casual, por ultimo,
que la primera palabra del dialogo sea ‘dios’ y termine con



el tratamiento del o6rgano encargado de acceder al
conocimiento divino, la junta nocturna.

Mas detras de esa apariencia se encuentra la necesidad
que comienza a desplegarse desde la primera palabra. El
ateniense sin nombre que representa el conocimiento
filoséfico absoluto trae la buena nueva de una nueva forma
de comprender la politica. La legislacion que ofrece es la
filoséfica y el programa, el de la Academia. La situacién
dramatica muestra el caracter de revelacion que tiene la
obra, porque, como Minos, los dos dorios van acompanados
de un conocimiento divino que esta encarnado en el
extranjero, al que, por ello, es necesario atrapar y retener
con todo tipo de ataduras y medios (XIl 969c), una clara
alusién a la magia y divinidad de su conocimiento.

El didlogo comienza con un supuesto dios y un
conocimiento tradicional y termina con el filésofo y el
conocimiento filos6fico como fundamento de la legislacidn
65 | Es que en la filosofia platdnica lo que era casualidad
(tyché) se convierte en ciencia y sabiduria. Platén asume en
su Ultima obra el programa politico-filoséfico que habia
planteado en el Mendn (99e-100b) y que lo acompaié a lo
largo de toda su vida. La casualidad que planea a lo largo
del didlogo no es otra que la que debe acompanar la
instauracién de un orden politico correcto, la fortuna divina
(theia tyché; Carta VIl 336e, cf. 336e-337b; Leyes VIl 875 a-
d; IV 710c-d).

2. Estructura

Las ediciones actuales de las Leyes las dividen en doce
libros, una division que, con toda probabilidad, no es



originaria de Platén ©® , aunque podria estar de acuerdo con
su propia visiébn de la obra. El didlogo tiene diferentes
referencias que indican a grandes rasgos cual era la
estructura que el propio Platén concibié ®7 . No obstante, no
debe hablarse en las Leyes de estructura, sino de
estructuras, dado que el autor intencionadamente indica la
existencia de diferentes perspectivas, que varian segun la
profundidad del andlisis y de la lectura. En primer lugar, lo
que podria denominarse la estructura dramatica es clara
tanto en el plano de la relacién de los distintos libros entre
si como en el plan de cada libro. La unidad de tiempo de la
obra es una jornada, como sucede en la tragedia, desde la
manana hasta el atardecer. La conversacion transcurre en el
camino que va de Cnosos a la gruta de Zeus y se divide
segln las indicaciones internas en tres grandes partes 68 .
Primero, desde el comienzo cuando se ponen en camino
hasta el libro IV cuando llegan al mediodia a un lugar de
reposo que se habia anunciado al inicio (722c-d). La
conversacion de la manana que incluye los primeros cuatro
libros estd dedicada a una larga introduccion. El dialogo
prosigue a la sombra de los arboles durante las horas de
mayor calor 2 . Aunque no hay ninguna indicaciéon de
cuando se ponen de nuevo en camino, ese momento puede
colocarse en la parte final del libro VIII (842 b), cuando las
dos terceras partes de la obra han sido cumplidas y la
educacion del ciudadano comuUn se ha regulado ya en todos
sus aspectos. La segunda parte incluye la vida del
ciudadano desde su nacimiento hasta su madurez (V-VIII).
La tercera (IX-XIl) ordena los aspectos legislativos
relacionados con la obtencién de la virtud y la curacion de



los habitantes a través del convencimiento (preambulos de
las leyes) y el castigo (leyes), e. d. se regulan las relaciones
de propiedad, las creencias y las relaciones de los
residentes entre si y de la ciudad con otras ciudades. El libro
XIlI finaliza al caer la tarde, cuando llegan a la caverna de
Zeus.

Dentro de la introduccién, los tres primeros libros
constituyen la conversacion introductoria propiamente dicha
y el IV sirve de transicién. El primer libro tiene como tema la
finalidad de las leyes, el segundo la educacién coral y el
tercero un panorama histérico que explica el origen de la
legislacién y las causas de los errores y aciertos de los
mejores sistemas legislativos: Lacedemonia, Persia vy
Atenas. En el primer libro, el ateniense muestra que la salud
del estado no puede fundarse en la valentia, que es la virtud
inferior, sino en el cuidado y fomento de las cuatro virtudes
cardinales: sabiduria, justicia, temperancia y valentia.
Ademas, sostiene que la legislacion debe preparar a la
ciudad no para la guerra, sino para la paz y propone el
tratamiento detallado de la relacién existente entre la
legislacién y las diferentes virtudes (I 632d). Sin embargo, el
didlogo deriva en una conversacidn sobre una correcta
institucién de la bebida en comun, que a través de la unién
del juego y la seriedad pueda servir para entrenar el
dominio de si mismo y fortalecer el pudor.

El primer libro se encuentra dividido en dos partes que se
corresponden con los dos tipos de indoles que constituyen
la base de toda accidn politica y sus virtudes especificas 70 :
la valentia (625c-635e) y la templanza (635e-650b) 71 . La
primera es tratada en la critica a la legislacién cretense y



espartana que la tiene como virtud central (625b-631b). Al
educar al ciudadano sélo para la guerra, la legislacién no
promueve la paz y la amistad en la ciudad, que debe ser el
punto de mira principal (627c-628e). En realidad, Ia
legislacion debe instaurar una escala de valores que ponga
los bienes materiales por debajo de los corporales (belleza,
fuerza y agilidad, salud) y a éstos por debajo de los
espirituales (valentia, justicia, templanza y sabiduria [631b-
d]). A continuacién, el ateniense distingue dos tipos de
valentia: una frente al enemigo externo y otra que consiste
en vencerse a si mismo y que no es otra que la templanza
(632c-635e). La segunda parte se construye a partir de la
comprobacidon de que las constituciones dorias carecen de
instituciones que ayuden a desarrollar el segundo tipo de
valentia. El ateniense propone analizar una institucién con
fines educativos que sirva a ese propdsito: la embriaguez
(636a-650Db).

Este aspecto lleva a una amplia discusién de la gimnasia
y la musica (libro Il). El ateniense propone una educacidn
continuada en tres coros, seguin las edades de los
ciudadanos. El tercer coro esta constituido por los hombres
maduros de los 30 a los 60 anos, a los que el vino deberd
ayudar a superar la timidez natural en tales intervenciones.

La discusién acerca de la educacidon comienza con una
definicién. Una verdadera educacién, tal como habia sido
establecido en el primer libro (643d-645c) consiste en la
formacién del ciudadano en el placer y el dolor para que
pueda alcanzar la virtud establecida por la norma social (Il
654a-c). El libro se inicia analizando la funcién educativa de
la musica (653a-664b), que se basa en la aceptacion de la



virtud como criterio de verdad para juzgar la belleza musical
(654b-655b), ya que quienes se acostumbran a encontrar
placer en la musica que no refleja el caracter virtuoso se
desvian de la virtud (655b-656a). Por ello, hay que evitar las
innovaciones en las composiciones musicales que deberan
ser juzgadas segun el criterio del placer que producen a los
mejores y mejor formados (656a-659c). Los poetas deberan
adecuarse especialmente a esos preceptos (659c-664a). El
ateniense prosigue con el analisis de los tres coros que
deben existir en la ciudad, en especial el coro de ancianos
(664b-672b). La discusién de la gimnasia es dejada de lado
(672e-673c), para considerar la institucion de los coros
dionisiacos y el buen uso del vino en sus reuniones (673e-
674c).

La cuestidon del surgimiento del estado que se analiza en
el tercer libro tiene por finalidad fundamental dilucidar si el
género humano ha progresado hacia una moralidad mayor
o, por el contrario, lo que se ha dado es un aumento de la
maldad y el vicio. El ateniense analiza aqui detalladamente
la cuestiébn de las catastrofes ciclicas, un asunto que
aparece también en el Politico (268d-274e), el Timeo (21a-
25d) y el Critias (108d-121c), y las diferentes formas de
estado que surgieron desde la Ultima, centrandose en
Esparta, ejemplo de constitucion mixta, Persia,
representacién de la monarquia, y Atenas, paradigma de
democracia. Al final del libro, Clinias comunica a sus
interlocutores que le ha sido encomendada la tarea de
fundar una colonia y que junto con otros nueve ciudadanos
debe preparar sus leyes. Propone entonces fundar un



estado con el pensamiento y construirlo desde los cimientos
(702b-d).

La civilizacién estd sometida a destrucciones periddicas
por el agua o el fuego, a las que sobrevive sdlo un reducido
numero de hombres que, carentes de educacién, vuelven al
estado originario de la cultura, aunque conservan una
oscura huella de la sabiduria de sus antepasados (676a-
677b). Estos nucleos deben realizar nuevamente todo el
proceso de adquisicion de la civilizacién. La cultura se
desarrolla, por tanto, en un eterno ciclo. Empieza con el
estadio de la cultura pastoril, los pastores descienden de los
picos y laderas a la llanura y comienza la agricultura,
finalmente llegan a la orilla del mar, comercian y fundan
ciudades con sus formas de organizacién politica y sus leyes
(677b-683c). A partir del surgimiento del estado, el
ateniense analiza qué estados han tenido éxito en su forma
de vida politica y se han conservado hasta el presente. De
los tres estados dorios (Argos, Mesene, Esparta), solo
Esparta perdurd porque tenia una correcta distribuciéon del
poder, puesto que su constitucibn mezcla principios
democraticos y monarquicos (683a-693c). El sistema
politico persa, contrariamente, evolucioné de una forma
intermedia entre monarquia y democracia a una monarqguia
despédtica, en la que predominaba el principio monarquico
en exceso (694a-698a). Atenas representa el caso contrario;
de un primer estadio con una democracia mesurada, el
principio de Ila libertad fue adquiriendo un excesivo
predominio por un falso tratamiento de la musica. La mejor
forma de orden politico es, por tanto, aquella que se



encuentra en un justo medio entre los excesos del
despotismo y la anarquia (698a-701c¢).

El final del libro tercero habia establecido cuales eran las
condiciones basicas del nuevo proyecto de colonia. El cuarto
analiza por un lado las condiciones materiales de su
realizacién: situacién geografica, origen de los futuros
habitantes, asi como el tipo de gobierno necesario, que ha
de ser definido como el imperio de la ley (704a-718a), para
finalizar proponiendo un nuevo tipo de ley consistente en
dos elementos: un preambulo y la ley propiamente dicha
(718a-724b).

Las condiciones geograficas en las que se encuentra la
futura colonia no son precisamente las O6ptimas, pero
pueden considerarse aceptables: No serda una ciudad
maritima, mas se encuentra en las proximidades de la costa
y tendra un buen puerto. Su suelo produce todo tipo de
productos, pero no en una abundancia tal que incite a la
ciudad al comercio, que llevaria a la corrupcidon de sus
costumbres, leyes e instituciones (704a-707d). Los colonos
seran habitantes de toda Creta, de modo que no existiran
lazos especiales entre familias o por pertenencia a clanes, lo
que facilitara la instauracién de una nueva constitucion
(707e-708d). Ademds de condiciones favorables y de su
arte, el legislador necesita del apoyo de la divinidad (708d-
709d). Para la instauracién de la mejor constitucién, lo mas
apropiado es la presencia de un joven tirano con capacidad
filoséfica. Esto, sin embargo, es muy dificil de lograr, dado
gque en nuestra generacion es imposible encontrar un tirano
que sea suficientemente prudente por naturaleza y, en caso
de serlo, que no se corrompa rapidamente con el uso del



poder (709d-712b). Por ello, para los inteligentes, sélo la ley
debe detentar el poder sobre los hombres (712 b-713a). La
ley es el imperio de la razén y reflejo actual del gobierno
divino existente en la época de Cronos, que habia puesto
espiritus que gobernaban directamente las manadas
humanas (713a-714a). Por tanto, ninguna parte de la
sociedad debe imponerse al resto por medio de la fuerza
(714a-715e). En el estado, la ley no puede estar sometida al
poder del gobernante, sino que debe ser ella el ama de las
autoridades, mientras que éstas deben ser esclavas de la
ley (715d). El ateniense finge un discurso a los ciudadanos
en el que insiste en que el gobierno de dios es identificable
con el gobierno de la ley. El ciudadano debe repetar la
medida impuesta por la ley, para asemejarse a la divinidad
y, asi, ser amado por ella. El pio debe honrar en primer
lugar a los dioses, a los hombres divinos y a sus padres.
Ademas, cada individuo debe cumplir con sus deberes que
la ley prescribe hacia su familia, sus conciudadanos y los
extranjeros (715e-718a). El libro IV termina sosteniendo la
necesidad de anteponer a las leyes preambulos que
expliquen las causas y la conveniencia de la prescripcion
con la finalidad de convencer a los habitantes para que se
comporten segun la norma y aplicar la pena sélo cuando la
labor de persuasion no haya tenido éxito (718a-724b).

La segunda parte incluye las leyes basicas del orden
politico: niUmero de ciudadanos y sistema de posesion de la
tierra, division en clases, magistraturas, leyes sobre el
casamiento, educacién y funcionamiento del estado y su
economia. En esta seccion la ley se manifiesta en su
aspecto formativo. EI libro quinto comienza con el



preambulo general al cdédigo legal en la forma de un
discurso a los ciudadanos que deben formar el nuevo estado
(726a-734e) y en su segunda parte sienta los fundamentos
del sistema (734e-747e).

En el preambulo general se proclama la escala de valores
sobre la que estard fundamentada la legislacién (dioses,
espiritus [daimones 1, héroes, antepasados, padres, alma,
cuerpo y bienes exteriores) y que debera servir de guia para
la vida de todos los ciudadanos (726a-729a). También se
sefalan los deberes con relacién al préjimo: nifos y jévenes,
parientes y amigos, el estado y los conciudadanos, los
extranjeros y los suplicantes (729b-730a). El predmbulo
describe a continuacién las cualidades personales para
alcanzar una vida feliz (730b-732d), para terminar
subrayando la identidad entre la vida mas placentera y la
mas virtuosa (732d-734e). A continuacién comienza la
exposicion de la legislacidon que ha de extenderse hasta casi
el final de la obra (XII 960b). Antes de comenzar con la
legislacién propiamente dicha, se procede a la seleccion de
los ciudadanos y la determinacién de su numero (5040),
para dividir la regién en otras tantas parcelas de tierra
iguales (734e-741e) en cuanto a su productividad. Una vez
clarificado el tipo de propiedad del suelo, se procede a
determinar la distribucién de la riqueza y los limites de
pobreza y de riqueza que se permitiran, asi como la
situacién de la ciudad y la division de su territorio (741e-
745e). El libro termina con excursos sobre la funcién del
legislador (745e-746d), la importancia de la aplicacién de
las matematicas (746d-747d) y de la geografia (747d-e).



El libro VI considera en su primera parte (751a-768e) la
eleccion y funcionamiento de las diferentes magistraturas.
En la segunda (769a-785b), comienza con la exposicién de
la legalidad que ha de plasmar la vida de los ciudadanos
desde su concepcién hasta su muerte.

La eleccién de las personas adecuadas para ocupar las
magistraturas exige no sdélo su capacidad, sino la
experiencia del electorado, lo que es imposible en el caso
de un estado recién fundado (751a-752d). Tras esta
reflexién, el ateniense procede a detallar la elecciéon y el
funcionamiento de las magistraturas: guardianes de la ley
(752d-755b), autoridades militares (755b-756b), consejo
(756b-759c), autoridades religiosas (759c-760a), la guardia
rural (760b-763b), guardia urbana (763b-e), la encargada
del orden en el agora (763e-764c), las autoridades
educativas (764c-766c¢), para terminar con los tribunales
(766d-768e). La segunda parte del libro esta dedicada a las
leyes relacionadas con el casamiento (772d-775e) y las
propiedades que han de tener los recién casados, asi como
las costumbres que han de plasmar la vida en comun (775e-
783d). El libro culmina considerando la procreaciéon de los
hijos (783d-785b) y abriendo asi paso al tema de la
educacion que sera el objeto del séptimo libro.

El tema de la educacién, que habia sido ya tratado en el
libro I, vuelve a aparecer en el séptimo. El libro se divide en
dos partes. Una recorre el proceso educativo desde la
perspectiva de la evolucién psicofisica del nifio desde el
momento de la concepcidon hasta la edad adulta (788a-
808c), la otra considera detalladamente las materias que



deberan abordar los nifos a partir del sexto ano (808c-
822d).

Aunque las normas en este ambito tienen una
importancia decisiva para la ciudad, son tan numerosas que
es imposible darles el rango de ley a todas las
recomendaciones que haria un legislador o castigar su
infraccién (788a-c). En primer lugar, se trata la educacion
del nino desde el momento de su concepcién hasta los tres
anos de edad, controlando sus movimientos y promoviendo
desde la mas tierna infancia un caracter que no busque
sistematicamente el placer y rehldya el dolor (788a-793d).
Entre los tres y los seis afnos transcurre la edad del juego, en
la que hay que evitar una complacencia excesiva con el
pequeno. Los nifos inventaran sus propios juegos bajo la
supervisién de las nodrizas, controladas por las autoridades
educativas (793d-794c). A partir de los 6 aios se separan
los nifos y las nifas. Los nifos seran entrenados en la
lectoescritura y en todos los ejercicios que fomenten sus
capacidades guerreras (794c-796e). El estado debe evitar
las innovaciones tanto en los juegos como en las
costumbres. Por ello, es importante que los ninos aprendan
a sentir placer con la mejor musica y danza. Como en Egipto
hay que darle un caracter sagrado a la buena mdsica y
danza y excluir toda otra clase de las funciones publicas
(796e-800a). Para ello, el ateniense ofrece algunos ejemplos
de cOmo debe regularse la musica (800a-802e). La ciudad
ha de tener tres escuelas, cada una con su gimnasio. No hay
que escatimar dinero para contratar los mejores maestros
de otras ciudades. La asistencia a la escuela ha de ser
obligatoria (804c-d). La educacién para los varones y la



mujer debe ser la misma (804d-806d). Los ciudadanos tanto
hombres como mujeres deben estar inmersos en un proceso
educativo constante para obtener los mejores resultados
posibles de su cuerpo y de su mente (806d-808c). A
continuacién, el ateniense se interna en el analisis de la
escuela y sus materias de ensefanza: lectoescritura (809e-
812b), musica (812b-813b), danza y gimnasia (813b-817e,
con un excurso sobre el valor de la tragedia y la comedia
(816d-817e), y las disciplinas matematicas (aritmética,
geometria y estereometria, astronomia, 817e-822d). El libro
finaliza con la regulacion de la caza (822d-824a).

El libro VIII se divide en tres partes. Empieza con la
legislacién relacionada con las fiestas en honor a las
divinidades, lo que continla en parte las tareas de
educacion de los ciudadanos, puesto que tanto en los coros
como en las danzas y en las competencias con este motivo
se han de alabar las virtudes correspondientes y ejercitar el
cuerpo para la defensa de la ciudad. Sobre estos dos pilares
se ha de conservar el estado (828a-835b). Tras una
digresion sobre la necesidad de reprimir la costumbre del
amor homosexual entre los hombres (835d-842a), el
ateniense pasa a considerar la organizaciéon econémica del
estado (842b-850d).

El paso siguiente consiste en fijar el calendario de
festividades para los doce dioses patronos de las doce
tribus. En esa ocasién se celebraran certamenes corales y
gimnasticos (828a-831b). Los ciudadanos deben contar con
el tiempo necesario para llevar a cabo esas festividades y
certamenes, dedicandose exclusivamente al cultivo de la
virtud y de las habilidades guerreras. En el nuevo estado, no



