Ingolf U. Dalferth

Die Krise der
Offentlichen

Vernuntt

Uber Demokratie,
Urteilskraft und Gott




Die Krise der 6ffentlichen Vernunft






Ingolf U. Dalferth

Die Krise der
offentlichen Vernunft

Uber Demokratie,
Urteilskraft und Gott

@ EVANGELISCHE VERLAGSANSTALT
Leipzig



Ingolf U. Dalferth, Dr. theol., Dr. h.c. mult, Jahrgang 1948, war von 1995 bis
2013 Ordinarius fir Systematische Theologie, Symbolik und Religionsphilo-
sophie an der Universitat Zurich und von 1998 bis 2012 Direktor des Instituts
fur Hermeneutik und Religionsphilosophie der Universitat Zirich. Von 2007
bis 2020 lehrte er als Danforth Professor of Philosophy of Religion an der
Claremont Graduate University in Kalifornien.

Dalferth war mehrfach Prasident der Européaischen Gesellschaft fir Religions-
philosophie, von 1999 bis 2008 Griindungsprasident der Deutschen Gesell-
schaft fur Religionsphilosophie und 2016/2017 Prasident der Society for the
Philosophy of Religion in den USA. Er war Lecturer in Durham, Cambridge,
Manchester und Oxford, Fellow am Collegium Helveticum in Zurich, am
Wissenschaftskolleg zu Berlin, am Center for Subjectivity Research in Kopen-
hagen und am Institut fir Religionsophilosophische Forschung in Frankfurt
sowie von 2017 bis 2018 Leibniz-Professor in Leipzig. Von 2000 bis 2020 war
er Hauptherausgeber der »Theologischen Literaturzeitung«.

Dalferth erhielt in den Jahren 2005 und 2006 die Ehrendoktorwirden der
Theologischen Fakultédten von Uppsala und Kopenhagen.

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek:

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten
sind im Internet Uber http://dnb.de abrufbar.

© 2022 by Evangelische Verlagsanstalt GmbH - Leipzig
Printed in Germany

Das Werk einschlieBlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschitzt.
Jede Verwertung auBerhalb der Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist
ohne Zustimmung des Verlags unzulassig und strafbar. Das gilt insbeson-
dere fiir Vervielfaltigungen, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen und die
Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Das Buch wurde auf alterungsbestandigem Papier gedruckt.

Cover: Kai-Michael Gustmann, Leipzig
Satz: Friederike Arndt - Formenorm, Leipzig
Druck und Binden: CPl books GmbH, Leck

ISBN 978-3-374-07056-5 // elSBN (PDF) 978-3-374-07057-2
www.eva-leipzig.de


http://www.eva-leipzig.de
http://dnb.de

VORWORT

Zu den merkwiirdigen Ziigen theologischer Staats- und Gesell-
schaftsreflexion gehort aus religionsphilosophischer Sicht, dass
immer wieder versucht wird, die dominierenden Formen politi-
scher Herrschaft in der jeweiligen Zeit theologisch zu legitimie-
ren, ohne sich durch die Widerspriiche zwischen dem jeweils
Legitimierten davon abhalten zu lassen. Monarchie, Aristokra-
tie, Diktatur und Demokratie wurden so schon theologisch als
die addquate Form der Herrschaft aus christlicher Sicht vertre-
ten, und jeweils beanspruchte man, damit den entscheidenden
Punkt getroffen zu haben. Doch das ist nur die eine Seite. Neben
der das jeweils Faktische legitimierenden Argumentation gibt es
stets auch Ansitze, die das Bestehende kontrafaktisch im Licht
einer christlichen Alternative kritisieren und verandern wollen.
Es soll gerade nicht so bleiben, wie es ist, sondern anders, besser,
freier, gerechter werden. Theologische Legitimation des Vorfind-
lichen steht so neben der theologischen Anleitung zur Revoluti-
onierung der Verhiltnisse.

Mit der Unterscheidung von konservativem und progres-
sivem Denken ist diese Differenz nicht zureichend erfasst. Zu
verschieden ist das, was man theologisch zu legitimieren sucht,
und zu verschieden das, was man theologisch als Alternative
vor Augen stellt. Eine geradlinige Herleitung aus christlichen
Grundiiberzeugungen scheint in beiden Fillen eine Chimire.
Angesichts der sich widersprechenden Vielfalt der vertretenen
Positionen erwecken theologische Argumente auf beiden Seiten
den Eindruck der Beliebigkeit. Nichts erscheint unméglich, und
nichts zwingend.

Weit iiberzeugender ist es, die jeweilige Form politischer
Herrschaft nicht theologisch herleiten zu wollen, sondern sie



Vorwort

als selbst zu verantwortende Eigengestaltung menschlichen
Zusammenlebens zu begreifen. Als die ersten Freigelasse-
nen der Schopfung sind Menschen dazu bestimmt, sich selbst
zu bestimmen. Sie konnen sich nicht auf vorgegebene Regeln
und Gesetze berufen, die sie nur befolgen, sondern sie sind dazu
fahig und verpflichtet, sich die Regeln ihres Zusammenlebens
nach bestem Wissen und Gewissen selbst zu geben. Menschen
sind geschaffen, um sich selbst zu erschaffen. Nicht dass es sie
gibt, wohl aber, wie sie leben und zusammenleben, liegt in ihrer
eigenen Verantwortung. Dieser konnen sie sich nicht entziehen.
Niemand lebt, ohne es auf eine bestimmte Weise zu tun. Stets
kénnten Menschen auch anders leben, und nie leben sie so, dass
es nicht besser, gerechter, zutriglicher fiir sie selbst und andere
wire, wenn sie es titen. Deshalb miissen sie nicht nur sich
selbst gegentiber rechtfertigen, wie sie leben, wenn sie nicht nur
Getriebene ihrer Umstinde sein wollen, sondern auch denen
gegeniiber, die von ihrem Lebensstil betroffen sind und Antwor-
ten verlangen. Das konnen sie nur, wenn sie vor ihrer faktischen
Lage nicht die Augen verschlieflen und die Moglichkeiten auslo-
ten, die sie haben. Erst wenn man weif3, was der Fall ist und was
moglich wire, kann man rechtfertigen, warum man so und nicht
anders lebt, nicht mehr so leben will, wie man lebt, oder anders
leben sollte, als man es tut.

Wer zu diesen Erkundungen des Moglichen und der kriti-
schen Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit des Zusam-
menlebens der Menschen theologisch einen Beitrag leisten
will, muss sich auf die konkreten Probleme einlassen, die sich
zur jeweiligen Zeit stellen. Fiir uns gruppieren sich diese heute
um die Demokratie, und sie haben mit den Formen der liberalen
Demokratie zu tun, die sich bei uns herausgebildet haben. Zu
deren Stirken, Schwierigkeiten und Grenzen wire viel zu sagen,
was ich nicht thematisieren kann. Ich werde mich allein auf
eines ihrer Kernstiicke konzentrieren: das Konzept der delibe-
rativen Demokratie, in dem der Austausch verniinftiger Griinde



Vorwort

in 6ffentlichen Debatten im Zentrum steht. Meine Uberlegun-
gen befassen sich mit der Krise der deliberativen Demokratie,
die fiir die gegenwirtige Krise der liberalen Demokratie tiber-
haupt symptomatisch ist. Es geht um die Themen Offentlich-
keit, 6ffentliche Vernunft, die Bedeutung kritischer Urteilskraft
und die Frage, ob im Horizont dieser Demokratiekonzeption
die Gottesthematik noch eine Rolle spielen kann. Kann man in
einer deliberativen Demokratie iiberhaupt offentlich von Gott
sprechen, oder muss man sich, wie Habermas rit, mit der radikal
detranszendentalisierten Sicht unserer gesellschaftlichen Situ-
ation in der Spitmoderne abfinden? Kann von Gott allenfalls
noch privat die Rede sein — ohne von anderen zu erwarten, dass
sie zuhoren, weil die Geschichte gezeigt habe, dass Gott 6ffent-
lich irrelevant ist und im demokratischen Diskurs keine Rolle
mehr spielen darf?

Die folgenden Ausfiihrungen haben von vielen profitiert, von
meinen Doktoranden, die iiber Themen der politischen Theolo-
gie gearbeitet haben, und von Freunden und Kollegen, mit denen
ich das Gliick hatte, iiber diese Themen reden und streiten zu
konnen. Besonderen Dank schulde ich Hartmut von Sass, der
eine frithere Version dieses Textes griindlich kritisiert hat. Ohne
ihn wire mir nicht klar geworden, was ich wirklich sagen will.
Das jetzt Vorgelegte ist gewiss nicht das, was er vertreten wiirde.
Aber wer jedem Widerspruch aus dem Weg gehen will, braucht
nicht zu publizieren.

Ingolf U. Dalferth
Ziirich, im September 2021






INHALT

| Gefahrdete Demokratie 13

O 00 N O~ U1 A W N —

Il Die

0 N O~ U W N =

NN
w N - O 0

Politische Herrschaft 15

Staat 18

Gesellschaft 23

Folgen der Ausdifferenzierung 28
Abstrakte Alternativen 33
Zeitgendssische Zuspitzungen 38
Demokratie 48

Deliberative Demokratie 57
Identitatspolitische Zersplitterung 64

Krise der Offentlichkeit 71

Vieldeutige Offentlichkeit 73
Offentlichkeitsgeneralisierung 76

Vom Marktplatz zum Kaffeehaus 79
Diskursoffentlichkeit 83

Zivilgesellschaftliche Teiloffentlichkeiten 87
Offentlichkeitspluralisierung 90
Teiloffentlichkeiten, Netzwerke und Blasen 93
Das anthropologisch Unverzichtbare 95
Konkrete Gemeinschaften 101

Universitat als Ort &ffentlicher Wissenschaft 110
Wissenschaft, Wahrheit und Selbstdenken 115
Theologie am Ort &ffentlicher Wissenschaft 120
Offentlichkeit vor Gott 128



Inhalt

Il Die Krise der Vernunft 131

1 Die Herausforderung des Pluralismus 133
2 Die Neutralitatsforderung 138
3 Sakularitat und Laizitat 141
4 Kritik am Liberalismus der éffentlichen Vernunft 144
(1) Der Fairness-Einwand 144
(2) Der Integritats-Einwand 145
(3) Der Einwand der Wahrheitsbestreitung 146
(4) Der Einwand des Anti-Demokratischen 147
(5) Der Einwand der Selbstwiderspriichlichkeit 148
5 Die Unvernunft 6ffentlicher Vernunft 149
6 Das Ende einer Epoche 153
7 Nach dem nachmetaphysischen Denken 158
8 Genealogischer Ausweg? 161
9 Die Vernunft des Lebens 168
10 Glaube als Lebensmodus 172

IV Orientierende Urteilskraft 185

Formalpragmatik und Urteilskraft 187

Verstehen, Selbstverstehen und Urteilskraft 190
Vorurteilskritik 195

Die hermeneutische Leistung der Urteilskraft 198
Topologie der Urteilskraft 202

Dialektik der Urteilskraft 208

|deen, Werte und Ideale 209

Urteilskraft und Demokratie 215

Gleiche und Ungleiche 219

O 00 N O~ U1 A W N —

10



Inhalt

V Das Dritte 225

Als-Gleichheit und das Dritte 227

Das nichtnegierbare Dritte 231

Das politische Dritte 233

Die Vielzahl und Verschiedenheit des Dritten 236
Der Dritte 243

Die Vieldeutigkeit des »We, the People« 249
Der ultimative Dritte 254

Burger als Menschen 261

Die Einheit der Menschheit 264

Menschen als Geschopfe 269

Demokratie und Gott 279

— O 0V 0O N o o A w N -

—

Anhang 289

Endnoten 291

1






| Gefahrdete
Demokratie







1 Politische Herrschaft

Politische Herrschaft ist nie stabil, sondern immer gefihrdet. Als
Herrschaft von Menschen iiber Menschen in einem bestimmten
Gebiet ist sie durch Strukturen der Uber- und Unterordnung
charakterisiert, die auch in institutionalisierter Form nur relativ
dauerhaft sind. Zu ihren Aufgaben gehort es, in ihrem Bereich
den Frieden zu sichern und fiir Recht und Ordnung sorgen, ohne
die Menschen nicht friedlich zusammenleben konnen. Da diese
nicht so sind, wie wir sie gerne hitten, geschieht das nicht von
selbst. Der Gebrauch von Zwangsmitteln gehort daher zur poli-
tischen Herrschaft. Sie konnen die Menschen nicht besser
machen, als sie sind. Das ist der Irrtum aller politischen Idealis-
ten. Aber sie konnen helfen, die Ubel einzuddimmen, die sie sich
gegenseitig antun konnen. Das ist die Position der politischen
Realisten.

Nicht immer ist die Férderung von Freiheit und Gerechtig-
keit das leitende Motiv politischer Herrschaft. Und schon gar
nicht ist diese stets am Gemeinwohl orientiert, dem gemeinen
Besten fiir die Mitglieder eines Gemeinwesens oder dem gemei-
nen Besten fiir die ganze Menschheit. Stets aber beansprucht sie
die Macht, ihren Willen auch gegen Widerstrebende durchzu-
setzen (Max Weber). Sie tut es als legitime Herrschaft in einer
Form, die von den betroffenen Personen bejaht wird und sich
in sozialen Einrichtungen und Regeln (einer sozialen Ordnung)
niederschldgt, die von ihnen als ihre soziale Lebensordnung
anerkannt wird.! Und sie ist als politische Herrschaft durchge-
hend an der Leitdifferenz zwischen Regierenden und Regierten
(Herrschenden und Beherrschten) orientiert.?

Die Macht liegt dabei keineswegs nur auf der Seite der
Regierenden. Im Gegenteil, unter Bedingungen legitimer Herr-
schaft muss die Autoritit der Regierenden von den Regier-
ten anerkannt werden, um ausgeiibt werden zu konnen, und

die Regierenden miissen ihre Autoritit legitimieren, um diese

15



| Gefahrdete Demokratie

16

Anerkennung zu erhalten. Geschieht das nicht, wird ihre Macht
nicht lange wihren. Anders als gewaltbasierte Inanspruchnah-
me von Macht setzt politische Herrschaft ein gewisses Maf an
Dauerhaftigkeit voraus. Der charismatische Herrschaftstyp setzt
dabei auf die Loyalitit gegeniiber der Person des Herrschers, der
traditionale Herrschaftstyp auf die Loyalitit gegeniiber einer
Tradition, der legale Herrschaftstyp auf die Legalitiit der Regie-
rung und Verwaltung, also die Institutionalisierung von Struk-
turen, Regeln und Verfahren, die den Autoritdtsanspruch der
Regierung und Behorden gesetzlich legitimieren und ihnen so
die Anerkennung durch die Regierten sichern.

In der Fiktion des Gesellschaftsvertrags zur Legitimierung
politischer Herrschaft hat das in der Neuzeit den Ausdruck eines
freiwilligen, vertraglich geregelten Zusammenschlusses der
Menschen zur Sicherung ihrer Interessen bzw. zum Schutz ihres
Lebens vor gegenseitigen Ubergriffen gefunden — sei es durch
Ubertragung grundlegender Freiheitsrechte der Selbstverteidi-
gung auf einen gemeinsam anerkannten Dritten (Hobbes), sei
es als Ausdruck des Willens gleichberechtigter Individuen, sich
nicht langer einer Monarchie oder Aristokratie unterzuordnen,
sondern sich selbst eine ihre Freiheit wechselseitig einschrin-
kende Ordnung zu geben (Rousseau). Die Dauerhaftigkeit der
dadurch etablierten Ordnung héingt daran, dass alle Beteiligten
die legale Ordnung respektieren und im Rahmen der eingegan-
genen Verpflichtungen die Leistungen erbringen, die von ihnen
erwartet werden. Das kann sich jederzeit dndern, aus inneren
und duferen Griinden. Politische Herrschaft ist von der Dyna-
mik gesellschaftlicher Verinderungsprozesse nicht ausgenom-
men. Thre Gestalten entstehen, verdndern sich und vergehen.
Sie lebt von der Akzeptanz der Regierten.’ Und sie verliert an
Einfluss und Kraft, wo man sie nicht mehr akzeptiert, weil man
ihren Entscheidungsstrukturen und Entscheidungstrdgern nicht
mehr traut, das zu leisten, was man von ihnen erwartet: Frieden

zu sichern und fiir Recht und Ordnung zu sorgen.



1 Politische Herrschaft

Die Hauptgefihrdung aller politischen Herrschaft ist der
Verlust der Akzeptanz durch die Bevolkerung. Sie ist daher
immer gut beraten, dafiir zu sorgen, dass diese Akzeptanz erhal-
ten bleibt. Doch Pflege und Sicherung der Akzeptanz darf nicht
zum Hauptgeschift einer Regierung werden. Wo Regierungen
mehr Energie darauf verwenden, an der Regierung zubleiben,
als die Aufgaben in Angriff zu nehmen, um derentwillen es sie
gibt, haben sie keine Zukunft. Sie wollen die Gefihrdung des
Akzeptanzverlusts abwenden, und gefihrden sich selbst durch
die Art und Weise, in der sie das tun. Man kann seine Akzep-
tanz verspielen, wenn man die Leistungen nicht erbringt, die
rechtmifig von einer Regierung erwartet werden. Man kann
seine Akzeptanz verspielen, wenn man meint, die Bevolkerung
durch Gewalt bei der Stange halten zu miissen oder zu konnen.
Und man kann seine Akzeptanz verspielen, wenn man den Weg
des geringsten Widerstands wihlt, die Bevilkerung also immer
dann mit Wohltaten iiberschiittet, wenn Wahlen anstehen, oder
ihr jede Zumutung erspart, um ihre Zustimmung zu erhal-
ten. Im ersten Fall wird einer Regierung Versagen und Inkom-
petenz zum Vorwurf gemacht, im zweiten Machtmissbrauch
und Unmenschlichkeit, im dritten Unehrlichkeit und fehlende
Ernsthaftigkeit. In allen drei (und vielen weiteren) Fillen sind
es aber hdufig gar nicht konkrete Sachgriinde, die ausschlagge-
bend sind, sondern der Verlust der emotionalen Zustimmung.
Politische Akzeptanz oder Ablehnung basiert auf Emotionen
und nicht primér auf Argumenten. Wo die emotionale Resonanz
zwischen Regierung und Regierten verloren geht, beginnt die
Endzeit einer politischen Herrschaft.*

17



| Gefahrdete Demokratie

18

2 Staat

Politische Herrschaft gewinnt ihre Autoritidt durch Akzeptanz,
aber sie wird nur handlungsfihig, wenn die Loyalitit gegeniiber
dem Regenten, der Tradition oder der Legalitit der Regierung in
Strukturen tiberfiithrt wird, die der Herrschaft eine gewisse Dau-
er verleihen. Um die emotionale Resonanz zwischen Regierung
und Regierten auf Dauer zu stellen, hilft es, gemeinsame Aufga-
ben, Ziele und Absichten zu haben. Wo man sich gemeinsame
fiir das Gleiche einsetzt, kann man mit der Unwahrscheinlich-
keit emotionaler Resonanz und der Wahrscheinlichkeit emotio-
naler Dissonanz besser umgehen.

Das zentrale gemeinsame emotionale Projekt von Regieren-
den und Regierten ist das Gemeinwesen oder der Staat als poli-
tische Basis der Gestaltung der gemeinsamen Gegenwart und
Zukunft. Der Staat garantiert die Mechanismen der politischen
Macht, des sozialen Friedens und des 6konomischen Ausgleichs,
seine Symbolisierung des politisch Gemeinsamen formt die
Identitit der Biirger und auf diese nationalen Symbole (Verfas-
sung, Flagge, Hymne) hin biindeln sich ihre Emotionen. Wenn
das in Frage steht und nichts anderes an diese Stelle tritt, schligt
die emotionale Resonanz zwischen Regierenden und Regierten
in emotionale Dissonanz um. Politische Herrschaft gefihrdet
sich im Kern, wenn sie die emotionale Bedeutung des Staates
fiir die gemeinsame Aufgabe ignoriert oder unterschitzt. Erst
dadurch kann die Loyalitdt gegeniiber einem Regenten oder
einer Tradition in geregelte Anerkennungsverhiltnisse tiber-
fiihrt werden und sich so etwas wie Legalitit ausbilden.

Staaten sind die politische Organisationsform eines Gemein-
wesens.” Sie setzen nach gingiger Auffassung ein Staatsgebiet,
ein Staatsvolk und eine Staatsgewalt voraus®, organisieren also
die politische Herrschaft in einem bestimmten Gebiet fiir alle,
die als Staatsbiirger aktiv an der politischen Herrschaft in die-
sem Bereich mitwirken kénnen.” Nicht alle Menschen, die in



2 Staat

einem Staatsgebiet leben, gehoren dazu und haben als Biirger
Anteil an den entsprechenden Rechten und Pflichten.® Aber sie
alle gehoren zum Sozialgefiige der Gesellschaft, in der sie leben.
Sie miissen die Verkehrsregeln beachten und Steuern zahlen,
auch wenn sie nicht wihlen diirfen. Als Organisationsform poli-
tischer Herrschaft sind Staaten nicht gleichzusetzen mit der
Gesellschaft. Sie und alle anderen gesellschaftlichen Subsyste-
me setzen diese vielmehr voraus.

Die staatliche Organisation politischer Herrschaft kann ver-
schieden gestaltet sein, aber sie ist immer eingebettet in ein
gesellschaftliches System, das auch andere Subsysteme umfasst.
Nie ist sie die einzige soziale Organisationsform in der Gesell-
schaft, sonst wiire sie ununterscheidbar von ihr, aber es gibt sie
selbst auch nie nur in einer Form, sonst wire sie immer gleich.
Das aber ist offenkundig nicht der Fall. In der Antike wurden die
positiven Staatsformen der Monarchie, Aristokratie und Demo-
kratie von den negativen Formen der Tyrannis, Oligarchie und
Ochlokratie unterschieden.” In der Gegenwart werden Monar-
chie und Republik auf der einen der Diktatur auf der anderen
Seite gegeniibergestellt. Sie alle konnen durch verschiedene
Regierungsformen konkretisiert werden. Es gibt absolute, kon-
stitutionelle oder parlamentarische Monarchien, prisidentiel-
le, parlamentarische oder Rite-Republiken, Militardiktaturen,
Einparteiensysteme oder Autokratien einer Person. Und sie alle
bestimmen das Verhiltnis der Einzelnen zum Ganzen auf unter-
schiedliche Weise.

Das gilt nicht nur fiir verschiedene Staatsformen, sondern
auch fiir verschiedene Versionen derselben Staatsform. Die
demokratischen Staatsformen der Moderne belegen das deut-
lich. So sind liberal-demokratische Staatsformen an der Wah-
rung der Freiheit des Einzelnen orientiert: Jeder Biirger hat das
Recht, frei zu denken und zu reden, sich frei zu bilden und zu
betiitigen und iiber sein Skonomisches, soziales und ideelles
Eigentum zu verfiigen. Soziale Strukturen sind die Folge, nicht

19



| Gefahrdete Demokratie

20

die Voraussetzung individueller Freiheit. Jeder ist anders als der
andere, aber jeder hat die gleiche Freiheit. Individuelle Freiheit
ist die Basis aller Gleichheit und Gerechtigkeit.!® Verfallsfor-
men der liberalen Demokratie sind der Hyperindividualismus,
der nur noch auf die Wahrung der eigenen Freiheitsraume und
die Durchsetzung der eigenen Rechte achtet und alle Gemein-
schaftspflichten an Experten, Eliten oder Reprisentanten dele-
giert.!! Freiheit wird nur noch als individueller Anspruch, tun
und lassen zu konnen, was man will, aber nicht mehr als Ein-
treten aller Biirger fiir die gleichen Rechte, Moglichkeiten und
Chance eines jeden Biirgers verstanden. Statt eines normativen
Ziels fiir alle wird Freiheit zum Willkiirrecht eines jeden ver-
kiirzt. Kriterien zur Gestaltung einer Gemeinschaftsordnung
lassen sich aus diesem liberalistischen Freiheitskonzept nicht
mehr gewinnen.!?

Sozial-demokratische Staatsformen dagegen gehen von der
Gleichheit aller Biirger aus." Jeder Mensch hat unabhingig von
seinem 0konomischen, sozialen und ideellen Eigentum die glei-
chen Rechte, sich politisch zu betitigen. Diese Gemeinsambkeit
ist die Basis der Freiheit, die alle auf ihre Weise praktizieren
konnen, solange sie mit der entsprechenden Freiheitspraxis der
anderen nicht in Konflikt gerit. Alle sind gleich, aber die Praxis
individueller Freiheit hat ihre Grenzen an der gleichen Freiheit
der anderen. Gerechtigkeit hat Vorrang vor individueller Frei-
heit, und gerecht ist nur, was die Gleichheit aller fordert und
wahrt.!* Im ersten Fall ist individuelle Freiheit die Basis der libe-
ralen Gleichheit der Verschiedenen (jeder kann sich so einbrin-
gen, wie er will), im zweiten Fall ist die soziale Gleichheit die
Basis der illiberalen Einschrinkung individueller Freiheit und
damit der Gleichstellung der Ungleichen (jeder darf sich nur so
einbringen, wie sich auch jeder andere einbringen kinnte). Im
liberalen Modell ist die Ungleichheit Basis aller Gemeinsamkei-
ten, im sozialen Modell ist die Gleichheit die Basis der illibera-

len Einschrinkung von Ungleichheit. Im ersten Fall gehen die



2 Staat

Einzelnen dem Gemeinsamen voraus (Freiheit ist die Basis der
Gerechtigkeit), im zweiten Fall geht das Gemeinsame den Ein-
zelnen voraus (Gerechtigkeit ist die Grenze der Freiheit).

Beide Tendenzen sind heute in vielen demokratischen
Staatsformen in Europa verkniipft, und viele Spannungen zwi-
schen demokratischen Staaten sind auf die unterschiedliche
Gewichtung dieser liberalen (an der Freiheit orientierten) bzw.
sozialen (an der Gerechtigkeit orientierten) Tendenzen zurtick-
zufiihren. In jedem Fall aber entscheidet die Staatsform auch
iiber mogliche Regierungsformen. Sofern es eine Verfassung
gibt, wird das in dieser geregelt. Im Grundgesetz der Bundes-
republik Deutschland etwa wird in Art. 20 GG erklért: »(1) Die
Bundesrepublik Deutschland ist ein demokratischer und sozialer
Bundesstaat. (2) Alle Staatsgewalt geht vom Volke aus. Sie wird
vom Volke in Wahlen und Abstimmungen und durch beson-
dere Organe der Gesetzgebung, der vollziehenden Gewalt und
der Rechtsprechung ausgeiibt. (3) Die Gesetzgebung ist an die
verfassungsmifSige Ordnung, die vollziehende Gewalt und die
Rechtsprechung sind an Gesetz und Recht gebunden. (4) Gegen
jeden, der es unternimmt, diese Ordnung zu beseitigen, haben
alle Deutschen das Recht zum Widerstand, wenn andere Abhilfe
nicht moglich ist.«

Dieser Bestimmung lassen sich fiinf Staatsprinzipien ent-
nehmen, die fiir alles staatliche Handeln unmittelbar verbind-
lich sind: das Demokratieprinzip (Art. 20, I, IT GG), das Recht-
staatsprinzip (Art. 20, II, III GG), das Sozialstaatsprinzip (Art.
20 I GG), das Bundesstaatsprinzip (Art. 20 I GG) und das Repu-
blikprinzip (Art. 20, I). Das Demokratieprinzip besagt, dass alle
Staatsgewalt vom Volk ausgeht, das Volk also durch das Volk
tiber das Volk und fiir das Volk herrscht.’® Unter dem >Volk« ist
dabei keine bestimmte Ethnie verstanden. Ethnische Einheit
war das, was die Nationalsozialisten angestrebt hatten. Aber
Deutschland hatte noch nie eine ethnisch einheitliche Bevdl-
kerung, und die Bundesrepublik Deutschland hat es stets aus-

21



| Gefahrdete Demokratie

22

driicklich abgelehnt, das Staatsvolk in ethnischen Kategori-
en zu definieren. Die populistischen Versuche, das zu tun, also
das >wahre Volk< den anderen gegeniiber ethnisch abzugren-
zen, operieren nicht nur mit einer ethnischen Fiktion, sondern
fithren zu einer Spaltung der Gesellschaft und gefdhrden die
Demokratie.’* Das Rechtsstaatsprinzip betont, dass das nicht
als Willkiirherrschaft des Volkes geschieht, sondern alle staat-
liche Gewalt an die Gesetze und die Grundrechte gebunden ist,
an die Gewaltenteilung, den Vorrang des Gesetzes (kein Han-
deln gegen das Gesetz), den Vorbehalt des Gesetzes (kein Han-
deln ohne Gesetz), das Bestimmtheitsgebot, den Verhaltnisma-
Bigkeitsgrundsatz, den Vertrauensschutz und den effektiven
Rechtsschutz. Das Sozialstaatsprinzip verpflichtet den Gesetz-
geber, die Verwaltung und die Rechtsprechung dazu, nach sozia-
len Gesichtspunkten zu handeln, also das Existenzminimum der
Biirger zu sichern, Daseinsfiirsorge zu betreiben, sich fiir den
Schutz der Familie einzusetzen, Krankenversicherung, Renten-
versicherung, Arbeitslosenversicherung und Unfallversiche-
rung zu ermoglichen und fiir soziale Gerechtigkeit zu sorgen."”
Das Bundesstaatsprinzip sichert die foderale Verfassung der
Republik als Bundesstaat, die Gliederung des Bundes in Lander
und die Mitwirkung der Linder bei der Bundesgesetzgebung.
Und das Republikprinzip legt fest, dass dieser Staat eine Repub-
lik ist, in der das Staatsoberhaupt durch Wahl (und nicht durch
Geburt) auf Zeit (und nicht auf Lebenszeit) bestimmt wird, die
Staatsform der Bundesrepublik also antimonarchisch, antidy-
nastisch, antidespotisch und antitotalitér ist. Die Bundesrepub-
lik kann weder zur Monarchie noch zur Riterepublik werden,
sondern ist eine reprisentative Demokratie, in der alle Gewalt
vom Volk ausgeht, der Bundesprasident und die Vertreter des
Volkes im Parlament auf Zeit gewiihlt werden und durch die
wechselseitige Kontrolle von Legislative, Exekutive und Judi-
kative gewihrleistet wird, dass die demokratischen Grundlagen
in der Ausiibung der Staatsgewalt gewahrt werden.'® Alle fiinf



3 Gesellschaft

Staatsprinzipien sind durch die sog. Ewigkeitsklausel von Art.
79 GG davor geschiitzt, verandert zu werden. Man kann nur die
ganze Verfassung ersetzen. Nach Art. 146 GG ist das aber allein
durch den Beschluss einer neuen Verfassung durch die einfache
Mehrheit aller Deutschen moglich.

In der Form des Staates organisiert sich politische Herr-
schaft daher so, dass ihr schnelles Ende unwahrscheinlicher und
ihre Dauer wahrscheinlicher wird. Sie bleibt gefihrdet. Aber sie
gewinnt die Stabilitit, die sie braucht, um menschliches Zusam-
menleben in Freiheit und Sicherheit zu ermoglichen.

3 Gesellschaft

Staaten lassen sich anhand ihrer Funktionen und Operations-
weisen identifizieren, die sie von anderen gesellschaftlichen
Subsystemen als politische Sphire unterscheiden. Gesellschaf-
ten lassen sich so nicht identifizieren. Sie sind kein sozialer Pha-
nomenzusammenhang neben anderen. Kein sozialer Prozess
manifestiert die Gesellschaft so, dass ein anderer sie nicht mani-
festieren wiirde. Entweder gehort alles Soziale zur Gesellschaft
oder nichts, und weil es keine dritte Option gibt und das zweite
falsch ist, gilt das erste. Gesellschaft fungiert daher als der
Grund- und Grenzbegriff der sozialen Wirklichkeit — als Grund-
begriff, weil es kein soziales Phdanomen gibt, das nicht gesell-
schaftlich wiire, als Grenzbegriff, weil sie die gesamte Sozialwelt
von dem unterscheidet, was nicht zu ihr gehort.

Gesellschaft im soziologischen Sinn ist nach Luhmann das
Gesamtsystem sozialer Kommunikation, das sich durch sei-
ne Operationen gegen seine Umwelt als soziale Welt abgrenzt,
die den sozialen Lebensraum fiir die Mitglieder dieser Gesell-
schaft bildet."” Die Grundoperation des Gesellschaftssystems

23



| Gefahrdete Demokratie

24

ist Kommunikation, die dynamische Einheit von Information,
Mitteilung und Verstehen. Sie ist das soziale Grundgeschehen,
durch das sich die Gesellschaft permanent autonom reprodu-
ziert, indem sie Sinn schafft. Sinn ist das universale Medium der
Gesellschaft, das man nicht verneinen kann, weil seine Vernei-
nung selbst ein Sinn-Akt ist. Kommunikation schafft Sinn und
Sinn steuert Kommunikation, weil jede Kommunikation durch
ihren konkreten Sinn bestimmte Anschlusskommunikationen
moglich macht und andere ausschlieSt. Nicht Menschen kom-
munizieren also, sondern die Kommunikation kommuniziert.
Mit jedem Kommunikationsakt wird die Differenz zwischen
sozialem System und Umwelt neu gesetzt und so ein sozialer
Sinn-Raum geschaffen, in dem Menschen sinnvoll leben, han-
deln und interagieren konnen. Nur in diesem sozialen Raum
gibt es Sinn, aber in ihm gibt es auch nichts, was nicht Sinn hat-
te. Selbst der Gegensatz von Sinn wird hier nur als Sinn the-
matisierbar. Auch die Differenz zwischen System und Umwelt
kann nur innerhalb des Systems thematisiert werden. Sie ldsst
sich nicht von aufen als stabile Gegebenheit beobachten, son-
dern nur innerhalb des Systems durch die Unterscheidung zwi-
schen der Beobachtung der Umwelt (Fremdreferenz) und der
Beobachtung von sich selbst (Selbstreferenz). Sie ist nur da,
sofern sie vollzogen wird, und sie wird vollzogen, indem kom-
muniziert wird. Die Grundgefahrdung der Gesellschaft ist daher
der Abbruch der Kommunikation. Wo nicht mehr kommuni-
ziert wird, ist sie Vergangenheit. Deshalb sucht sie das um jeden
Preis zu verhindern.

Luhmanns abstrakte Weise, von Gesellschaft zu reden, ist
nicht die einzige in der Soziologie, und der soziologische Sinn
von Gesellschaft ist nicht die einzige Weise von Gesellschaft
zu sprechen. In der Ethnologie meint Gesellschaft eine Grup-
pe von Menschen, die durch gemeinsame Sprache, Traditionen,
Erfahrungen, Werte, Uberzeugungen und Orientierungen mit-
einander verbunden sind. Im Verfassungsrecht die Gesamtheit



3 Gesellschaft

der Biirger, die dem politischen Herrschaftssystem des Staates
gegeniiberstehen. Im Gesellschaftsrecht eine Vereinigung von
mehreren Personen zur gemeinsamen Verfolgung eines gemein-
samen Zwecks (vgl. § 705 BGB). Auch in der Biologie (Pflan-
zengesellschaft), in akademischen Zusammenhingen (wissen-
schaftliche Gesellschaft) und im umgangssprachlichen Sinn
(feine Gesellschaft, bessere Gesellschaft) ist von Gesellschaft
die Rede.” Stets geht es dabei um einen Zusammenschluss zu
einem bestimmten Zweck oder ein Mit- und Beieinander, meist
von Menschen, das dem Uberleben dient oder das Leben fiir alle
besser macht, als es fiir einzelne allein wire.

Die Vielfalt der Bestimmungen ist nicht zufillig. Sie lasst
erkennen, dass man stets von konkreten Standpunkten in
bestimmten Zusammenhingen her von Gesellschaft spricht. Es
gibt keinen Standpunkt der Gesellschaft tout court, von der her
man iiber die Gesellschaft sprechen konnte. Eben das hat Luh-
mann zu seiner abstrakten Rede von Gesellschaft veranlasst.
»Eine Gesellschaft, die sich selbst beschreibt, tut dies intern,
aber so, als ob es von aufSen wiire.«?! Sie gerit damit in die para-
doxe Situation, dass sie durch die Beschreibung das verindert,
was sie beschreibt. Die Schlussfolgerung aus dieser paradoxen
Situation ist fiir Luhmann, dass sich die soziologische Beschrei-
bung der Selbstbeobachtung der Gesellschaft als »eine standi-
ge Wiederbeschreibung von Beschreibungen«? vollzieht. Sie
beschreibt nicht, wie die Gesellschaft sich selbst beobachtet, son-
dern sie beschreibt, wie die Gesellschaft ihre Selbstbeobachtun-
gen beschreibt.

Eben das aber ist nur moglich von einem bestimmten Stand-
punkt in der Gesellschaft aus, also weder from nowhere noch von
einem Ort aus, der zwar in der Gesellschaft, aber nicht in einem
ihrer Subsysteme lige. Einen solchen Ort gibt es nicht. Man
redet nie einfach nur von der Gesellschaft. Man redet immer
in bestimmter Weise von ihr, und die zeigt an, von wo aus man

spricht. Wer soziologisch von ihr spricht, nimmt eine andere

25



| Gefahrdete Demokratie

26

Perspektive ein als der, der politisch, 6konomisch, rechtlich oder
theologisch von ihr spricht. Die soziologische Bestimmung von
Gesellschaft macht klar, dass das gar nicht anders moglich ist. Es
gibt keinen Standpunkt auSerhalb der Gesellschaft, von dem aus
man sie thematisieren konnte. Und es gibt keinen Standpunkt
innerhalb der Gesellschaft, der nicht in einem der funktionalen
Subsysteme der Gesellschaft lige. Sieht man davon ab, wird die
Rede von Gesellschaft abstrakt. Will man konkret von ihr reden,
muss man vielfdltig und multiperspektivisch von ihr sprechen.

Wenn das fiir die Gesellschaft gilt, dann gilt es auch fiir ihre
Umwelt. Nicht nur die Gesellschaft kommt vielfaltig in den Blick,
sondern auch das, gegen das sie sich im Prozess ihrer Selbstpro-
duktion durch Kommunikation als ihre Umwelt abgrenzt.?® Es
gibt nicht die Umwelt der Gesellschaft, sondern nur das, was aus
der Perspektive der jeweiligen Teilsphiren als Gesellschaft und
Umwelt jeweils in den Blick kommt. Nur innerhalb der Gesell-
schaft zeigt sich, was jeweils deren Umwelt ist.

Wie sich das zeigt, hingt an der Differenzierungsform
einer Gesellschaft. In segmentir differenzierten Gesellschaften
(Familien, Stamme, Clans) haben Individuen in ihren jeweili-
gen raumlich voneinander getrennten Gesellschaften die glei-
che Rolle, die Differenz zwischen Gesellschaft und Umwelt wird
in verschiedenen Gesellschaften also jeweils gleich bestimmt.
In stratifikatorisch differenzierten Gesellschaften, in denen es
hierarchisch verschiedene soziale Schichten gibt (Adelige, Biir-
ger, Bauern, Besitzlose) gehort jedes Individuum immer nur
einem dieser schichtspezifischen Teilbereiche der Gesellschaft
an und wird von dort her die Differenz zwischen Gesellschaft
und Umwelt unterschiedlich wahrnehmen. In funktional diffe-
renzierten Gesellschaften dagegen, in denen autonome Funkti-
onssysteme wie Politik, Recht, Wirtschaft, Wissenschaft, Reli-
gion, Medien usf. an die Stelle schichtspezifischer Teilsysteme
getreten sind, erfiillen Individuen verschiedene Rollen in ver-
schiedenen Teilsystemen und miissen daher die Kompetenz ent-



3 Gesellschaft

wickeln, von unterschiedlichen Standpunkten aus die Differenz
von Gesellschaft und Umwelt auf verschiedene Weise themati-
sieren zu konnen. Sie haben nicht nur eine komplexe Identitit,
sondern sie sehen die Welt auch aus verschiedenen Perspekti-
ven, zwischen denen sie wechseln konnen und iibersetzen miis-
sen, und sie miissen immer wieder entscheiden, welche dieser
Perspektiven sie in welchen Situationen privilegieren. Die Dif-
ferenz zwischen Gesellschaft und Umwelt wird daher nicht nur
von Verschiedenen verschieden gesehen, sondern sie wird von
jedem auf verschiedene Weise wahrgenommen. Das Leben wird
damit dynamischer, aber auch komplexer und entscheidungsin-
tensiver. Die Gesellschaft ist nicht mehr der tragende Zusam-
menhang, der alles Auseinanderstrebende zusammenhilt, son-
dern sie ist selbst der Motor der Verinderung, der niemand zur
Ruhe kommen lisst.

Die Geschichte von Gesellschaften verliuft damit in mehr-
facher Hinsicht diskontinuierlich. Zum einen ist der Ausdif-
ferenzierungsprozess von segmentir iber stratifikatorisch zu
funktional differenzierten Gesellschaften kein kontinuierliches
Geschehen, sondern verlduft diskontinuierlich iiber Abbriiche
und Neuanfinge. Das Gesellschaftssystem wird nicht intern
fortbestimmt, sondern neu strukturiert. Zum anderen betrifft
die Verdnderung der Organisation bestimmter Teilfunktionen in
der Gesellschaft nicht nur diese Sphiren, sondern auch die Rol-
le der Individuen in der Gesellschaft und nétigt sie, die Grenze
zwischen der sozialen Welt der Gesellschaft und ihrer Umwelt
immer wieder neu zu bestimmen.** Was gestern noch nicht als
gesellschaftliches Phinomen verstanden wurde, wird heute so

% und wihrend man in segmentir differenzierten

verstanden,
Gesellschaften darauf setzen konnte, dass andere die Welt nicht
anders sahen, und in stratifikatorisch differenzierten Gesell-
schaften wusste, das andere sie anders sahen, weifs man in funk-
tional differenzierten Gesellschaften oft nicht, welche der eige-

nen Sichtweisen man gegeniiber den anderen vorziehen soll.

27



| Gefahrdete Demokratie

28

4 Folgen der Ausdifferenzierung

Funktionale Ausdifferenzierung erzeugt fiir den einzelnen
Uniibersichtlichkeit, Entscheidungsdruck und Erwartungsunsi-
cherheit. Wusste man frither, dass man in einer gemeinsamen
Welt lebte, so weifl man jetzt, dass man in einer anderen Welt
lebt als andere und weif3 nicht, worauf man sich verlassen kann
und wie es weitergehen wird. Verdnderungen werden nicht
immer durch dasselbe Subsystem vorangetrieben, sondern kon-
nen in allen Sphiren stattfinden. Manchmal treibt die Politik,
manchmal die Religion, manchmal die Wirtschaft, manchmal
das Recht. Jede Verdnderung in einer Sphire betrifft aber nicht
nur diese im Verhiltnis zu den anderen Sphiren, sondern sie
betrifft auch das Verhiltnis zu den jeweiligen Individuen und
damit deren Sicht des Verhiltnisses von Gesellschaft und
Umwelt aus der Perspektive dieser Sphire. Sie konnen nicht auf
ihre Erfahrungen bauen, weil sie durch Ereignisse, tiber die sie
keine Kontrolle haben, und die oft gar nicht ihnen, sondern
anderen widerfahren, immer wieder unterbrochen werden. Das
macht ihre Erfahrung immer weniger zu einem orientierenden
Kompass im Leben. Sie wissen nicht, worauf sie sich wie lange
verlassen konnen. Damit wird die Geschichte von Gesellschaften
in der Wahrnehmung der Menschen in untibersichtlicher Weise
diskontinuierlich. Sie sind nicht Akteure des Geschehens, son-
dern verstehen immer erst, wenn iiberhaupt, im Nachhinein.
Traditionale Gesellschaften manifestieren das deutlicher.
Sie versuchen, der Destabilisierung in Teilbereichen der Gesell-
schaft entgegenzuwirken, indem sie ihre Strukturen nicht
modifizieren, sondern stirken und sich bemiihen, sie zu erhal-
ten, bis es nicht mehr geht. Dann bricht die ganze Struktur der
Gesellschaft zusammen, und es muss eine neue an ihre Stelle
treten, wenn Menschen weiterleben wollen. Die Geschichte die-
ser Gesellschaften ist daher nicht durch kontinuierliche Fortent-
wicklung, sondern durch Abbriiche und Neuanfinge gekenn-



4 Folgen der Ausdifferenzierung

zeichnet. Bei modernen Gesellschaften, die durch Prozesse der
Differenzierung und wachsende Heterogenitit, Komplexitit
und Vielfalt gepragt sind, fallt das nicht so auf, weil sie weit
weniger als traditionale Gesellschaften als einheitliche Zusam-
menhinge in Erscheinung treten. Abbriiche und Neuanfinge
finden in ihren ausdifferenzierten Teilbereichen an vielen Stel-
len statt, ohne dass sich das sogleich zu einem neuen Bild des
Ganzen gruppiert. Alles ist stindig in Verdnderung, und die
wirklichen epochalen Einbriiche kommen erst retrospektiv aus
der Distanz in den Blick.?

Das System einer funktional ausdifferenzierten Gesellschaft
umfasst Subsysteme oder Sphiren wie Politik, Wirtschaft,
Recht, Religion, Bildung, Medien usf., die sich durch ihre Ope-
rationen selbst reproduzieren und nach ihren je eigenen Grund-
unterscheidungen operieren. Keinem dieser Subsysteme kommt
per se Prioritit gegeniiber den anderen zu. Ausdifferenzierung
besagt nicht, dass eines dieser Subsysteme weniger wichtig
wire als ein anderes. Aber hiufig dominieren einige tiber andere
(die Politik iiber die Wirtschaft, das Recht tiber die Bildung, die
Wirtschaft tiber die Religion) und versuchen, ihre Regeln, Ope-
rationsweisen und Leitunterscheidungen auch im Bereich der
anderen zur Geltung zu bringen.

Manche Unterscheidungen gewinnen damit an Gewicht,
andere verlieren ihre Bedeutung. Was zur Sphare der Wissen-
schaft zu rechnen ist und was zur Sphire der Politik, ist nicht
mehr immer klar. Und das gilt ebenso fiir Wirtschaft, Recht,
Kunst oder Religion. Die Unterscheidungen der einen Sphire
(etwa der Biologie oder der Religion) gelten nicht ohne weite-
res auch in einer anderen Sphire (der Gesellschaftspolitik, der
Kunst, der Wirtschaft, der Wissenschaft). Jeder Bereich bildet
seine eigenen Differenzierungen aus, mit denen er auf Proble-
me in seinem Bereich zu reagieren versucht. Aber kein Set von
Unterscheidungen in einem Bereich gilt ohne weiteres auch in
einem der anderen Bereiche. Das ist die Lektion der Moder-

29



