


Die Krise der öffentlichen Vernunft





Die Krise der  
öffentlichen Vernunft

Ingolf U. Dalferth

Über Demokratie, 
Urteilskraft und Gott



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek:
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten
sind im Internet über http://dnb.de abrufbar.

© 2022 by Evangelische Verlagsanstalt GmbH · Leipzig
Printed in Germany

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung außerhalb der Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist 
ohne Zustimmung des Verlags unzulässig und strafbar. Das gilt insbeson-
dere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die 
Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Das Buch wurde auf alterungsbeständigem Papier gedruckt.

Cover: Kai-Michael Gustmann, Leipzig  
Satz: Friederike Arndt · Formenorm, Leipzig
Druck und Binden: CPI books GmbH, Leck

ISBN 978-3-374-07056-5  //  eISBN (PDF) 978-3-374-07057-2
www.eva-leipzig.de

Ingolf U. Dalferth, Dr. theol., Dr. h.c. mult, Jahrgang 1948, war von 1995 bis 
2013 Ordinarius für Systematische Theologie, Symbolik und Religions ph ilo-
sophie an der Universität Zürich und von 1998 bis 2012 Direktor des  Instituts 
für Hermeneutik und Religionsphilosophie der Universität Zürich. Von 2007  
bis 2020 lehrte er als Danforth Professor of Philosophy of Religion an der 
 Claremont Graduate University in Kalifornien. 
Dalferth war mehrfach Präsident der Europäischen Gesellschaft für Religions-
philosophie, von 1999 bis 2008 Gründungspräsident der Deutschen Gesell-
schaft für Religionsphilosophie und 2016/2017 Präsident der Society for the 
Philosophy of Religion in den USA. Er war Lecturer in Durham, Cambridge, 
Manchester und Oxford, Fellow am Collegium Helveticum in Zürich, am 
 Wissenschaftskolleg zu Berlin, am Center for Subjectivity Research in Kopen-
hagen und am Institut für Religionsophilosophische Forschung in Frankfurt 
sowie von 2017 bis 2018 Leibniz-Professor in Leipzig. Von 2000 bis 2020 war 
er Hauptherausgeber der »Theologischen Literaturzeitung«. 
Dalferth erhielt in den Jahren 2005 und 2006 die Ehrendoktorwürden der 
Theologischen Fakultäten von Uppsala und Kopenhagen. 

©
 p

ri
va

t

http://www.eva-leipzig.de
http://dnb.de


5

VORWORT

Zu den merkwürdigen Zügen theologischer Staats- und Gesell-
schaftsreflexion gehört aus religionsphilosophischer Sicht, dass 
immer wieder versucht wird, die dominierenden Formen politi-
scher Herrschaft in der jeweiligen Zeit theologisch zu legitimie-
ren, ohne sich durch die Widersprüche zwischen dem jeweils 
Legitimierten davon abhalten zu lassen. Monarchie, Aristokra-
tie, Diktatur und Demokratie wurden so schon theologisch als 
die adäquate Form der Herrschaft aus christlicher Sicht vertre-
ten, und jeweils beanspruchte man, damit den entscheidenden 
Punkt getroffen zu haben. Doch das ist nur die eine Seite. Neben 
der das jeweils Faktische legitimierenden Argumentation gibt es 
stets auch Ansätze, die das Bestehende kontrafaktisch im Licht 
einer christlichen Alternative kritisieren und verändern wollen. 
Es soll gerade nicht so bleiben, wie es ist, sondern anders, besser, 
freier, gerechter werden. Theologische Legitimation des Vorfind-
lichen steht so neben der theologischen Anleitung zur Revoluti-
onierung der Verhältnisse. 

Mit der Unterscheidung von konservativem und progres-
sivem Denken ist diese Differenz nicht zureichend erfasst. Zu 
verschieden ist das, was man theologisch zu legitimieren sucht, 
und zu verschieden das, was man theologisch als Alternative 
vor Augen stellt. Eine geradlinige Herleitung aus christlichen 
Grundüberzeugungen scheint in beiden Fällen eine Chimäre. 
Angesichts der sich widersprechenden Vielfalt der vertretenen 
Positionen erwecken theologische Argumente auf beiden Seiten 
den Eindruck der Beliebigkeit. Nichts erscheint unmöglich, und 
nichts zwingend.

Weit überzeugender ist es, die jeweilige Form politischer 
Herrschaft nicht theologisch herleiten zu wollen, sondern sie 



6

Vorwort

als selbst zu verantwortende Eigengestaltung menschlichen 
Zusammenlebens zu begreifen. Als die ersten Freigelasse-
nen der Schöpfung sind Menschen dazu bestimmt, sich selbst 
zu bestimmen. Sie können sich nicht auf vorgegebene Regeln 
und Gesetze berufen, die sie nur befolgen, sondern sie sind dazu 
fähig und verpflichtet, sich die Regeln ihres Zusammenlebens 
nach bestem Wissen und Gewissen selbst zu geben. Menschen 
sind geschaffen, um sich selbst zu erschaffen. Nicht dass es sie 
gibt, wohl aber, wie sie leben und zusammenleben, liegt in ihrer 
eigenen Verantwortung. Dieser können sie sich nicht entziehen. 
Niemand lebt, ohne es auf eine bestimmte Weise zu tun. Stets 
könnten Menschen auch anders leben, und nie leben sie so, dass 
es nicht besser, gerechter, zuträglicher für sie selbst und andere  
wäre, wenn sie es täten. Deshalb müssen sie nicht nur sich 
selbst gegenüber rechtfertigen, wie sie leben, wenn sie nicht nur 
Getriebene ihrer Umstände sein wollen, sondern auch denen 
gegenüber, die von ihrem Lebensstil betroffen sind und Antwor-
ten verlangen. Das können sie nur, wenn sie vor ihrer faktischen 
Lage nicht die Augen verschließen und die Möglichkeiten auslo-
ten, die sie haben. Erst wenn man weiß, was der Fall ist und was 
möglich wäre, kann man rechtfertigen, warum man so und nicht 
anders lebt, nicht mehr so leben will, wie man lebt, oder anders 
leben sollte, als man es tut.

Wer zu diesen Erkundungen des Möglichen und der kriti-
schen Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit des Zusam-
menlebens der Menschen theologisch einen Beitrag leisten 
will, muss sich auf die konkreten Probleme einlassen, die sich 
zur jeweiligen Zeit stellen. Für uns gruppieren sich diese heute 
um die Demokratie, und sie haben mit den Formen der liberalen 
Demokratie zu tun, die sich bei uns herausgebildet haben. Zu 
deren Stärken, Schwierigkeiten und Grenzen wäre viel zu sagen, 
was ich nicht thematisieren kann. Ich werde mich allein auf 
eines ihrer Kernstücke konzentrieren: das Konzept der delibe-
rativen Demokratie, in dem der Austausch vernünftiger Gründe 



7

Vorwort

in öffentlichen Debatten im Zentrum steht. Meine Überlegun-
gen befassen sich mit der Krise der deliberativen Demokratie, 
die für die gegenwärtige Krise der liberalen Demokratie über-
haupt symptomatisch ist. Es geht um die Themen Öffentlich-
keit, öffentliche Vernunft, die Bedeutung kritischer Urteilskraft 
und die Frage, ob im Horizont dieser Demokratiekonzeption 
die Gottesthematik noch eine Rolle spielen kann. Kann man in 
einer deliberativen Demokratie überhaupt öffentlich von Gott 
sprechen, oder muss man sich, wie Habermas rät, mit der radikal 
detranszendentalisierten Sicht unserer gesellschaftlichen Situ-
ation in der Spätmoderne abfinden? Kann von Gott allenfalls 
noch privat die Rede sein – ohne von anderen zu erwarten, dass 
sie zuhören, weil die Geschichte gezeigt habe, dass Gott öffent-
lich irrelevant ist und im demokratischen Diskurs keine Rolle 
mehr spielen darf?

Die folgenden Ausführungen haben von vielen profitiert, von 
meinen Doktoranden, die über Themen der politischen Theolo-
gie gearbeitet haben, und von Freunden und Kollegen, mit denen 
ich das Glück hatte, über diese Themen reden und streiten zu 
können. Besonderen Dank schulde ich Hartmut von Sass, der 
eine frühere Version dieses Textes gründlich kritisiert hat. Ohne 
ihn wäre mir nicht klar geworden, was ich wirklich sagen will. 
Das jetzt Vorgelegte ist gewiss nicht das, was er vertreten würde. 
Aber wer jedem Widerspruch aus dem Weg gehen will, braucht 
nicht zu publizieren.

Ingolf U. Dalferth
Zürich, im September 2021  





9

INHALT

I Gefährdete Demokratie 13

 

 1 Politische Herrschaft 15

 2 Staat 18

 3 Gesellschaft 23

 4 Folgen der Ausdifferenzierung 28

 5 Abstrakte Alternativen 33

 6 Zeitgenössische Zuspitzungen 38

 7 Demokratie 48

 8 Deliberative Demokratie 57

 9 Identitätspolitische Zersplitterung 64

II Die Krise der Öffentlichkeit 71

 

 1 Vieldeutige Öffentlichkeit 73

 2 Öffentlichkeitsgeneralisierung 76

 3 Vom Marktplatz zum Kaffeehaus 79

 4 Diskursöffentlichkeit 83

 5 Zivilgesellschaftliche Teilöffentlichkeiten 87

 6 Öffentlichkeitspluralisierung 90

 7 Teilöffentlichkeiten, Netzwerke und Blasen 93

 8 Das anthropologisch Unverzichtbare 95

 9 Konkrete Gemeinschaften 101

10 Universität als Ort öffentlicher Wissenschaft 110

11 Wissenschaft, Wahrheit und Selbstdenken 115

12 Theologie am Ort öffentlicher Wissenschaft 120

13 Öffentlichkeit vor Gott 128



10

Inhalt

III Die Krise der Vernunft 131

 

 1 Die Herausforderung des Pluralismus 133

 2 Die Neutralitätsforderung 138

 3 Säkularität und Laizität 141

 4 Kritik am Liberalismus der öffentlichen Vernunft 144

(1)  Der Fairness-Einwand 144

(2)  Der Integritäts-Einwand 145

(3)  Der Einwand der Wahrheitsbestreitung 146

(4)  Der Einwand des Anti-Demokratischen 147

(5)  Der Einwand der Selbstwidersprüchlichkeit 148

 5 Die Unvernunft öffentlicher Vernunft 149

 6 Das Ende einer Epoche 153

 7 Nach dem nachmetaphysischen Denken 158

 8 Genealogischer Ausweg? 161

 9 Die Vernunft des Lebens 168

10 Glaube als Lebensmodus 172

IV Orientierende Urteilskraft 185

 

 1 Formalpragmatik und Urteilskraft 187

 2 Verstehen, Selbstverstehen und Urteilskraft 190

 3 Vorurteilskritik 195

 4 Die hermeneutische Leistung der Urteilskraft 198

 5 Topologie der Urteilskraft 202

 6 Dialektik der Urteilskraft 208

 7 Ideen, Werte und Ideale 209

 8 Urteilskraft und Demokratie 215

 9 Gleiche und Ungleiche 219



11

Inhalt

V Das Dritte 225

 

 1 Als-Gleichheit und das Dritte 227

 2 Das nichtnegierbare Dritte 231

 3 Das politische Dritte 233

 4 Die Vielzahl und Verschiedenheit des Dritten 236

 5 Der Dritte 243

 6 Die Vieldeutigkeit des »We, the People« 249

 7 Der ultimative Dritte 254

 8 Bürger als Menschen 261

 9 Die Einheit der Menschheit 264

10 Menschen als Geschöpfe 269

11 Demokratie und Gott 279

Anhang 289

 

Endnoten 291





I Gefährdete 
Demokratie





15

1 Politische Herrschaft 

Politische Herrschaft ist nie stabil, sondern immer gefährdet. Als 
Herrschaft von Menschen über Menschen in einem bestimmten 
Gebiet ist sie durch Strukturen der Über- und Unterordnung 
charakterisiert, die auch in institutionalisierter Form nur relativ 
dauerhaft sind. Zu ihren Aufgaben gehört es, in ihrem Bereich 
den Frieden zu sichern und für Recht und Ordnung sorgen, ohne 
die Menschen nicht friedlich zusammenleben können. Da diese 
nicht so sind, wie wir sie gerne hätten, geschieht das nicht von 
selbst. Der Gebrauch von Zwangsmitteln gehört daher zur poli-
tischen Herrschaft. Sie können die Menschen nicht besser 
machen, als sie sind. Das ist der Irrtum aller politischen Idealis-
ten. Aber sie können helfen, die Übel einzudämmen, die sie sich 
gegenseitig antun können. Das ist die Position der politischen 
Realisten.

Nicht immer ist die Förderung von Freiheit und Gerechtig-
keit das leitende Motiv politischer Herrschaft. Und schon gar 
nicht ist diese stets am Gemeinwohl orientiert, dem gemeinen 
Besten für die Mitglieder eines Gemeinwesens oder dem gemei-
nen Besten für die ganze Menschheit. Stets aber beansprucht sie 
die Macht, ihren Willen auch gegen Widerstrebende durchzu-
setzen (Max Weber). Sie tut es als legitime Herrschaft in einer 
Form, die von den betroffenen Personen bejaht wird und sich 
in sozialen Einrichtungen und Regeln (einer sozialen Ordnung) 
niederschlägt, die von ihnen als ihre soziale Lebensordnung 
anerkannt wird.1 Und sie ist als politische Herrschaft durchge-
hend an der Leitdifferenz zwischen Regierenden und Regierten 
(Herrschenden und Beherrschten) orientiert.2

Die Macht liegt dabei keineswegs nur auf der Seite der 
Regierenden. Im Gegenteil, unter Bedingungen legitimer Herr-
schaft muss die Autorität der Regierenden von den Regier-
ten anerkannt werden, um ausgeübt werden zu können, und 
die Regierenden müssen ihre Autorität legitimieren, um diese 



16

I Gefährdete Demokratie 

Anerkennung zu erhalten. Geschieht das nicht, wird ihre Macht 
nicht lange währen. Anders als gewaltbasierte Inanspruchnah-
me von Macht setzt politische Herrschaft ein gewisses Maß an 
Dauerhaftigkeit voraus. Der charismatische Herrschaftstyp setzt 
dabei auf die Loyalität gegenüber der Person des Herrschers, der 
traditionale Herrschaftstyp auf die Loyalität gegenüber einer 
Tradition, der legale Herrschaftstyp auf die Legalität der Regie-
rung und Verwaltung, also die Institutionalisierung von Struk-
turen, Regeln und Verfahren, die den Autoritätsanspruch der 
Regierung und Behörden gesetzlich legitimieren und ihnen so 
die Anerkennung durch die Regierten sichern. 

In der Fiktion des Gesellschaftsvertrags zur Legitimierung 
politischer Herrschaft hat das in der Neuzeit den Ausdruck eines 
freiwilligen, vertraglich geregelten Zusammenschlusses der 
Menschen zur Sicherung ihrer Interessen bzw. zum Schutz ihres 
Lebens vor gegenseitigen Übergriffen gefunden – sei es durch 
Übertragung grundlegender Freiheitsrechte der Selbstverteidi-
gung auf einen gemeinsam anerkannten Dritten (Hobbes), sei 
es als Ausdruck des Willens gleichberechtigter Individuen, sich 
nicht länger einer Monarchie oder Aristokratie unterzuordnen, 
sondern sich selbst eine ihre Freiheit wechselseitig einschrän-
kende Ordnung zu geben (Rousseau). Die Dauerhaftigkeit der 
dadurch etablierten Ordnung hängt daran, dass alle Beteiligten 
die legale Ordnung respektieren und im Rahmen der eingegan-
genen Verpflichtungen die Leistungen erbringen, die von ihnen 
erwartet werden. Das kann sich jederzeit ändern, aus inneren 
und äußeren Gründen. Politische Herrschaft ist von der Dyna-
mik gesellschaftlicher Veränderungsprozesse nicht ausgenom-
men. Ihre Gestalten entstehen, verändern sich und vergehen. 
Sie lebt von der Akzeptanz der Regierten.3 Und sie verliert an 
Einfluss und Kraft, wo man sie nicht mehr akzeptiert, weil man 
ihren Entscheidungsstrukturen und Entscheidungsträgern nicht 
mehr traut, das zu leisten, was man von ihnen erwartet: Frieden 
zu sichern und für Recht und Ordnung zu sorgen.



17

1 Politische Herrschaft

Die Hauptgefährdung aller politischen Herrschaft ist der 
Verlust der Akzeptanz durch die Bevölkerung. Sie ist daher 
immer gut beraten, dafür zu sorgen, dass diese Akzeptanz erhal-
ten bleibt. Doch Pflege und Sicherung der Akzeptanz darf nicht 
zum Hauptgeschäft einer Regierung werden. Wo Regierungen 
mehr Energie darauf verwenden, an der Regierung zubleiben, 
als die Aufgaben in Angriff zu nehmen, um derentwillen es sie 
gibt, haben sie keine Zukunft. Sie wollen die Gefährdung des 
Akzeptanzverlusts abwenden, und gefährden sich selbst durch 
die Art und Weise, in der sie das tun. Man kann seine Akzep-
tanz verspielen, wenn man die Leistungen nicht erbringt, die 
rechtmäßig von einer Regierung erwartet werden. Man kann 
seine Akzeptanz verspielen, wenn man meint, die Bevölkerung 
durch Gewalt bei der Stange halten zu müssen oder zu können. 
Und man kann seine Akzeptanz verspielen, wenn man den Weg 
des geringsten Widerstands wählt, die Bevölkerung also immer 
dann mit Wohltaten überschüttet, wenn Wahlen anstehen, oder 
ihr jede Zumutung erspart, um ihre Zustimmung zu erhal-
ten. Im ersten Fall wird einer Regierung Versagen und Inkom-
petenz zum Vorwurf gemacht, im zweiten Machtmissbrauch 
und Unmenschlichkeit, im dritten Unehrlichkeit und fehlende 
Ernsthaftigkeit. In allen drei (und vielen weiteren) Fällen sind 
es aber häufig gar nicht konkrete Sachgründe, die ausschlagge-
bend sind, sondern der Verlust der emotionalen Zustimmung. 
Politische Akzeptanz oder Ablehnung basiert auf Emotionen 
und nicht primär auf Argumenten. Wo die emotionale Resonanz 
zwischen Regierung und Regierten verloren geht, beginnt die 
Endzeit einer politischen Herrschaft.4



18

I Gefährdete Demokratie 

2 Staat 

Politische Herrschaft gewinnt ihre Autorität durch Akzeptanz, 
aber sie wird nur handlungsfähig, wenn die Loyalität gegenüber 
dem Regenten, der Tradition oder der Legalität der Regierung in 
Strukturen überführt wird, die der Herrschaft eine gewisse Dau-
er verleihen. Um die emotionale Resonanz zwischen Regierung 
und Regierten auf Dauer zu stellen, hilft es, gemeinsame Aufga-
ben, Ziele und Absichten zu haben. Wo man sich gemeinsame 
für das Gleiche einsetzt, kann man mit der Unwahrscheinlich-
keit emotionaler Resonanz und der Wahrscheinlichkeit emotio-
naler Dissonanz besser umgehen. 

Das zentrale gemeinsame emotionale Projekt von Regieren-
den und Regierten ist das Gemeinwesen oder der Staat als poli-
tische Basis der Gestaltung der gemeinsamen Gegenwart und 
Zukunft. Der Staat garantiert die Mechanismen der politischen 
Macht, des sozialen Friedens und des ökonomischen Ausgleichs, 
seine Symbolisierung des politisch Gemeinsamen formt die 
Identität der Bürger und auf diese nationalen Symbole (Verfas-
sung, Flagge, Hymne) hin bündeln sich ihre Emotionen. Wenn 
das in Frage steht und nichts anderes an diese Stelle tritt, schlägt 
die emotionale Resonanz zwischen Regierenden und Regierten 
in emotionale Dissonanz um. Politische Herrschaft gefährdet 
sich im Kern, wenn sie die emotionale Bedeutung des Staates 
für die gemeinsame Aufgabe ignoriert oder unterschätzt. Erst 
dadurch kann die Loyalität gegenüber einem Regenten oder 
einer Tradition in geregelte Anerkennungsverhältnisse über-
führt werden und sich so etwas wie Legalität ausbilden.

Staaten sind die politische Organisationsform eines Gemein-
wesens.5 Sie setzen nach gängiger Auffassung ein Staatsgebiet, 
ein Staatsvolk und eine Staatsgewalt voraus6, organisieren also 
die politische Herrschaft in einem bestimmten Gebiet für alle, 
die als Staatsbürger aktiv an der politischen Herrschaft in die-
sem Bereich mitwirken können.7 Nicht alle Menschen, die in 



19

2 Staat

einem Staatsgebiet leben, gehören dazu und haben als Bürger 
Anteil an den entsprechenden Rechten und Pflichten.8 Aber sie 
alle gehören zum Sozialgefüge der Gesellschaft, in der sie leben. 
Sie müssen die Verkehrsregeln beachten und Steuern zahlen, 
auch wenn sie nicht wählen dürfen. Als Organisationsform poli-
tischer Herrschaft sind Staaten nicht gleichzusetzen mit der 
Gesellschaft. Sie und alle anderen gesellschaftlichen Subsyste-
me setzen diese vielmehr voraus. 

Die staatliche Organisation politischer Herrschaft kann ver-
schieden gestaltet sein, aber sie ist immer eingebettet in ein 
gesellschaftliches System, das auch andere Subsysteme umfasst. 
Nie ist sie die einzige soziale Organisationsform in der Gesell-
schaft, sonst wäre sie ununterscheidbar von ihr, aber es gibt sie 
selbst auch nie nur in einer Form, sonst wäre sie immer gleich. 
Das aber ist offenkundig nicht der Fall. In der Antike wurden die 
positiven Staatsformen der Monarchie, Aristokratie und Demo-
kratie von den negativen Formen der Tyrannis, Oligarchie und 
Ochlokratie unterschieden.9 In der Gegenwart werden Monar-
chie und Republik auf der einen der Diktatur auf der anderen 
Seite gegenübergestellt. Sie alle können durch verschiedene 
Regierungsformen konkretisiert werden. Es gibt absolute, kon-
stitutionelle oder parlamentarische Monarchien, präsidentiel-
le, parlamentarische oder Räte-Republiken, Militärdiktaturen, 
Einparteiensysteme oder Autokratien einer Person. Und sie alle 
bestimmen das Verhältnis der Einzelnen zum Ganzen auf unter-
schiedliche Weise. 

Das gilt nicht nur für verschiedene Staatsformen, sondern 
auch für verschiedene Versionen derselben Staatsform. Die 
demokratischen Staatsformen der Moderne belegen das deut-
lich. So sind liberal-demokratische Staatsformen an der Wah-
rung der Freiheit des Einzelnen orientiert: Jeder Bürger hat das 
Recht, frei zu denken und zu reden, sich frei zu bilden und zu 
betätigen und über sein ökonomisches, soziales und ideelles 
Eigentum zu verfügen. Soziale Strukturen sind die Folge, nicht 



20

I Gefährdete Demokratie 

die Voraussetzung individueller Freiheit. Jeder ist anders als der 
andere, aber jeder hat die gleiche Freiheit. Individuelle Freiheit 
ist die Basis aller Gleichheit und Gerechtigkeit.10 Verfallsfor-
men der liberalen Demokratie sind der Hyperindividualismus, 
der nur noch auf die Wahrung der eigenen Freiheitsräume und 
die Durchsetzung der eigenen Rechte achtet und alle Gemein-
schaftspflichten an Experten, Eliten oder Repräsentanten dele-
giert.11 Freiheit wird nur noch als individueller Anspruch, tun 
und lassen zu können, was man will, aber nicht mehr als Ein-
treten aller Bürger für die gleichen Rechte, Möglichkeiten und 
Chance eines jeden Bürgers verstanden. Statt eines normativen 
Ziels für alle wird Freiheit zum Willkürrecht eines jeden ver-
kürzt. Kriterien zur Gestaltung einer Gemeinschaftsordnung 
lassen sich aus diesem liberalistischen Freiheitskonzept nicht 
mehr gewinnen.12

Sozial-demokratische Staatsformen dagegen gehen von der 
Gleichheit aller Bürger aus.13 Jeder Mensch hat unabhängig von 
seinem ökonomischen, sozialen und ideellen Eigentum die glei-
chen Rechte, sich politisch zu betätigen. Diese Gemeinsamkeit 
ist die Basis der Freiheit, die alle auf ihre Weise praktizieren 
können, solange sie mit der entsprechenden Freiheitspraxis der 
anderen nicht in Konflikt gerät. Alle sind gleich, aber die Praxis 
individueller Freiheit hat ihre Grenzen an der gleichen Freiheit 
der anderen. Gerechtigkeit hat Vorrang vor individueller Frei-
heit, und gerecht ist nur, was die Gleichheit aller fördert und 
wahrt.14 Im ersten Fall ist individuelle Freiheit die Basis der libe-
ralen Gleichheit der Verschiedenen (jeder kann sich so einbrin-
gen, wie er will), im zweiten Fall ist die soziale Gleichheit die 
Basis der illiberalen Einschränkung individueller Freiheit und 
damit der Gleichstellung der Ungleichen (jeder darf sich nur so 
einbringen, wie sich auch jeder andere einbringen könnte). Im 
liberalen Modell ist die Ungleichheit Basis aller Gemeinsamkei-
ten, im sozialen Modell ist die Gleichheit die Basis der illibera-
len Einschränkung von Ungleichheit. Im ersten Fall gehen die 



21

2 Staat

Einzelnen dem Gemeinsamen voraus (Freiheit ist die Basis der 
Gerechtigkeit), im zweiten Fall geht das Gemeinsame den Ein-
zelnen voraus (Gerechtigkeit ist die Grenze der Freiheit).

Beide Tendenzen sind heute in vielen demokratischen 
Staatsformen in Europa verknüpft, und viele Spannungen zwi-
schen demokratischen Staaten sind auf die unterschiedliche 
Gewichtung dieser liberalen (an der Freiheit orientierten) bzw. 
sozialen (an der Gerechtigkeit orientierten) Tendenzen zurück-
zuführen. In jedem Fall aber entscheidet die Staatsform auch 
über mögliche Regierungsformen. Sofern es eine Verfassung 
gibt, wird das in dieser geregelt. Im Grundgesetz der Bundes-
republik Deutschland etwa wird in Art. 20 GG erklärt: »(1) Die 
Bundesrepublik Deutschland ist ein demokratischer und sozialer 
Bundesstaat. (2) Alle Staatsgewalt geht vom Volke aus. Sie wird 
vom Volke in Wahlen und Abstimmungen und durch beson-
dere Organe der Gesetzgebung, der vollziehenden Gewalt und 
der Rechtsprechung ausgeübt. (3) Die Gesetzgebung ist an die 
verfassungsmäßige Ordnung, die vollziehende Gewalt und die 
Rechtsprechung sind an Gesetz und Recht gebunden. (4) Gegen 
jeden, der es unternimmt, diese Ordnung zu beseitigen, haben 
alle Deutschen das Recht zum Widerstand, wenn andere Abhilfe 
nicht möglich ist.« 

Dieser Bestimmung lassen sich fünf Staatsprinzipien ent-
nehmen, die für alles staatliche Handeln unmittelbar verbind-
lich sind: das Demokratieprinzip (Art. 20, I, II GG), das Recht-
staatsprinzip (Art. 20, II, III GG), das Sozialstaatsprinzip (Art. 
20 I GG), das Bundesstaatsprinzip (Art. 20 I GG) und das Repu-
blikprinzip (Art. 20, I). Das Demokratieprinzip besagt, dass alle 
Staatsgewalt vom Volk ausgeht, das Volk also durch das Volk 
über das Volk und für das Volk herrscht.15 Unter dem ›Volk‹ ist 
dabei keine bestimmte Ethnie verstanden. Ethnische Einheit 
war das, was die Nationalsozialisten angestrebt hatten. Aber 
Deutschland hatte noch nie eine ethnisch einheitliche Bevöl-
kerung, und die Bundesrepublik Deutschland hat es stets aus-



22

I Gefährdete Demokratie 

drücklich abgelehnt, das Staatsvolk in ethnischen Kategori-
en zu definieren. Die populistischen Versuche, das zu tun, also 
das ›wahre Volk‹ den anderen gegenüber ethnisch abzugren-
zen, operieren nicht nur mit einer ethnischen Fiktion, sondern 
führen zu einer Spaltung der Gesellschaft und gefährden die 
Demokratie.16 Das Rechtsstaatsprinzip betont, dass das nicht 
als Willkürherrschaft des Volkes geschieht, sondern alle staat-
liche Gewalt an die Gesetze und die Grundrechte gebunden ist, 
an die Gewaltenteilung, den Vorrang des Gesetzes (kein Han-
deln gegen das Gesetz), den Vorbehalt des Gesetzes (kein Han-
deln ohne Gesetz), das Bestimmtheitsgebot, den Verhältnismä-
ßigkeitsgrundsatz, den Vertrauensschutz und den effektiven 
Rechtsschutz. Das Sozialstaatsprinzip verpflichtet den Gesetz-
geber, die Verwaltung und die Rechtsprechung dazu, nach sozia-
len Gesichtspunkten zu handeln, also das Existenzminimum der 
Bürger zu sichern, Daseinsfürsorge zu betreiben, sich für den 
Schutz der Familie einzusetzen, Krankenversicherung, Renten-
versicherung, Arbeitslosenversicherung und Unfallversiche-
rung zu ermöglichen und für soziale Gerechtigkeit zu sorgen.17 
Das Bundesstaatsprinzip sichert die föderale Verfassung der 
Republik als Bundesstaat, die Gliederung des Bundes in Länder 
und die Mitwirkung der Länder bei der Bundesgesetzgebung. 
Und das Republikprinzip legt fest, dass dieser Staat eine Repub-
lik ist, in der das Staatsoberhaupt durch Wahl (und nicht durch 
Geburt) auf Zeit (und nicht auf Lebenszeit) bestimmt wird, die 
Staatsform der Bundesrepublik also antimonarchisch, antidy-
nastisch, antidespotisch und antitotalitär ist. Die Bundesrepub-
lik kann weder zur Monarchie noch zur Räterepublik werden, 
sondern ist eine repräsentative Demokratie, in der alle Gewalt 
vom Volk ausgeht, der Bundespräsident und die Vertreter des 
Volkes im Parlament auf Zeit gewählt werden und durch die 
wechselseitige Kontrolle von Legislative, Exekutive und Judi-
kative gewährleistet wird, dass die demokratischen Grundlagen 
in der Ausübung der Staatsgewalt gewahrt werden.18 Alle fünf 



23

3 Gesellschaft

Staatsprinzipien sind durch die sog. Ewigkeitsklausel von Art. 
79 GG davor geschützt, verändert zu werden. Man kann nur die 
ganze Verfassung ersetzen. Nach Art. 146 GG ist das aber allein 
durch den Beschluss einer neuen Verfassung durch die einfache 
Mehrheit aller Deutschen möglich. 

In der Form des Staates organisiert sich politische Herr-
schaft daher so, dass ihr schnelles Ende unwahrscheinlicher und 
ihre Dauer wahrscheinlicher wird. Sie bleibt gefährdet. Aber sie 
gewinnt die Stabilität, die sie braucht, um menschliches Zusam-
menleben in Freiheit und Sicherheit zu ermöglichen.

3 Gesellschaft 

Staaten lassen sich anhand ihrer Funktionen und Operations-
weisen identifizieren, die sie von anderen gesellschaftlichen 
Subsystemen als politische Sphäre unterscheiden. Gesellschaf-
ten lassen sich so nicht identifizieren. Sie sind kein sozialer Phä-
nomenzusammenhang neben anderen. Kein sozialer Prozess 
manifestiert die Gesellschaft so, dass ein anderer sie nicht mani-
festieren würde. Entweder gehört alles Soziale zur Gesellschaft 
oder nichts, und weil es keine dritte Option gibt und das zweite 
falsch ist, gilt das erste. Gesellschaft fungiert daher als der 
Grund- und Grenzbegriff der sozialen Wirklichkeit – als Grund-
begriff, weil es kein soziales Phänomen gibt, das nicht gesell-
schaftlich wäre, als Grenzbegriff, weil sie die gesamte Sozialwelt 
von dem unterscheidet, was nicht zu ihr gehört.

Gesellschaft im soziologischen Sinn ist nach Luhmann das 
Gesamtsystem sozialer Kommunikation, das sich durch sei-
ne Operationen gegen seine Umwelt als soziale Welt abgrenzt, 
die den sozialen Lebensraum für die Mitglieder dieser Gesell-
schaft bildet.19 Die Grundoperation des Gesellschaftssystems 



24

I Gefährdete Demokratie 

ist Kommunikation, die dynamische Einheit von Information, 
Mitteilung und Verstehen. Sie ist das soziale Grundgeschehen, 
durch das sich die Gesellschaft permanent autonom reprodu-
ziert, indem sie Sinn schafft. Sinn ist das universale Medium der 
Gesellschaft, das man nicht verneinen kann, weil seine Vernei-
nung selbst ein Sinn-Akt ist. Kommunikation schafft Sinn und 
Sinn steuert Kommunikation, weil jede Kommunikation durch 
ihren konkreten Sinn bestimmte Anschlusskommunikationen 
möglich macht und andere ausschließt. Nicht Menschen kom-
munizieren also, sondern die Kommunikation kommuniziert. 
Mit jedem Kommunikationsakt wird die Differenz zwischen 
sozialem System und Umwelt neu gesetzt und so ein sozialer 
Sinn-Raum geschaffen, in dem Menschen sinnvoll leben, han-
deln und interagieren können. Nur in diesem sozialen Raum 
gibt es Sinn, aber in ihm gibt es auch nichts, was nicht Sinn hät-
te. Selbst der Gegensatz von Sinn wird hier nur als Sinn the-
matisierbar. Auch die Differenz zwischen System und Umwelt 
kann nur innerhalb des Systems thematisiert werden. Sie lässt 
sich nicht von außen als stabile Gegebenheit beobachten, son-
dern nur innerhalb des Systems durch die Unterscheidung zwi-
schen der Beobachtung der Umwelt (Fremdreferenz) und der 
Beobachtung von sich selbst (Selbstreferenz). Sie ist nur da, 
sofern sie vollzogen wird, und sie wird vollzogen, indem kom-
muniziert wird. Die Grundgefährdung der Gesellschaft ist daher 
der Abbruch der Kommunikation. Wo nicht mehr kommuni-
ziert wird, ist sie Vergangenheit. Deshalb sucht sie das um jeden 
Preis zu verhindern.

Luhmanns abstrakte Weise, von Gesellschaft zu reden, ist 
nicht die einzige in der Soziologie, und der soziologische Sinn 
von Gesellschaft ist nicht die einzige Weise von Gesellschaft 
zu sprechen. In der Ethnologie meint Gesellschaft eine Grup-
pe von Menschen, die durch gemeinsame Sprache, Traditionen, 
Erfahrungen, Werte, Überzeugungen und Orientierungen mit-
einander verbunden sind. Im Verfassungsrecht die Gesamtheit 



25

3 Gesellschaft

der Bürger, die dem politischen Herrschaftssystem des Staates 
gegenüberstehen. Im Gesellschaftsrecht eine Vereinigung von 
mehreren Personen zur gemeinsamen Verfolgung eines gemein-
samen Zwecks (vgl. § 705 BGB). Auch in der Biologie (Pflan-
zengesellschaft), in akademischen Zusammenhängen (wissen-
schaftliche Gesellschaft) und im umgangssprachlichen Sinn 
(feine Gesellschaft, bessere Gesellschaft) ist von Gesellschaft 
die Rede.20 Stets geht es dabei um einen Zusammenschluss zu 
einem bestimmten Zweck oder ein Mit- und Beieinander, meist 
von Menschen, das dem Überleben dient oder das Leben für alle 
besser macht, als es für einzelne allein wäre.

Die Vielfalt der Bestimmungen ist nicht zufällig. Sie lässt 
erkennen, dass man stets von konkreten Standpunkten in 
bestimmten Zusammenhängen her von Gesellschaft spricht. Es 
gibt keinen Standpunkt der Gesellschaft tout court, von der her 
man über die Gesellschaft sprechen könnte. Eben das hat Luh-
mann zu seiner abstrakten Rede von Gesellschaft veranlasst. 
»Eine Gesellschaft, die sich selbst beschreibt, tut dies intern, 
aber so, als ob es von außen wäre.«21 Sie gerät damit in die para-
doxe Situation, dass sie durch die Beschreibung das verändert, 
was sie beschreibt. Die Schlussfolgerung aus dieser paradoxen 
Situation ist für Luhmann, dass sich die soziologische Beschrei-
bung der Selbstbeobachtung der Gesellschaft als »eine ständi-
ge Wiederbeschreibung von Beschreibungen«22 vollzieht. Sie 
beschreibt nicht, wie die Gesellschaft sich selbst beobachtet, son-
dern sie beschreibt, wie die Gesellschaft ihre Selbstbeobachtun-
gen beschreibt. 

Eben das aber ist nur möglich von einem bestimmten Stand-
punkt in der Gesellschaft aus, also weder from nowhere noch von 
einem Ort aus, der zwar in der Gesellschaft, aber nicht in einem 
ihrer Subsysteme läge. Einen solchen Ort gibt es nicht. Man 
redet nie einfach nur von der Gesellschaft. Man redet immer 
in bestimmter Weise von ihr, und die zeigt an, von wo aus man 
spricht. Wer soziologisch von ihr spricht, nimmt eine andere 



26

I Gefährdete Demokratie 

Perspektive ein als der, der politisch, ökonomisch, rechtlich oder 
theologisch von ihr spricht. Die soziologische Bestimmung von 
Gesellschaft macht klar, dass das gar nicht anders möglich ist. Es 
gibt keinen Standpunkt außerhalb der Gesellschaft, von dem aus 
man sie thematisieren könnte. Und es gibt keinen Standpunkt 
innerhalb der Gesellschaft, der nicht in einem der funktionalen 
Subsysteme der Gesellschaft läge. Sieht man davon ab, wird die 
Rede von Gesellschaft abstrakt. Will man konkret von ihr reden, 
muss man vielfältig und multiperspektivisch von ihr sprechen.

Wenn das für die Gesellschaft gilt, dann gilt es auch für ihre 
Umwelt. Nicht nur die Gesellschaft kommt vielfältig in den Blick, 
sondern auch das, gegen das sie sich im Prozess ihrer Selbstpro-
duktion durch Kommunikation als ihre Umwelt abgrenzt.23 Es 
gibt nicht die Umwelt der Gesellschaft, sondern nur das, was aus 
der Perspektive der jeweiligen Teilsphären als Gesellschaft und 
Umwelt jeweils in den Blick kommt. Nur innerhalb der Gesell-
schaft zeigt sich, was jeweils deren Umwelt ist.

Wie sich das zeigt, hängt an der Differenzierungsform 
einer Gesellschaft. In segmentär differenzierten Gesellschaften 
(Familien, Stämme, Clans) haben Individuen in ihren jeweili-
gen räumlich voneinander getrennten Gesellschaften die glei-
che Rolle, die Differenz zwischen Gesellschaft und Umwelt wird 
in verschiedenen Gesellschaften also jeweils gleich bestimmt. 
In stratifikatorisch differenzierten Gesellschaften, in denen es 
hierarchisch verschiedene soziale Schichten gibt (Adelige, Bür-
ger, Bauern, Besitzlose) gehört jedes Individuum immer nur 
einem dieser schichtspezifischen Teilbereiche der Gesellschaft 
an und wird von dort her die Differenz zwischen Gesellschaft 
und Umwelt unterschiedlich wahrnehmen. In funktional diffe-
renzierten Gesellschaften dagegen, in denen autonome Funkti-
onssysteme wie Politik, Recht, Wirtschaft, Wissenschaft, Reli-
gion, Medien usf. an die Stelle schichtspezifischer Teilsysteme 
getreten sind, erfüllen Individuen verschiedene Rollen in ver-
schiedenen Teilsystemen und müssen daher die Kompetenz ent-



27

3 Gesellschaft

wickeln, von unterschiedlichen Standpunkten aus die Differenz 
von Gesellschaft und Umwelt auf verschiedene Weise themati-
sieren zu können. Sie haben nicht nur eine komplexe Identität, 
sondern sie sehen die Welt auch aus verschiedenen Perspekti-
ven, zwischen denen sie wechseln können und übersetzen müs-
sen, und sie müssen immer wieder entscheiden, welche dieser 
Perspektiven sie in welchen Situationen privilegieren. Die Dif-
ferenz zwischen Gesellschaft und Umwelt wird daher nicht nur 
von Verschiedenen verschieden gesehen, sondern sie wird von 
jedem auf verschiedene Weise wahrgenommen. Das Leben wird 
damit dynamischer, aber auch komplexer und entscheidungsin-
tensiver. Die Gesellschaft ist nicht mehr der tragende Zusam-
menhang, der alles Auseinanderstrebende zusammenhält, son-
dern sie ist selbst der Motor der Veränderung, der niemand zur 
Ruhe kommen lässt.

Die Geschichte von Gesellschaften verläuft damit in mehr-
facher Hinsicht diskontinuierlich. Zum einen ist der Ausdif-
ferenzierungsprozess von segmentär über stratifikatorisch zu 
funktional differenzierten Gesellschaften kein kontinuierliches 
Geschehen, sondern verläuft diskontinuierlich über Abbrüche 
und Neuanfänge. Das Gesellschaftssystem wird nicht intern 
fortbestimmt, sondern neu strukturiert. Zum anderen betrifft 
die Veränderung der Organisation bestimmter Teilfunktionen  in 
der Gesellschaft nicht nur diese Sphären, sondern auch die Rol-
le der Individuen in der Gesellschaft und nötigt sie, die Grenze 
zwischen der sozialen Welt der Gesellschaft und ihrer Umwelt 
immer wieder neu zu bestimmen.24 Was gestern noch nicht als 
gesellschaftliches Phänomen verstanden wurde, wird heute so 
verstanden,25 und während man in segmentär differenzierten 
Gesellschaften darauf setzen konnte, dass andere die Welt nicht 
anders sahen, und in stratifikatorisch differenzierten Gesell-
schaften wusste, das andere sie anders sahen, weiß man in funk-
tional differenzierten Gesellschaften oft nicht, welche der eige-
nen Sichtweisen man gegenüber den anderen vorziehen soll. 



28

I Gefährdete Demokratie 

4 Folgen der Ausdifferenzierung

Funktionale Ausdifferenzierung erzeugt für den einzelnen 
Unübersichtlichkeit, Entscheidungsdruck und Erwartungsunsi-
cherheit. Wusste man früher, dass man in einer gemeinsamen 
Welt lebte, so weiß man jetzt, dass man in einer anderen Welt 
lebt als andere und weiß nicht, worauf man sich verlassen kann 
und wie es weitergehen wird. Veränderungen werden nicht 
immer durch dasselbe Subsystem vorangetrieben, sondern kön-
nen in allen Sphären stattfinden. Manchmal treibt die Politik, 
manchmal die Religion, manchmal die Wirtschaft, manchmal 
das Recht. Jede Veränderung in einer Sphäre betrifft aber nicht 
nur diese im Verhältnis zu den anderen Sphären, sondern sie 
betrifft auch das Verhältnis zu den jeweiligen Individuen und 
damit deren Sicht des Verhältnisses von Gesellschaft und 
Umwelt aus der Perspektive dieser Sphäre. Sie können nicht auf 
ihre Erfahrungen bauen, weil sie durch Ereignisse, über die sie 
keine Kontrolle haben, und die oft gar nicht ihnen, sondern 
anderen widerfahren, immer wieder unterbrochen werden. Das 
macht ihre Erfahrung immer weniger zu einem orientierenden 
Kompass im Leben. Sie wissen nicht, worauf sie sich wie lange 
verlassen können. Damit wird die Geschichte von Gesellschaften 
in der Wahrnehmung der Menschen in unübersichtlicher Weise 
diskontinuierlich. Sie sind nicht Akteure des Geschehens, son-
dern verstehen immer erst, wenn überhaupt, im Nachhinein.

Traditionale Gesellschaften manifestieren das deutlicher. 
Sie versuchen, der Destabilisierung in Teilbereichen der Gesell-
schaft entgegenzuwirken, indem sie ihre Strukturen nicht 
modifizieren, sondern stärken und sich bemühen, sie zu erhal-
ten, bis es nicht mehr geht. Dann bricht die ganze Struktur der 
Gesellschaft zusammen, und es muss eine neue an ihre Stelle 
treten, wenn Menschen weiterleben wollen. Die Geschichte die-
ser Gesellschaften ist daher nicht durch kontinuierliche Fortent-
wicklung, sondern durch Abbrüche und Neuanfänge gekenn-



29

4 Folgen der Ausdifferenzierung

zeichnet. Bei modernen Gesellschaften, die durch Prozesse der 
Differenzierung und wachsende Heterogenität, Komplexität 
und Vielfalt geprägt sind, fällt das nicht so auf, weil sie weit 
weniger als traditionale Gesellschaften als einheitliche Zusam-
menhänge in Erscheinung treten. Abbrüche und Neuanfänge 
finden in ihren ausdifferenzierten Teilbereichen an vielen Stel-
len statt, ohne dass sich das sogleich zu einem neuen Bild des 
Ganzen gruppiert. Alles ist ständig in Veränderung, und die 
wirklichen epochalen Einbrüche kommen erst retrospektiv aus 
der Distanz in den Blick.26

Das System einer funktional ausdifferenzierten Gesellschaft 
umfasst Subsysteme oder Sphären wie Politik, Wirtschaft, 
Recht, Religion, Bildung, Medien usf., die sich durch ihre Ope-
rationen selbst reproduzieren und nach ihren je eigenen Grund-
unterscheidungen operieren. Keinem dieser Subsysteme kommt 
per se Priorität gegenüber den anderen zu. Ausdifferenzierung 
besagt nicht, dass eines dieser Subsysteme weniger wichtig 
wäre als ein anderes. Aber häufig dominieren einige über andere 
(die Politik über die Wirtschaft, das Recht über die Bildung, die 
Wirtschaft über die Religion) und versuchen, ihre Regeln, Ope-
rationsweisen und Leitunterscheidungen auch im Bereich der 
anderen zur Geltung zu bringen. 

Manche Unterscheidungen gewinnen damit an Gewicht, 
andere verlieren ihre Bedeutung. Was zur Sphäre der Wissen-
schaft zu rechnen ist und was zur Sphäre der Politik, ist nicht 
mehr immer klar. Und das gilt ebenso für Wirtschaft, Recht, 
Kunst oder Religion. Die Unterscheidungen der einen Sphäre 
(etwa der Biologie oder der Religion) gelten nicht ohne weite-
res auch in einer anderen Sphäre (der Gesellschaftspolitik, der 
Kunst, der Wirtschaft, der Wissenschaft). Jeder Bereich bildet 
seine eigenen Differenzierungen aus, mit denen er auf Proble-
me in seinem Bereich zu reagieren versucht. Aber kein Set von 
Unterscheidungen in einem Bereich gilt ohne weiteres auch in 
einem der anderen Bereiche. Das ist die Lektion der Moder-


