


Sube conmigo
 

Para los que viven en común
 

Ignacio Larrañaga
 



Versión electrónica
SAN PABLO 2012

(Protasio Gómez, 11-15. 28027 Madrid)
Tel. 917 425 113 - Fax 917 425 723

E-mail: ebooksanpabloes@gmail.com
comunicacion@sanpablo.com

ISBN: 9788428565387
Realizado por

Editorial San Pablo España
Departamento Página Web



Sube a nacer conmigo, hermano.
Dame la mano desde la profunda
zona de tu dolor diseminado.
          Pablo Neruda

 

¡Qué cosa tan estupenda
cuando los hermanos
viven unidos
bajo un mismo techo!
          Salmo 137

 



Este libro fue escrito, primeramente, para los religiosos
que viven en comunidad.

Fue escrito, también, para todos los cristianos que, en
diferentes grados, están integrados en los grupos
comunitarios como Comunidades cristianas de base, en
los grupos juveniles y en otras agrupaciones de laicos.

Las ideas y orientaciones de Sube conmigo pueden
ser transferidas casi en su totalidad –fuera de algunos
apartados específicos– a la esfera matrimonial, primera
comunidad humana, y, en general, al círculo del hogar.

 
El Autor

 
Santiago de Chile, enero de 1978



Capítulo primero
  Soledad, Solitariedad, Solidaridad
 

Por su interioridad (soledad), el hombre es superior al universo entero. A
estas profundidades (de sí mismo) retorna, cuando entra dentro de su
corazón... (GS 14).
El hombre es, por su íntima naturaleza, un ser social, y no puede vivir ni
desplegar sus cualidades sin relacionarse con los demás (GS 12).



I. Soledad
 

Viaje al interior
 Quien no sabe decir «yo», nunca sabrá decir «tú». Perdonar
a los demás es relativamente fácil. Perdonarse a sí mismo
es mucho más difícil.

Es imposible descubrir y aceptar el misterio del hermano,
si antes no se ha descubierto y aceptado el misterio de uno
mismo. Los que siempre se mueven en la superficie jamás
sospecharán los prodigios que se esconden en las raíces.
Cuanta más exterioridad, menos persona. Cuanta más
interioridad, más persona.

* * *
 Yo soy yo mismo. En esto consiste y aquí está el origen de
toda la sabiduría: en saber que sabemos, en pensar que
pensamos, en captarnos simultáneamente como sujeto y
objeto de nuestra experiencia.

No se trata de hacer una reflexión autoanalítica, ni de
pensar o pesar mi capacidad intelectual, mi estructura
temperamental, mis posibilidades y limitaciones. Eso sería
como partir la conciencia en dos mitades: una que observa
y otra que es observada.

Cuando nosotros entendemos, siempre hay un alguien
que piensa y un algo sobre lo que se extiende la acción
pensante. El sujeto se proyecta sobre el objeto. Pero en
nuestro caso presente sucede otra cosa: el sujeto y el objeto
se identifican. Es algo simple y posesivo. Yo soy el que
percibe, y lo percibido soy yo mismo también. Es un
doblarse de la conciencia sobre sí misma. Yo soy yo mismo.

* * *



 Para comprender bien lo que estamos diciendo, se han de
eliminar ciertos verbos como entender, pensar... Y debemos
quedarnos con el verbo percibir, porque de eso se trata
precisamente: de la percepción de mí mismo. Tampoco
podemos hablar de idea sino de impresión.

¿Cómo es eso? ¿De qué se trata? Se trata de una
impresión, en la que y por la que yo me poseo a mí mismo.
La persona queda, concentradamente, consigo misma, es
un acto simple y autoposesivo, sin reflexión ni análisis,
como quien queda paralizado en sí mismo y consigo mismo.
A pesar de que todo esto, explicado así, se parece al
egoísmo, no tiene nada que ver con él, antes bien es todo lo
contrario, como se verá en el contexto de estas páginas.

Al conseguir la percepción de mí mismo, me quedo como
dominado por la sensación de que yo soy diferente a todos
los demás. Y, al mismo tiempo, me experimento algo así
como un circuito cerrado, con una viva evidencia de que la
conciencia de mí mismo jamás se repetirá.

Soy, pues, alguien singular, absoluto e inédito. ¡Hemos
tocado el misterio del hombre!

Cuando nosotros decimos el pronombre personal «yo»,
pronunciamos la palabra más sagrada del mundo, después
de la palabra Dios. Nadie, en la historia del mundo, se
experimentará como yo. Y yo nunca me experimentaré
como los demás. Yo soy uno y único. Los demás, por su
parte, son asimismo únicos.

Nosotros podemos tener hijos. Al tenerlos, nos
reproducimos en la especie. Pero no podemos reproducirnos
en nuestra individualidad. No puedo repetirme a mí mismo
en los hijos.

El hombre es, pues, esencial y prioritariamente soledad,
en el sentido de que yo me siento como único, inédito e
irrepetible, en el sentido de mi singularidad, de mi
mismidad. Sólo yo mismo, y sólo una vez.

Buber dice estas palabras:



«Cada una de las personas que vienen a este mundo
constituye algo nuevo, algo que nunca había existido
antes.

  Cada hombre tiene el deber de saber que no ha
habido nunca nadie igual a él en el mundo, ya que si
hubiera habido otro como él, no habría sido necesario
que naciese.

Cada hombre es un ser nuevo en el mundo, llamado a
realizar su particularidad».

Última soledad del ser
 En los claustros góticos de la Universidad de la Sorbona, fue
elevándose, en el transcurso del siglo XIII, la teología
escolástica, como una esbelta arquitectura. Las antiguas
investigaciones de Aristóteles, pasando por las manos de
Averroes, habían llegado a las húmedas márgenes del río
Sena.

Los pensadores de la Sorbona llegaron a las raíces del
hombre. Se preguntaron cuál era la esencia fundamental de
la persona, y dijeron que la persona es un ser que piensa y
subsiste por sí mismo. ¡Una definición estática!

Por aquellos mismos días, a esa misma pregunta, Escoto
respondió que la persona es la última soledad del ser. Es
una definición dinámica y existencial. A eso, hoy día lo
llamamos experiencia de la identidad personal.

Cualquiera de nosotros, si hacemos una zambullida en
nuestras aguas interiores, vamos a experimentar que,
bajando en círculos concéntricos, llegaremos a un algo por
lo que somos diferentes a todos y nos hace ser idénticos a
nosotros mismos.

Por ejemplo, si observamos a un agonizante, percibiremos
que el tal agonizante es, en su intimidad, un ser
absolutamente solitario: por muchos familiares que estén a
su derredor, nadie está «con» él, en su intimidad; nadie lo
acompaña en su travesía desde la vida hacia la muerte.



El agonizante experimenta dramáticamente el misterio del
hombre, que significa ser soledad, el hecho de estar ahí,
arrojado a la existencia, y el hecho de tener que salir de la
vida contra su voluntad, y no poder hacer nada para evitar
eso. Experimenta la invalidez o indigencia, en el sentido de
que él está rodeado de todos los seres queridos, y ninguno
de ellos puede llegar hasta aquella soledad final, ni tampoco
pueden llegar hasta allá las lágrimas, el cariño, las palabras
y la presencia de sus familiares. Está solo. Es soledad.

Si estás triturado por un disgusto enorme, ¿de qué te
sirven las palabras de tus amigos? Vas a sentir que eres tú
mismo, y sólo tú, quien tendrá que cargar con el peso del
disgusto. Hasta aquella soledad final no llegarán las
palabras ni los consuelos.

* * *
 Existe, pues, en la constitución misma del hombre,
sepultado entre las fibras más remotas de su personalidad
(¿cómo llamarlo?: ¿un lugar?, ¿un «espacio» de soledad?),
un algo por el que somos –repito– diferentes unos de otros,
un algo por lo que soy idéntico a mí mismo. Al final, ¿quién
soy?: una realidad diferente y diferenciada.

Y así quedo frente a mi propio misterio, algo que nunca
cambia y siempre permanece. Por ejemplo, me enseñan una
fotografía mía, de cuando tenía 5 años, y ahora tengo,
vamos a suponer, 50 años. Comparo mi figura con aquella
figura de cinco años, y digo: ¡qué fisonomía tan diferente!
Dentro de la permanente renovación biológica de aquel
cuerpo de cinco años, no queda en mí ni una célula. Sin
embargo, aquel (de cinco años) soy yo. Y yo soy aquel. A
morfologías tan diferentes se aplica el mismo yo. La
identidad personal sobrevive a todos los cambios, hasta la
muerte, y más allá. ¡Mi propio misterio!



2. Solitariedad
 

Los fugitivos
 La tentación del hombre –hoy más que nunca– es la
superficialidad, es decir, vivir en la superficie de sí mismo.
En lugar de enfrentarse con su propio misterio, muchos
prefieren cerrar los ojos, apretar el paso, escaparse de sí
mismos y buscar refugio en personas, instituciones o
diversiones.

En lugar de hablar de soledad, podríamos hablar de
interioridad. Y aquí repetimos lo que dijimos al principio:
cuanto más interioridad (soledad), más persona. Cuanto
más exterioridad, menos persona. Llaman personalización al
hecho de ser uno mismo, alguien diferenciado.

Y el proceso de personalización pasa por entre los dos
meridianos de la persona: soledad y relación. Pero será
difícil relacionarse profunda y verdaderamente con los
demás, si no se comienza por un enfrentamiento con el
propio misterio, en un cuadrante inclinado hacia el interior
de sí mismo.

* * *
 Nunca fueron tan vigorosos como hoy los tres enemigos de
la interioridad: la distracción, la diversión y la dispersión. La
producción industrial, la pirotecnia de la televisión, el
vértigo de la velocidad... son un permanente atentado
contra la interioridad.

Es más agradable, y sobre todo más fácil, la dispersión
que la concentración. ¡Y he ahí al hombre, en alas de la
dispersión, eterno fugitivo de sí mismo, buscando cualquier
refugio con tal de escaparse de su propio misterio y
problema!



Los fugitivos nunca aman, no pueden amar porque
siempre se buscan a sí mismos; y si buscan a los demás no
es para amarlos sino para encontrar un refugio en ellos. El
fugitivo es individualista. Es superficial. ¿Qué riqueza puede
tener y compartir? La riqueza está siempre en las
profundidades.

Existe tan poco amor porque se vive en la superficie, igual
en la fraternidad que en el matrimonio. La medida de la
entrada en nuestro propio misterio será la medida de
nuestra apertura a los hermanos.

Nuestra crisis profunda es la crisis de la evasión.
Escapados de nosotros mismos, vivimos escapados también
de los hermanos. Es preciso que el hermano comience por
ser persona, es decir, comience por afrontar y aceptar su
propio misterio.

Los solitarios
 Así como hay fugitivos hacia afuera, también hay fugitivos
hacia dentro. Estos son los solitarios, separados de los
demás por murallas que ellos mismos levantaron, o aislados
por fronteras que ellos unilateralmente marcaron.

«Sentirse completamente aislado y solitario, conduce a la
desintegración mental», dice Fromm.

Cuando la Biblia afirma que no es conveniente que el
hombre viva solo, ese solo se ha de traducir por solitario. De
la esencia de la persona es tanto ser soledad como ser
relación, tal como explicaremos más tarde.

* * *
 Así como el enfrentamiento del hombre con su propia
soledad lo abre, en una reacción gozosa, al misterio del
hermano; la solitariedad, por el contrario, sumerge al
hombre en el mar triste y estéril del aislamiento. Su mundo
es un mundo temible, hundido siempre en la noche.



Por eso la solitariedad deriva rápidamente en
perturbaciones mentales por las que se produce una
disociación de las funciones anímicas, aproximándose
fácilmente el solitario al borde de la locura.

La solitariedad recuerda, o se parece, a la invalidez de un
niño pequeño, que no puede valerse por sí mismo para
nada, en cuanto a las funciones elementales de la vida.
¿Qué sería de un niño, en el corazón del desierto o de la
selva? Sin duda moriría, en una agonía interminable.

* * *
 La solitariedad es a veces efecto de alguna perturbación
genética.

Otras veces, un sujeto, cuando se siente maltratado
injustamente por los demás o considera que no ha sido
suficientemente estimado, toma la vía del aislamiento como
actitud de arrogante venganza o como bandera de
autoafirmación.

Pero hay otra historia más frecuente. Un individuo llega a
una comunidad. Pasan los años. A su alrededor no ve más
que mundos individuales y noches cerradas. El hombre se
siente inseguro. Y, buscando seguridad, emprende el viaje
hacia sus regiones interiores. Allí encuentra la paz, pero una
paz parecida a la de los muertos.

Hay personas marcadas con el sello de la timidez. La tal
timidez no nació de alguna «herida» de la lejana infancia,
sino que proviene desde mucho más allá, desde las
distantes fronteras de las leyes genéticas. Ahora, un típico
tímido es siempre un fugitivo hacia dentro. Esta clase de
personalidades sólo se sienten bien cuando se retraen hasta
los últimos rincones de sí mismos.

* * *
 Hay personalidades de apariencia ambigua. Unos, en un
primer momento, parecen cerrados. Después de una larga



convivencia, resultan ser personas de profunda intimidad y
de fácil proximidad. En otros, en cambio, sucede lo
contrario: en un primer momento causan la impresión de
gran encanto personal y de fácil comunicación. Y después
de convivir con ellos bastante tiempo, uno llega a la
conclusión de que la comunicación con ellos sólo se
efectuaba en un primer plano, pero que en realidad eran
cerrados y solitarios, sin saberse los motivos de tal
comportamiento.

La solitariedad no es una actitud normal en el crecimiento
evolutivo de la personalidad. Las energías humanas,
latentes y concentradas en la intimidad de la persona,
tienden por su propia vitalidad explosiva a abrirse y
derramarse en dirección a los demás hermanos. Pero hay
algo, instalado en ciertos campos o niveles de la
personalidad, que bloquea el avance de aquel ímpetu y las
energías quedan frustradas e inhibidas.

Puertas que debieran estar abiertas quedan semicerradas
o completamente cerradas, impidiendo la entrada a
cualquier hermano, exceptuando quizá algún determinado y
exclusivo amigo.

El aislamiento o solitariedad se puede comparar a un
lento suicidio. Allí dentro, donde el individuo está replegado,
siempre es de noche y siempre hace frío. Necesariamente el
hombre acaba por enfermar. Y una vez enfermo, irá
caminando hacia el reino de las tinieblas y de la muerte. Allí
sólo habitan la tristeza, el vacío, el egoísmo químicamente
puro y, en fin, todas las fuerzas regresivas y agresivas.

Nosotros nacimos para salir y darnos. En otras páginas
veremos cómo salvarnos del aislamiento.

Ansiedad
 La enfermedad típica de los fugitivos, y sobre todo de los
solitarios, es la ansiedad, debido a que ella es



fundamentalmente vacío, y el síntoma específico de ambos
grupos es también el vacío o paralización de las energías.

La ansiedad es hija del miedo y hermana de la angustia,
pero no se sabe dónde comienzan y dónde terminan sus
correspondientes fronteras. Nace y vive –la ansiedad– entre
la tristeza y el temor, entre el vacío y la violencia, entre la
lucha y la inercia. Se parece a la apatía o tedio de la vida, y
se pueden sentir ganas de morir por momentos, pero no es
compulsiva ni agitada.

Cuando la ansiedad es de carácter neurótico, significa que
tiene hundidas sus raíces en los conflictos profundos y en
los problemas no resueltos.

* * *
 Los soldados de un campo de batalla, si el enemigo está a la
vista, sienten miedo, pero combaten. Mas, si quedan
incomunicados, aislados de la retaguardia porque el
enemigo les cortó las líneas telefónicas, entonces se
apodera de ellos la ansiedad y quedan paralizados sin saber
qué hacer.

Lo peor de la ansiedad es que ella surge desde
profundidades tan remotas y tan ignotas, que el ansioso es
una víctima infeliz que no sabe cómo luchar, contra quién
luchar, qué estrategia escoger y cuáles son las armas de
combate, y él queda ahí, inerte, atrapado entre fuerzas
cruzadas, y vive tenso, con una tensión que no es la de la
angustia, pero es más profunda y más permanente que la
angustia.

Si, al atravesar una calle, te das cuenta de que se te viene
encima un coche a gran velocidad, sientes miedo, pero ese
miedo pone tus pies en movimiento para colocarte en lugar
seguro. Pero si de repente te encuentras en medio de
coches que vienen sobre ti desde todas las direcciones,
seguramente vas a sentirte paralizado por la ansiedad.



Es –la ansiedad– una sensación tensa y latente, en que se
juntan la parálisis de la catalepsia con la angustia del parto,
el pánico del vértigo con el presentimiento de un temblor de
tierra.

Se dan diferentes grados y formas de ansiedad.
Una es la ansiedad del individuo a quien le comunican que

tiene pocos días de vida o constata que ha sido calumniado.
Y otra, cuando presiente la amenaza de quedar marginado
en el seno de la comunidad, o de que ya no es querido, o de
que su «imagen» ha quedado notablemente deteriorada.
Cuando, en una comunidad, cada cual busca su propio
rumbo y sólo se preocupa de sus propios intereses, ¡están
tan juntos y tan distantes!, todos ellos sufrirán el asalto de
la ansiedad, a no ser que la supriman a base de fuertes
compensaciones.

* * *
 La fuente fecunda de la ansiedad es la falta de sentido en la
vida, es decir, el vacío. Tanto los fugitivos, como los
solitarios sobre todo, son ramas desprendidas del árbol de
la vida y muertas. El árbol es su propio misterio. ¿Quién
soy? ¿Cuál es el proyecto fundamental de mi vida? ¿Cuáles
son los compromisos que mantienen en pie ese proyecto?
¿Soy consecuente con esos compromisos y conmigo mismo?

Al hecho de ser uno mismo llaman autenticidad.
Cualquiera que caiga por la pendiente de la incoherencia
vital se verá poblado por las sombras de la ansiedad, tanto
en el matrimonio como en la fraternidad.

El peor de los sufrimientos –la ansiedad– deriva del peor
de los males: no saber para qué se está en este mundo. Por
eso hemos dicho que la ansiedad se parece a un lento
suicidio y a la región de la muerte. Decía Nietzsche que
quien tiene un objetivo en la vida es capaz de soportar
cualquier cosa. Y yo agregaría que aquella vida que sea



poseedora de un sentido jamás conocerá la ansiedad, al
menos la ansiedad profunda y permanente.

Una comunidad religiosa sin calor fraterno, sin vida de
oración, dudando de la validez de su trabajo ministerial,
sabiendo que se vive una sola vez y no sabiendo si esa sola
vez nos equivocamos o no, preguntándose cada día si ese
proyecto de vida tiene todavía sentido o si ya caducó,
viendo que los años pasan y que la juventud ya se fue y
Dios llegó a ser una palabra vacía..., esa comunidad, ese
hermano va a ser asaltado y dominado por la ansiedad
permanente.

* * *
 La ansiedad generalizada es un fenómeno típico de las
épocas de transición, de las vísperas de caída de las
grandes hegemonías y, sobre todo, de todo aquello que
signifique agonía o desaparición.

En las épocas de transición el individuo queda sin suelo
firme bajo sus pies, no sabe en qué dirección caminar, un
velo cubre el futuro y la niebla de la ansiedad penetra y
ocupa todo su interior.

Nunca se vio tanta ansiedad en el rostro de los hermanos,
y sobre todo de las hermanas, como en nuestra época.
Derribaron a golpes la muralla de los valores de la
institución religiosa. Los «teóricos» pusieron en jaque los
valores de los tres votos. Se anunció con tanto desparpajo
como superficialidad que la vida religiosa, como institución,
ya caducó. Metieron de contrabando a los nuevos
«profetas», como elemento de reflexión dialéctica: Freud,
Marx y Nietzsche. Llegó la desorientación, el vacío, se les
movió el suelo y muchísima gente quedó presa de pánico y
ansiedad. No se puede generalizar. Pero mucho de esto
sucedió.

Nunca olvidaré la expresión ansiosa de aquel venerable
religioso de 70 años, que me decía: he vivido con alta



fidelidad los tres votos religiosos casi durante 50 años. Y
ahora, al final... ¿me dicen que eso no vale nada?
 

«El hombre se halla “arrojado” a un mundo
incomprensible. Casi no puede evitar una corriente
subterránea de miedo, con remolinos de agudo pánico.
Vive en una vorágine de inestabilidad, soledad y
sufrimiento, bajo la amenaza del espectro de la muerte
y la nada. Querría escapar del agobio de la ansiedad. La
falta de sentido es más terrible que la angustia, porque
si existe un propósito definido de la vida, es posible
soportar la angustia y el terror.

  Cuando se pregunta a alguien si tiene designios por
los que daría su vida, en la mayoría de los casos se
obtiene una respuesta afirmativa. Hasta el hombre más
deprimido, si le preguntamos crudamente: “Entonces,
¿por qué no se suicida usted?”, quedará asustado al
principio, y luego encontrará razones, que estaban
semiocultas, por las que vale la pena seguir viviendo.

Podemos poner en juego nuestra vida por el valor de
algún “proyecto personal”, aun cuando no estemos
seguros del éxito. Los miembros de la resistencia
francesa en la Europa de Hitler sabían que tenían pocas
probabilidades de éxito, pero sentían que su objetivo
era algo por lo que valía la pena dedicar una vida y
hasta sacrificarla. Los sufrimientos y la muerte son
superados cuando el hombre tiene un ideal»[1].

  El sentido de la vida para un religioso es, sin duda, Dios
mismo. En la flor de su juventud, el religioso se dejó seducir
por la personalidad de Jesucristo, se convenció de que
Cristo era una causa que valía la pena, renunció a otras
opciones y dijo: Jesucristo, mi Señor, me embarco contigo;
vámonos a alta mar, y sin retorno; ¡hasta la otra orilla!

Desde aquel día, Dios fue para él fortaleza en la debilidad,
consuelo en la desolación, todos sus deseos se colmaron,



todas sus regiones se cubrieron de Presencia, todas sus
capacidades se transformaron en plenitudes y... la ansiedad
fue desterrada para siempre.

El único problema del religioso es que Dios sea, en él y
para él, verdaderamente vivo. Si esta condición se cumple,
podrán amenazar a este hombre los fracasos, las
enfermedades y la muerte. Pero nunca la ansiedad. Dios lo
liberó del supremo mal: el vacío de la vida.

Desterrados y solitarios
 Vamos, de nuevo, a trasponer los umbrales de la conciencia,
para enfrentarnos con nuestro propio misterio.

Aquí estoy. Nadie me pidió autorización para lanzarme a
esta existencia. Estoy aquí sin permiso mío. La existencia no
se me prepuso ni se me propuso: se me impuso. En esto de
que yo, ahora, exista y piense, no tengo arte ni parte. Puedo
decir que, en cierto sentido, estoy «aquí» en contra de mi
voluntad. Estoy abocado a la muerte, igual que el día está
abocado a la noche. No opté por esta vida, como tampoco
opto por la muerte que me espera.

Estoy hundido en la sustancia del tiempo, igual que las
raíces del árbol en la tierra. Yo no soy porque paso; y el
verbo ser sólo se puede aplicar a Aquel que nunca pasa.
Sólo Dios es.

Montado sobre este potro que es el tiempo –del cual no
puedo descolgarme, aunque quisiera–, cada momento que
pasa es una pequeña despedida, porque estoy dejando
atrás tantas cosas que amo, y en cada momento muero un
poco.

* * *
 La vida no se nos da hecha y acabada como un traje. La
vida yo tengo que vivirla, o tiene que ser vivida por mí, es
decir, es un problema. El hombre es el ser más inválido e
indigente de la creación. Los demás seres no se hacen



problemas. Toda su vida está solucionada por medio de los
mecanismos instintivos. Un delfín, una serpiente o un
cóndor se sienten «en armonía» con la naturaleza toda,
mediante un conjunto de energías instintivas afines a la
Vida.

Los animales viven gozosamente sumergidos «en» la
naturaleza, como en un hogar, en una profunda «unidad»
vital con los demás seres. Se sienten plenamente realizados
–aunque no tengan conciencia de ello– y nunca
experimentan la insatisfacción. No saben de frustración ni
de aburrimiento.

El hombre «es», experimentalmente, conciencia de sí
mismo.

Al tomar conciencia de sí mismo, el hombre comenzó a
sentirse solitario, como expulsado de la familia, que era
aquella unidad original con la Vida. Aun cuando forma parte
de la creación, el hombre está, de hecho, aparte de la
creación. Comparte la creación, junto a los demás seres –
pero no con ellos– como si la creación fuese un hogar, pero,
al mismo tiempo, se siente fuera del hogar. Desterrado y
solitario.

Y no solamente se siente fuera de la creación, sino
también por encima de la misma. Se siente superior –y, por
consiguiente, en cierto sentido enemigo– a las criaturas,
porque las domina y las utiliza. Se siente señor, pero es un
señor desterrado, sin hogar ni patria.

Al tener conciencia de sí mismo, el hombre toma en
cuenta y mide sus propias limitaciones, sus impotencias y
posibilidades. Esta conciencia de su limitación perturba su
paz interior, la gozosa armonía en la que viven los seres que
están más abajo en la escala vital.

Al comparar las posibilidades con las impotencias, el
hombre comienza a sentirse angustiado. La angustia lo
sume en la frustración. La frustración lo lanza a un eterno
caminar, a la conquista de nuevas rutas y nuevas fronteras.


