
Holger Jessel

Leiblichkeit – Identität – Gewalt



Holger Jessel

Leiblichkeit –
Identität – Gewalt
Der mehrperspektivische Ansatz der 
psychomotorischen Gewaltprävention



1. Auflage 2010

Alle Rechte vorbehalten
© VS Verlag für Sozialwissenschaften | Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2010

Lektorat: Dorothee Koch / Tanja Köhler

VS Verlag für Sozialwissenschaften ist eine Marke von Springer Fachmedien. 
Springer Fachmedien ist Teil der Fachverlagsgruppe Springer Science+Business Media.
www.vs-verlag.de 

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede
Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist
ohne Zustimmung des Verlags unzulässig und strafbar. Das gilt insbeson dere
für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspei-
cherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Die Wiedergabe von Gebrauchsnamen, Handelsnamen, Warenbezeichnungen usw. in diesem
Werk berechtigt auch ohne besondere Kennzeichnung nicht zu der Annahme, dass solche
Namen im Sinne der Warenzeichen- und Markenschutz-Gesetzgebung als frei zu betrachten
wären und daher von jedermann benutzt werden dürften.

Umschlaggestaltung: KünkelLopka Medienentwicklung, Heidelberg
Druck und buchbinderische Verarbeitung: STRAUSS GMBH, Mörlenbach
Gedruckt auf säurefreiem und chlorfrei gebleichtem Papier
Printed in Germany

ISBN 978-3-531-17560-7

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
<http://dnb.d-nb.de> abrufbar.

Zugl. Dissertation an der Philipps-Universität Marburg, 2008



 

Inhaltsverzeichnis 
 
 
 
 
 
 

Einleitung ..................................................................................................................... 11 
 
Teil I: Theoretische Perspektiven .............................................................................. 19 
 
1 Erkenntnistheoretische Grundlagen der psychomotorischen 

Gewaltprävention .......................................................................................... 21 
1.1 Der Radikale Konstruktivismus – wie erkennt der Mensch die Welt? .......... 24 

1.1.1 Der Radikale Konstruktivismus als Kognitionstheorie .......................... 25 
1.1.2 Die Theorie autopoietischer Systeme .................................................... 28 
1.1.3 Intersubjektivität, Kommunikation und Viabilität ................................. 29 
1.1.4 Konsequenzen des Radikalen Konstruktivismus ................................... 33 

1.2 Der interaktionistische Konstruktivismus – wie gestaltet der Mensch 
Beziehungen? ................................................................................................ 37 

1.2.1 Das Symbolische, das Imaginäre und das Reale – drei Ebenen 
menschlichen Erlebens und Handelns ................................................... 38 

1.2.2 Konstruktion, Rekonstruktion und Dekonstruktion -                                       
drei Perspektiven einer konstruktivistischen Pädagogik ........................ 44 

1.2.3 Konsequenzen des interaktionistischen Konstruktivismus .................... 47 
1.3 Die Personzentrierte Systemtheorie – wie wird der Mensch zur                            

Person? .......................................................................................................... 50 
1.3.1 Die Ordnung unserer Lebenswelt .......................................................... 51 
1.3.2 Grundkonzepte der Synergetik .............................................................. 53 
1.3.3 Prozesse der Sinnkonstruktion ............................................................... 56 
1.3.4 Konsequenzen der Personzentrierten Systemtheorie ............................. 60 

1.4 Die Theorie der fraktalen Affektlogik – wie denkt und fühlt der         
Mensch? ......................................................................................................... 62 

1.4.1 Grundannahmen..................................................................................... 63 
1.4.2 Der Zusammenhang von Affekt, Kognition und Logik ......................... 64 
1.4.3 Fraktale Affektlogik .............................................................................. 70 
1.4.4 Konsequenzen der Theorie der fraktalen Affektlogik ............................ 72 

1.5 Konsequenzen der erkenntnistheoretischen Einordnung ............................... 73 
 
2 Identitätstheoretische Grundlagen der psychomotorischen 

Gewaltprävention .......................................................................................... 77 
2.1 Postmoderne Herausforderungen - Verabschiedung von            

Einheitszwängen und Begrüßung von Pluralität ............................................ 79 
2.1.1 Gesellschaftliche Konsequenzen postmodernen Denkens ..................... 81 



6 
 

2.1.2 Individuelle Konsequenzen postmodernen Denkens ............................. 83 
2.1.3 Theoretische und epistemologische Konsequenzen                      

postmodernen Denkens .......................................................................... 84 
2.1.4 Die alltägliche Identitätsarbeit von Jugendlichen in                       

postmodernen Gesellschaften ................................................................ 86 
2.2 Die Bedeutung von Körper, Leib und Bewegung für die 

Identitätsentwicklung von Jugendlichen ........................................................ 91 
2.2.1 Annäherungen an den Körper- und Leibbegriff ..................................... 95 
2.2.2 Der Mensch im Spannungsfeld von Leibsein und Körperhaben 

(Helmuth Plessner) .............................................................................. 100 
2.2.2.1 Der Begriff der Doppelaspektivität und das Wesen der                

Grenze.............................................................................................. 100 
2.2.2.2 Die exzentrische Positionalität des Menschen ................................. 105 
2.2.2.3 Identitätsentwicklung als Aufgabe ................................................... 108 

2.2.3 Die Bedeutung des leiblichen Zur-Welt-Seins für die 
Identitätsentwicklung (Maurice Merleau-Ponty) ................................. 110 

2.2.3.1 Der Leib als Vermittler zwischen Ich und Welt .............................. 111 
2.2.3.2 Die Dialektik von leiblicher Erfahrung und Reflexion .................... 113 
2.2.3.3 Leibliche Intersubjektivität .............................................................. 115 

2.2.4 Die Bedeutung des leiblichen Spürens für die                
Identitätsentwicklung (Hermann Schmitz) .......................................... 117 

2.2.4.1 Der Leib als spürbare Erfahrung ...................................................... 118 
2.2.4.2 Leibliche Disposition und spürende Aufmerksamkeit ..................... 119 
2.2.4.3 Identitätsentwicklung im Spannungsfeld von Spüren, 

Selbstdistanzierung und spürbarer Selbstgewissheit........................ 121 
2.2.4.4 Leibliche Kommunikation ............................................................... 124 

2.2.5 Der Habitus als Schnittstelle zwischen gesellschaftlichen         
Strukturen und leiblich-körperlichen Handlungen                            
(Pierre Bourdieu) ................................................................................. 125 

2.2.5.1 Leib, Körper und die soziale Entwicklung des Habitus ................... 126 
2.2.5.2 Bewältigungsverhalten - der Habitus als praxisgenerierender     

Spürsinn ........................................................................................... 128 
2.2.5.3 Der Körper als Kapital und als Medium für die                   

Identitätsarbeit von Jugendlichen .................................................... 129 
2.2.6 Reflexive Leiblichkeit: Ein Leib-Körperfundiertes             

Identitätsmodell ................................................................................... 131 
2.3 Die Bedeutung des Geschlechts für die Identitätsentwicklung .................... 135 

2.3.1 Bedingungsfaktoren des Geschlechterdualismus ................................. 137 
2.3.2 Der Körper-, Leib- und Bewegungsaspekt der       

Zweigeschlechtlichkeit ........................................................................ 141 
2.4 Zur Relevanz sozialer Netzwerke für die Identitätsentwicklung ................. 142 
2.5 Der Prozess der Identitätsentwicklung ........................................................ 145 

2.5.1 Identitätsarbeit als retro- und prospektiver Prozess ............................. 146 
2.5.2 Identität als Passungsarbeit .................................................................. 147 



7 
 

2.5.3 Identität als Ressourcenarbeit .............................................................. 148 
2.5.4 Identität als Narrationsarbeit ................................................................ 149 

2.6 Integrations- und Differenzierungsleistungen der              
Identitätsentwicklung .................................................................................. 150 

2.6.1 Die Bedeutung von Grundbedürfnissen für die             
Identitätsentwicklung von Jugendlichen .............................................. 151 

2.6.1.1 Das Bedürfnis nach Orientierung und Kontrolle ............................. 152 
2.6.1.2 Das Bedürfnis nach Lustgewinn und Unlustvermeidung ................ 154 
2.6.1.3 Das Bedürfnis nach positiven zwischenmenschlichen            

Beziehungen .................................................................................... 155 
2.6.1.4 Das Bedürfnis nach Selbstwerterhöhung ......................................... 157 
2.6.1.5 Das Konsistenzprinzip ..................................................................... 159 

2.6.2 Das Identitätsgefühl ............................................................................. 162 
2.6.3 Anerkennung und Autonomie .............................................................. 164 
2.6.4 Authentizität und subjektive Stimmigkeit ........................................... 166 

 
3 Gewalttheoretische Grundlagen der psychomotorischen 

Gewaltprävention ........................................................................................ 169 
3.1 Zur Relevanz der Thematik für die Psychomotorik ..................................... 172 
3.2 Zur Terminologie von Aggression und Gewalt ........................................... 175 

3.2.1 Der Aggressionsbegriff ........................................................................ 177 
3.2.2 Der Gewaltbegriff ................................................................................ 180 

3.3 Erscheinungsformen von Aggression und Gewalt ....................................... 188 
3.3.1 Motivationale Hintergründe aggressiven und gewalttätigen            

Verhaltens ............................................................................................ 189 
3.3.2 Individuelle und kollektive Aggressions- und                            

Gewaltphänomene ............................................................................... 191 
3.3.3 Aggressions- und Gewaltphänomene in verschiedenen                           

Kontexten ............................................................................................ 193 
3.4 Erklärungsansätze zur Entstehung von Aggression und Gewalt ................. 194 

3.4.1 Postmoderne Herausforderungen als „Nährboden“ für              
Aggression und Gewalt? - Der modernisierungs- und 
individualisierungstheoretische Ansatz ............................................... 196 

3.4.2 Die Bedeutung von Körper, Leib und Bewegung in            
Erklärungsansätzen von Aggression und Gewalt ................................ 200 

3.4.2.1 Der Kreislauf von Gewalt und Missachtung .................................... 201 
3.4.2.2 Die Theorie der Objektbeziehung und das Verhältnis von 

Anerkennung und Gewalt ................................................................ 206 
3.4.2.3 Neurobiologische und evolutionspsychologische            

Erklärungsansätze ............................................................................ 210 
3.4.3 Geschlechtsspezifische Erklärungsansätze .......................................... 215 
3.4.4 Die Bedeutung sozialer Netzwerke für die Entstehung von             

Aggression und Gewalt ....................................................................... 219 
3.4.4.1 Das Familien-Risiko-Modell ........................................................... 220 



8 
 

3.4.4.2 Subkulturtheorien ............................................................................ 226 
3.4.4.3 Etikettierungstheorien ...................................................................... 229 

3.4.5 Prozesse, Integrations- und Differenzierungsleistungen der 
Identitätsentwicklung und ihre Bedeutung für die Entstehung                          
von Aggression und Gewalt ................................................................. 231 

3.4.5.1 Die Frustrations-Aggressions-Theorie ............................................. 231 
3.4.5.2 Die Theorie der Selbstkontrolle ....................................................... 234 
3.4.5.3 Lerntheoretische Ansätze ................................................................. 237 

3.5 Zusammenfassung und Konsequenzen für die Problemstellung ................. 242 
 
Teil II: Ansatzanalyse ............................................................................................... 247 
 
4 Präventionstheoretische Grundlagen der psychomotorischen 

Gewaltprävention ........................................................................................ 249 
4.1 Der Begriff der Prävention .......................................................................... 250 
4.2 Vom Präventionsgedanken zum Empowerment-Konzept ........................... 256 
4.3 Der Begriff der Gewaltprävention ............................................................... 261 

 
5 Zur Relevanz psychomotorischer Ansätze für die              

Gewaltprävention ........................................................................................ 269 
5.1 Der Kompetenztheoretische Ansatz ............................................................ 269 
5.2 Der Verstehende Ansatz .............................................................................. 273 
5.3 Systemisch-konstruktivistische Positionen .................................................. 280 
5.4 Praxeologische Konsequenzen .................................................................... 287 

 
Teil III: Praxeologie: Der mehrperspektivische Ansatz der              

psychomotorischen Gewaltprävention ....................................................... 291  
 
6 Integration und Differenzierung der theoretischen             

Zusammenhänge .......................................................................................... 293 
6.1 Zum Verhältnis von Theorie und Praxis ...................................................... 294 
6.2 Rekapitulation: Theoretische Perspektiven der psychomotorischen 

Gewaltprävention ........................................................................................ 297 
6.2.1 Die erkenntnistheoretische Perspektive ............................................... 299 
6.2.2 Die identitätstheoretische Perspektive ................................................. 305 
6.2.3 Die gewalttheoretische Perspektive ..................................................... 315 
6.2.4 Die psychomotorische Perspektive ...................................................... 320 

6.3 Die Bedeutung von Mehrperspektivität im Kontext ethischer                        
Reflexionen ................................................................................................. 327 

6.3.1 Zur Terminologie: Ethik oder Moral? ................................................. 328 
6.3.2 Das Modell der Gewaltfreien Kommunikation .................................... 333 
6.3.3 Ethik und Koexistenz ........................................................................... 337 
6.3.4 Ethik, Empathie und die Bedeutung der Spiegelneurone .................... 339 
6.3.5 Ethik und Anerkennung ....................................................................... 341 



9 
 

6.4 Pädagogisch-therapeutische Grundhaltungen .............................................. 345 
6.5 Wirkkomponenten der psychomotorischen Gewaltprävention .................... 359 

6.5.1 Inkonsistenzreduktion durch Ressourcenaktivierung .......................... 363 
6.5.2 Destabilisierung von Störungsattraktoren durch                          

problemspezifische Interventionen ...................................................... 365 
6.5.3 Inkonsistenzreduktion durch Veränderung motivationaler                       

Schemata.............................................................................................. 368 
6.6 Dimensionen und Perspektiven der psychomotorischen                     

Gewaltprävention ........................................................................................ 373 
6.7 Systematik der Perspektivenkombinationen ................................................ 378 

 
7 Psychomotorische Gewaltprävention in der Praxis .................................. 391 

7.1 Zielgruppen der psychomotorischen Gewaltprävention .............................. 391 
7.2 Dimensionen und Perspektiven der psychomotorischen                            

Gewaltprävention in der Praxis ................................................................... 394 
7.2.1 Die intrapersonale Problemperspektive ............................................... 395 

7.2.1.1 Der implizite Funktionsmodus in der motivationalen                  
Perspektive (Feld 1/2) ...................................................................... 395 

7.2.1.2 Der explizite Funktionsmodus in der motivationalen                   
Perspektive (Feld 3/4) ...................................................................... 400 

7.2.1.3 Der implizite Funktionsmodus in der potentialen                           
Perspektive (Feld 5/6) ...................................................................... 404 

7.2.1.4 Der explizite Funktionsmodus in der potentialen                                   
Perspektive (Feld 7/8) ...................................................................... 408 

7.2.2 Die interpersonale Problemperspektive ............................................... 410 
7.2.2.1 Der implizite Funktionsmodus in der motivationalen                  

Perspektive (Feld 9/10) .................................................................... 410 
7.2.2.2 Der explizite Funktionsmodus in der motivationalen                   

Perspektive (Feld 11/12) .................................................................. 414 
7.2.2.3 Der implizite Funktionsmodus in der potentialen                           

Perspektive (Feld 13/14) .................................................................. 417 
7.2.2.4 Der explizite Funktionsmodus in der potentialen                         

Perspektive (Feld 15/16) .................................................................. 421 
7.2.3 Die intrapersonale Ressourcenperspektive .......................................... 423 

7.2.3.1 Der implizite Funktionsmodus in der motivationalen                       
Perspektive (Feld 17/18) .................................................................. 424 

7.2.3.2 Der explizite Funktionsmodus in der motivationalen                    
Perspektive (Feld 19/20) .................................................................. 425 

7.2.3.3 Der implizite Funktionsmodus in der potentialen                        
Perspektive (Feld 21/22) .................................................................. 426 

7.2.3.4 Der explizite Funktionsmodus in der potentialen                          
Perspektive (Feld 23/24) .................................................................. 428 

7.2.4 Die interpersonale Ressourcenperspektive .......................................... 430 



10 
 

7.2.4.1 Der implizite Funktionsmodus in der motivationalen                  
Perspektive (Feld 25/26) .................................................................. 430 

7.2.4.2 Der explizite Funktionsmodus in der motivationalen                  
Perspektive (Feld 27/28) .................................................................. 434 

7.2.4.3 Der implizite Funktionsmodus in der potentialen                           
Perspektive (Feld 29/30) .................................................................. 436 

7.2.4.4 Der explizite Funktionsmodus in der potentialen                                                
Perspektive (Feld 31/32) .................................................................. 438 

7.3 Der Prozess der psychomotorischen Gewaltprävention .............................. 439 
7.3.1 Klärung von Anlässen, Anliegen und Aufträgen ................................. 439 
7.3.2 Prozessorientierte Diagnostik .............................................................. 445 
7.3.3 Auswahl entwicklungsfördernder Settings .......................................... 451 

7.3.3.1 Familienbezogene Maßnahmen ....................................................... 452 
7.3.3.2 Gruppenbezogene Maßnahmen ....................................................... 457 
7.3.3.3 Individuumsbezogene Maßnahmen ................................................. 460 

7.3.4 Herstellung von Stabilitätsbedingungen .............................................. 461 
7.3.5 Auseinandersetzung mit Entwicklungsthemen .................................... 466 
7.3.6 Selbst-Bemächtigung ........................................................................... 471 
7.3.7 Auswertung .......................................................................................... 476 

 
Reflexion und Ausblick ............................................................................................. 479 
 
Literaturverzeichnis .................................................................................................. 483 
 
Abbildungsverzeichnis .............................................................................................. 504 
 
Tabellenverzeichnis ................................................................................................... 505 
 



 

Einleitung 
 
 
 
 
 
  
Gewalt ist nicht nur als Handlungsoption permanent verfügbar, sondern ebenso als 
Kommunikationsthema. Im ersten Fall konstituiert diese prinzipielle Verfügbarkeit ein 
Machtverhältnis, das durch ein Handeln wider den Willen eines anderen Menschen 
charakterisiert ist, während es im zweiten Fall um Macht in Kommunikations-
beziehungen geht. Nicht nur die Ausübung von Gewalt erzielt demnach Aufmerksam-
keit, sondern auch das Sprechen über Gewalt, da beide Aspekte auf ein großes 
Bedrohungspotential verweisen. Insofern ist der Begriff, ähnlich wie der der 
Aggression, in vielerlei Hinsicht instrumentalisierbar.  

Die besondere Herausforderung in der Auseinandersetzung mit der Gewalt-
thematik besteht nun darin, dass man nicht nur auf der Handlungsebene, sondern auch 
in begrifflicher Hinsicht mit zahlreichen komplexen, ambivalenten und teilweise 
widersprüchlichen Zusammenhängen konfrontiert wird. Mit der Verwendung eines 
bestimmten Gewalt- bzw. Aggressionsbegriffs wird demnach eine Unterscheidung 
eingeführt, die zwar auf psychosoziale Wirklichkeiten verweist, mit diesen jedoch nicht 
ikonisch übereinstimmt und zwangsläufig mit einer Perspektivität verbunden ist. 
Diesen grundlegenden Zusammenhang gilt es zu berücksichtigen, wenn im Folgenden 
von Gewalt und Aggression die Rede ist. 

Der Begriff der Perspektive erhält seine besondere Relevanz vor dem Hintergrund 
postmodernen und konstruktivistischen Denkens. In ihm bündelt sich die Annahme der 
Beobachterabhängigkeit jeglicher Erkenntnis. Jede Aussage und jede Wahrnehmung 
bedarf demnach der komplementären Angabe der Aussage- bzw. Wahrnehmungs-
bedingungen und insofern ist die Forderung nach Mehrperspektivität beinahe zwangs-
läufig.1  

Entsprechend dieser Überlegungen steht am Anfang der vorliegenden Arbeit auch 
nicht die Diagnose einer Zunahme von aggressiven bzw. gewalttätigen Handlungen bei 
                                                           
1  Der Begriff der Mehrperspektivität hat im pädagogischen Kontext eine mehr als 30jährige Geschichte 

(vgl. Neumann 2004, 8) und muss seinerseits wiederum mehrperspektivisch betrachtet werden. Die in 
dieser Arbeit eingenommene Perspektive auf Mehrperspektivität ist nicht gleichzusetzen mit derjenigen 
der Sachkundedidaktik der 70er Jahre oder der Sportdidaktik, die als mehrperspektivischer Sportunterricht 
die Diskussion und Bildungsplanentwicklung bis heute mitbestimmt (vgl. Neumann/Balz 2004). Der 
Begriff der Mehrperspektivität, wie er im Ansatz des mehrperspektivischen Sportunterrichts verwendet 
wird, enthält jedoch einige Charakteristika, die auch für den mehrperspektivischen Ansatz der 
psychomotorischen Gewaltprävention relevant sind, hierzu gehören in erster Linie: die Bewusstheit des 
Perspektivenwechsels, die Bedeutung von Mehrperspektivität als Schlüsselqualifikation für soziales, 
interdisziplinäres und transversales Lernen, die Stiftung von Widersprüchen, die Auflösung von 
Selbstverständlichkeiten, die Abkehr von Wahrheits- und Richtigkeitsansprüchen, die Bedeutung von 
Mehrperspektivität für die Persönlichkeitsentwicklung, die zentrale Relevanz der Anerkennungsdimension 
und der kritische Blick auf Tendenzen der Perspektivenintegration trotz postmoderner Pluralität (vgl. 
Neumann 2004, 11ff). 



12 
 

Jugendlichen oder die Feststellung, dass sich die Qualität dieser Handlungen verändert 
habe (zu beiden Thesen lassen sich ohne Schwierigkeiten Gegenthesen finden; zu em-
pirischen Ergebnissen, die diese Thesen stützen, existieren ebenfalls zahlreiche 
gegensätzliche Befunde (vgl. hierzu u.a. Jannan 2010, 16ff; Wahl/Hees 2009, 11 – 21), 
wobei die Frage, welche denn nun stimmen, konstruktivistisch betrachtet un-
entscheidbar ist), sondern die – ebenfalls perspektivische – Beobachtung, dass Gewalt 
und Aggression in ihren unterschiedlichen Ausprägungen nach wie vor massive 
Probleme darstellen, die nach umfassenden und differenzierten Bewältigungs-
möglichkeiten verlangen.  

In der Auseinandersetzung mit bisherigen Bewältigungsmöglichkeiten im Kontext 
der Gewaltforschung ist die Forderung nach Mehrperspektivität beinahe ubiquitär (vgl. 
u.a. Cierpka 2005a; Heitmeyer/Soeffner 2004; Heitmeyer et al. 1995; Imbusch 2004; 
Kilb 2010, 29f; Weidner/Kilb/Jehn 2003). Festzustellen ist bislang jedoch eine weitge-
hende Vernachlässigung psychomotorischer2 Perspektiven – nicht nur im Rahmen 
konkreter Präventionskonzepte, sondern auch im Hinblick auf theoretische und 
metatheoretische Begründungszusammenhänge. Diese Beobachtung ist insbesondere 
deshalb erstaunlich, weil Gewalt ihrem Wesenskern nach unmittelbar an die 
Körperlichkeit, Leiblichkeit und Emotionalität der Akteure gebunden ist.  

Diese enge Verschränkung betrifft nicht nur unterschiedlichste Gewaltformen 
(physische, psychische, verbale, sexualisierte und auch strukturelle Gewalt), sondern 
vor allem den übergeordneten und letztlich untrennbaren Zusammenhang von 
Wahrnehmen, Erleben, Denken, Fühlen und Handeln. Dieser innerhalb der psycho-
motorischen Konzeptentwicklung und Praxis seit jeher im Vordergrund stehende 
Zusammenhang liefert einen wichtigen Beitrag zu einem vertieften Verständnis sowie 
zur Prävention von Gewaltdynamiken und –karrieren. 

Die aktuelle Gewaltforschung hat darüber hinaus gezeigt, dass die Genese von 
gewalttätigen Verhaltensweisen ebenfalls eng an die Körper- und Leiberfahrungen 
sämtlicher Beteiligter gekoppelt ist (vgl. u.a. Sutterlüty 2003; 2008). Missachtungs- 
und Ohnmachtserfahrungen stellen bedeutsame Risikofaktoren für die trans-
generationale Übertragung von Gewalt sowie für den Kreislauf von familiären 
Gewalterfahrungen und außerfamiliärer Gewalt dar. Diese Erfahrungen hinterlassen in 
der Regel deutliche Spuren, häufig auf der basalen Ebene der leiblichen Integrität (vgl. 
van der Kolk 2006, IX). Das bedeutet jedoch zugleich, dass sich Menschen diesen 
                                                           
2  In der vorliegenden Arbeit werden die Begriffe Psychomotorik und Motologie synonym gebraucht. In 

Übereinstimmung mit der Vorstellung Jürgen Seewalds (vgl. 2006, 282) wird davon ausgegangen, dass 
sich die beiden Gebiete lediglich institutionell, nicht jedoch inhaltlich unterscheiden: „Die Motologie 
versteht sich als ein Lehr- und Forschungsgebiet mit eigener Fachsystematik. Diese wird durch die 
Ausbildungsfunktion im Rahmen des Masterstudienganges Motologie geradezu erzwungen. Die 
Psychomotorik ist akademisch in größere Fachdiskurse eingebunden, etwa den der Sonderpädagogik, und 
hat deshalb keinen Bedarf nach einer eigenen Fachsystematik. Dieser institutionelle Unterschied hat auch 
Auswirkungen auf die inhaltliche Ebene. So wird der Motologie in besonderer Weise ein 
systematisierender Überblick über die Konzepte der Psychomotorik und ihre Hintergründe von ihren 
Studierenden abverlangt. Es gibt deshalb in der Motologie ein Ordnungsinteresse, nämlich die bunte 
Vielfalt der praktischen Psychomotorik immer wieder nach theoretischen Zusammenhängen zu 
durchleuchten bzw. solche Zusammenhänge zu erzeugen und als Ordnungsvorschläge in den Fachdiskurs 
einzuspeisen“ (ebd.).  



13 
 

Spuren meist nicht vom Bewusstsein aus, gleichsam top-down gesteuert, nähern 
können, sondern – wie die Traumaforschung eindrücklich gezeigt hat (vgl. ebd.; 
Levine/Kline 2007; Opitz-Gerz 2008) – in erster Linie bottom-up gesteuert, nämlich 
über körperlich-leibliche Erfahrungen. Auch dieser Zusammenhang spricht für eine 
grundlegende Erweiterung der Gewalt(präventions)forschung um eine psycho-
motorische Perspektive. 

Ein weiteres Motiv für eine solche Erweiterung resultiert aus der Beobachtung, 
dass körper- und bewegungsorientierte Ansätze direkt an einer wesentlichen Ressource 
von Kindern und Jugendlichen ansetzen, an deren leiblicher Verankerung in der Welt. 
Aus psychomotorischer Perspektive werden über Körper-, Leib- und Bewegungs-
erfahrungen zugleich unmittelbare Erfahrungen der Kontrolle und Selbstwirksamkeit, 
des Lustgewinns, der Selbstwerterhöhung sowie positive zwischenmenschliche 
Erfahrungen ermöglicht. Diese ressourcen- und bedürfnisorientierten Qualitäten sind an 
sich bereits entwicklungsfördernd, sie stellen darüber hinaus jedoch die wesentlichen 
Voraussetzungen dafür dar, dass sich Kinder und Jugendliche auch schwierigen 
Entwicklungsthemen stellen wollen bzw. können (vgl. Grawe 1998).  

Hier besteht ein Zusammenhang zu zwei weiteren Motiven: Die Unmittelbarkeit 
von Körpererfahrungen trägt nicht nur zur Bedürfnisbefriedigung bei, sondern ist 
zugleich klärend und bewusstseinsschaffend und kann im Sinne einer reflexiven 
Leiblichkeit zur Grundlage von individuell bedeutsamen Reflexionsprozessen werden. 
Darüber hinaus kann nicht genug betont werden, dass pädagogische und therapeutische 
Beziehungen immer zwischenleibliche Beziehungen sind. Dieses Phänomen gehört zu 
den klassischen Untersuchungsgegenständen der Psychomotorik und wird mit Hilfe der 
Konzepte des psychomotorischen bzw. tonischen Dialogs sowie der leiblich-szenischen 
Resonanz thematisiert.  

Da der Begriff der Gewaltprävention auch im Titel dieser Arbeit auftaucht, soll 
seine Verwendung kurz erläutert werden. Folgt man der Systematik Jürgen Seewalds 
(vgl. 2006, 282), so können insgesamt vier grundlegende und fachübergreifende 
Begründungsformen der Körper- und Bewegungsarbeit unterschieden werden, die 
pädagogisch-bildungstheoretische, die therapeutische, die entwicklungsfördernde und 
die gesundheitsfördernde. Hier wird deutlich, dass das Präventionsparadigma keine 
eigene Begründungsform im Kontext der Motologie bzw. Psychomotorik darstellt. Ich 
verwende den Begriff im Rahmen dieser Arbeit in erster Linie deshalb, weil er 
Anschlussfähigkeit an den Gewaltpräventionsdiskurs herstellt. Das heißt nicht, dass der 
Präventionsbegriff unreflektiert übernommen wird. Die Bezugnahme auf diesen 
Kernbegriff der Gewaltforschung macht es vielmehr möglich, konzeptionelle Unter-
schiede zwischen bestehenden Präventionsmodellen und dem mehrperspektivischen 
Ansatz der psychomotorischen Gewaltprävention herauszuarbeiten. Dabei wird sich 
zeigen, dass der vorliegende Ansatz dem Entwicklungsförderungsparadigma am 
nächsten steht. 

Der mehrperspektivische Ansatz der psychomotorischen Gewaltprävention 
orientiert sich im Hinblick auf seine erkenntnistheoretischen Grundlagen (Kap. 1) am 
systemisch-konstruktivistischen Paradigma. Der Radikale Konstruktivismus (vgl. u.a. 
Schmidt 1987) dient in diesem Zusammenhang als Metatheorie, die maßgebliche 



14 
 

Argumente für Pluralität, Mehrdimensionalität und Perspektivenvielfalt liefert. Eine 
solche Mehrperspektivität betrifft nicht nur die theoretische Konstruktion der Arbeit, 
sondern insbesondere auch die für den Kontext der Gewaltprävention grundlegende 
interdisziplinäre Kooperation sowie die Beziehungsgestaltung mit und zwischen 
einzelnen Klienten. In metatheoretischer Hinsicht werden nicht nur verschiedene 
systemisch-konstruktivistische Zugänge, sondern gleichberechtigt auch wesentliche 
(leib)phänomenologische Theorieentwürfe berücksichtigt (vgl. Kap. 2.2). Ungeachtet 
der Problematik der potentiellen Unverträglichkeit unterschiedlicher Wissenschafts-
traditionen und trotz der Streitfrage der Inkompatibilität dualistischer und nicht-
dualistischer Theorien wird dennoch an dieser mehrperspektivischen Ausrichtung 
festgehalten. Sie entspricht nicht nur den Prämissen des Radikalen Konstruktivimus 
(vgl. Kap. 1.1), sondern führt vor allem zu einer deutlichen Erweiterung des 
theoretischen und praxeologischen (gewaltpräventiven) Möglichkeitsraumes. In 
Erweiterung des Radikalen Konstruktivismus wird auf den Ansatz des 
interaktionistischen Konstruktivismus (vgl. Reich 1998; 2002) zurückgegriffen, der 
zwar dessen Kernannahme der Konstruktivität jeglicher Wahrnehmung übernimmt, 
diese jedoch deutlicher auf implizite Inhalts- und Beziehungsprozesse überträgt. Die 
Personzentrierte Systemtheorie von Jürgen Kriz (vgl. u.a. 1999; 2004) beschreibt im 
Anschluss daran die dynamischen und sinnkonstituierenden Wirklichkeitskons-
truktionen in verschiedenen Lebenswelten und eröffnet einen differenzierten Blick auf 
Sinn-Attraktoren, Komplettierungsdynamiken, afferente, efferente und selbstreferente 
Kommunikationsprozesse und deren Vernetzung mit Körperprozessen und sozialen 
Interaktionsprozessen (vgl. Kriz 2004, 64). In einem vierten erkenntnistheoretischen 
Zugang werden die Potentiale der Theorie der fraktalen Affektlogik von Luc Ciompi 
(vgl. 2005) herausgearbeitet. Seine auf chaos- und selbstorganisationstheoretischen 
Modellen basierende Theorie verfolgt das übergeordnete Ziel, die emotionalen 
Grundlagen von Denken und Verhalten in individuellen Mikro- sowie sozialen 
Makroprozessen unter systemdynamischen Gesichtspunkten zu verstehen und deren 
Beziehung zu körperlichen Prozessen zu verdeutlichen. 

Aus diesen vier Perspektiven ergeben sich bedeutsame Konsequenzen für die 
psychomotorische Gewaltprävention, die sowohl die Auseinandersetzung mit ethischen 
Fragestellungen und pädagogischen Grundhaltungen als auch die Formulierung 
konkreter Präventionsmaßnahmen betreffen. Mit Arist von Schlippe und Jochen 
Schweitzer (vgl. 2000, 116) wird davon ausgegangen, dass die pädagogisch-
therapeutischen Grundhaltungen sowie die mit diesen verbundene Beziehungs-
gestaltung die zentralen Wirkfaktoren in der Arbeit mit Menschen darstellen, da sie die 
Verbindung zwischen wissenschaftlichen Konzepten und konkreten Methoden bzw. 
Techniken ermöglichen. Wegen ihres intuitiven und impliziten Charakters sind diese 
Haltungen der bewussten Reflexion jedoch häufig nur schwer zugänglich. Aufgrund 
dessen werden im Rahmen der erkenntnistheoretischen Diskussion die Voraus-
setzungen für eine solche reflektierte Auseinandersetzung geschaffen; sie verweisen 
zugleich auf implizite, leibliche Beziehungsprozesse, die ein wesentlicher Gegenstand 
der motologischen Theoriebildung sind und mittlerweile durch eine wachsende Zahl 



15 
 

empirischer Studien innerhalb der Neurobiologie untersucht werden (vgl. u.a. Bauer 
2005; Geuter 2006a; 2006b; Greenspan/Shanker 2007). 

Auch wenn in dieser Arbeit die Entwicklung eines mehrperspektivischen Ansatzes 
der psychomotorischen Gewaltprävention im Vordergrund steht, so richtet sich der 
Fokus dennoch erst in zweiter Linie auf die Gewaltproblematik. Gewaltdynamiken sind 
– das ist eine zentrale Grundannahme dieser Arbeit – nur vor dem Hintergrund von 
Identitätsentwicklungsprozessen von Jugendlichen in ihren sozialen und lebens-
weltlichen Kontexten zu verstehen (Kap. 2). In Anlehnung an Keupp und Mitarbeiter 
(vgl. 2002, 7) wird Identitätsentwicklung als subjektiver Konstruktionsprozess 
aufgefasst, im Verlaufe dessen Jugendliche eine Passung von innerer und äußerer Welt 
suchen. Dieser aktive Konstruktionsprozess ist zwar mit zahlreichen Risiken verbunden 
(die unter anderem die Gewaltproblematik betreffen), er eröffnet jedoch auch die 
prinzipielle Chance einer selbstbestimmten und aktiven Lebensgestaltung. Zur 
Bewältigung der verschiedenen Identitätsherausforderungen sind Jugendliche – dies ist 
eine weitere zentrale Grundannahme - einerseits auf psychische, soziale und materielle 
Ressourcen angewiesen, andererseits steht ihnen jedoch eine Ressource permanent zur 
Verfügung: Ihr Körper bzw. Leib.  

Mit Bezug auf das Modell der reflexiven Leiblichkeit (vgl. Gugutzer 2002), das 
das leibliche Zur-Welt-Sein des Menschen als primordiale Wirklichkeit auffasst, 
werden die leiblichen Beziehungen des Menschen zu sich selbst und zu anderen der 
Entwicklung einer Identitätstheorie zugrundelegt. Dieses Modell basiert auf insgesamt 
vier theoretischen Entwürfen, die zwar in ihren zentralen Annahmen konvergieren, aber 
dennoch jeweils unterschiedliche Perspektiven eröffnen. Mit Hilfe der Philosophischen 
Anthropologie Helmuth Plessners und seiner Vorstellung der Doppelaspektivität und 
der exzentrischen Positionalität können die spezifisch menschlichen Aufgaben der 
Identitätsentwicklung beschrieben werden. Die Leibphänomenologie von Maurice 
Merleau-Ponty setzt sich mit der Bedeutung des leiblichen Zur-Welt-Seins für die 
Identitätsentwicklung auseinander, während die Leibphänomenologie von Hermann 
Schmitz in erster Linie die Bedeutung des leiblichen Spürens für die Identitäts-
entwicklung untersucht. Die Habitustheorie von Pierre Bourdieu unterstreicht schließ-
lich die Relevanz des Habitus als praxisgenerierender Spürsinn sowie des Körpers als 
Kapital und Medium für die Identitätsarbeit von Jugendlichen.  

Gewalttätiges Verhalten wird in diesem Zusammenhang als Ausdruck miss-
lingender (d.h. für mindestens eine Person problematischer) aktueller oder länger-
fristiger Identitätsentwicklungsprozesse aufgefasst. Da diese Prozesse unmittelbar an 
die Körperlichkeit und Leiblichkeit der Akteure gebunden sind, eröffnet ein psycho-
motorischer Zugang zusätzliche und differenzierte Perspektiven sowohl für das 
Verständnis von Gewaltdynamiken als auch für die Gewaltprävention. 

Wichtige Ansatzpunkte für den mehrperspektivischen Ansatz der psycho-
motorischen Gewaltprävention sind darüber hinaus in der Auseinandersetzung mit 
geschlechtsspezifischen und lebensweltlichen Besonderheiten der Identitäts-
entwicklung von Jugendlichen enthalten. Diese werden im Zusammenhang mit 
grundlegenden Prozessen sowie mit zentralen Integrations- und Differenzierungs-
leistungen der Identitätsarbeit diskutiert, die wiederum nur vor dem Hintergrund 



16 
 

elementarer menschlicher Grundbedürfnisse zu verstehen sind (vgl. Grawe 1998, 
383ff). 

Auch wenn die Auseinandersetzung mit erkenntnistheoretischen Fragestellungen 
und Identitätsentwicklungsprozessen die Voraussetzung für die Konstruktion des 
vorliegenden Ansatzes darstellt, so wird in einem dritten Schritt dennoch ein differen-
zierter Blick auf gewalttheoretische Grundlagen geworfen (Kap. 3). Im Vordergrund 
steht dabei zunächst eine terminologische Klärung der Begrifflichkeiten, die erneut auf 
die Notwendigkeit einer mehrperspektivischen Orientierung verweist. Darauf auf-
bauend werden die verschiedenen Erscheinungsformen und Bedeutungsebenen von 
Aggression und Gewalt erläutert, da erst eine solche Differenzierung eine gezielte 
Vorgehensweise im Rahmen der Gewaltprävention erlaubt. Von entscheidender 
Bedeutung ist dabei die Annahme, dass aggressives bzw. gewalttätiges Verhalten wie 
jedes andere Verhalten der subjektiven Sinnverwirklichung und der Befriedigung von 
wichtigen Grundbedürfnissen dient. Erst eine solche Sichtweise erlaubt einen tieferen 
Blick auf die emotionalen und motivationalen Schemata, die diesen Verhaltensweisen 
zugrunde liegen. Nur so kann gemeinsam mit den Beteiligten geklärt werden, wie diese 
Bedürfnisse auf gewaltfreie und nichtschädigende Art und Weise befriedigt werden 
können. Dies dürfte zugleich die entscheidende Voraussetzung für die Nachhaltigkeit 
jeglicher gewaltpräventiver, entwicklungsfördernder Maßnahmen darstellen. 

Die anschließende Diskussion verschiedener Erklärungsmodelle zur Entstehung 
von Aggression und Gewalt dient als wesentliche Voraussetzung sowohl für die 
Analyse als auch für die Entwicklung konkreter gewaltpräventiver Maßnahmen; 
darüber hinaus ist die Kenntnis dieser Erklärungsmodelle eine wichtige Grundlage für 
den fortlaufenden Prozess der Hypothesenbildung. Im Rahmen dieses Kapitels wird der 
Versuch unternommen, die Erklärungsansätze den verschiedenen Dimensionen der 
Identitätsentwicklung zuzuordnen und festzustellen, ob und inwiefern Körper, Leib und 
Bewegung als Existenziale menschlichen Seins in den einzelnen Erklärungsmodellen 
Berücksichtigung finden. 

Auf der Basis der in Teil 1 entwickelten theoretischen Grundlagen erfolgt in Teil 2 
eine Auseinandersetzung mit dem Präventionsparadigma (Kap. 4) und darauf auf-
bauend eine Analyse ausgewählter psychomotorische Ansätze (Kompetenz-
theoretischer Ansatz, Verstehender Ansatz, systemisch-konstruktivistische Positionen) 
(Kap. 5), die deren Stellenwert für den Kontext der Gewaltprävention untersucht.  

Teil 3 der Arbeit entfaltet die Praxeologie des mehrperspektivischen Ansatzes der 
psychomotorischen Gewaltprävention. Kapitel sechs setzt sich zunächst mit dem 
Verhältnis von Theorie und Praxis auseinander, um den Beitragsnutzen der zahlreichen 
theoretischen Erkenntnisse für die Praxis der Gewaltprävention einordnen zu können. 
Darauf aufbauend erfolgt eine Rekapitulation der theoretischen Perspektiven (vgl. Kap. 
1 – 5) im Hinblick auf deren konzeptionelle und praxeologische Konsequenzen für die 
psychomotorische Gewaltprävention. Im Anschluss daran wird der für den Kontext der 
Gewaltprävention bedeutsame Zusammenhang von Mehrperspektivität und Ethik 
diskutiert; erst dies ermöglicht die Formulierung pädagogisch-therapeutischer 
Grundhaltungen. In Kapitel 6.5 werden ergänzend dazu grundlegende Wirkkompo-
nenten der psychomotorischen Gewaltprävention dargestellt. Dies mündet in eine 



17 
 

differenzierte Entfaltung von Dimensionen und Perspektiven der psychomotorischen 
Gewaltprävention, die anschließend in einer Systematik integriert werden. Kapitel 
sieben stellt schließlich den Möglichkeitsrahmen psychomotorischer Gewaltprävention 
in der Praxis vor; dies erfolgt anhand der Konkretisierung der einzelnen Dimensionen 
und Perspektiven sowie der Beschreibung des Prozesses der psychomotorischen 
Gewaltprävention.  

Aus Gründen der besseren Lesbarkeit wird in dieser Arbeit bei Begriffen, die nach 
Geschlecht differenziert werden können, durchgängig die männliche Form verwendet. 
Damit sind selbstverständlich immer beide Geschlechter angesprochen. In allen Fällen, 
in denen es inhaltlich sinnvoll ist, wird die weibliche von der männlichen Form unter-
schieden. Die psychomotorisch tätigen Personen werden durchgängig als Motologen 
bezeichnet. Die Begrifflichkeit basiert vor allem auf leseökonomischen Motiven und 
schließt alle professionellen Psychomotoriker ausdrücklich ein.  
 



 

Teil I: Theoretische Perspektiven 
 

 
 
 
 
 

Im ersten Teil dieser Arbeit werden die für den mehrperspektivischen Ansatz der 
psychomotorischen Gewaltprävention grundlegenden theoretischen Zugänge dar-
gestellt. Das erste Kapitel verfolgt das Ziel der erkenntnistheoretischen Positionierung. 
Es basiert auf dem systemisch-konstruktivistischen Paradigma, dessen besondere 
Qualität darin liegt, „uns die Arroganz zu nehmen, die aus vermeintlichem Wahrheits-
besitz herrührt“ (Schmidt 1987, 75). Die Tatsache, dass der Konstruktivismus selbst 
keinen Wahrheitsanspruch geltend macht und „dadurch auch die Freiheit hat, andere 
Theorien und Modelle zu betrachten, ohne sich mit ihrem Anspruch auf 
Allgemeingültigkeit oder ihrer erkenntnistheoretischen Herkunft arrangieren zu 
müssen“ (Lindemann 2006, 220), macht ihn als Erkenntnistheorie für den vorliegenden 
mehrperspektivischen Ansatz besonders relevant.3 Der Konstruktivismus passt nicht 
nur in eine postmoderne Wissenschaftsstruktur, die sich fortlaufend verändert und zu 
immer wieder neuen Vernetzungen von Wissensbeständen führt – eine Erkenntnis, mit 
der sich auch die Gewalt(präventions)forschung auseinanderzusetzen hat -, er ist 
insbesondere auch für Motologen von Bedeutung, die aufgrund fehlender Ein-
deutigkeiten die Kohärenz und den Sinn ihrer Arbeit permanent selbst herstellen 
müssen.  

Das zweite Kapitel setzt Aggressions- und Gewaltphänomene in Beziehung zu 
jugendlichen Identitätsentwicklungsprozessen. Diese werden als eine Aufgabe 
konzipiert, die Jugendliche im Spannungsfeld von Individuation und Sozialisation zu 
bewältigen haben. In diesem Zuge werden grundlegende und differenzierte Argumente 
dafür vorgelegt, dass Körper, Leib und Bewegung als menschliche Existenziale (vgl. 
Seewald 2004, 29) die entscheidenden Voraussetzungen für diese Identitäts-
entwicklungsprozesse darstellen. Der menschliche Selbst- und Weltbezug ist auf basale 
Art und Weise körperlich-leiblich und insofern ist die Körperlichkeit bzw. Leiblichkeit 
des Menschen kein zusätzliches Thema, sondern sie ist identitätstheoretischen 
Überlegungen zugrunde zu legen (vgl. Fuchs 2008, 98).  

Das dritte Kapitel setzt sich schließlich mit Aggressions- und Gewaltphänomenen 
im Jugendalter auseinander. Aggressives bzw. gewalttätiges Verhalten wird in diesem 
Zusammenhang als sinn- bzw. identitätsstiftendes Interaktionsphänomen gefasst, das 
nicht nur auf der Handlungsebene beobachtbar und beschreibbar ist, sondern immer 
auch eine (zwischen)leibliche Komponente enthält.  

 
                                                           
3  Im Vordergrund steht dementsprechend die Erweiterung des theoretischen und praxeologischen Anre-

gungspotentials. Die gleichzeitige Berücksichtigung systemisch-konstruktivistischer und hermeneutisch-
phänomenologischer Theorien (vgl. Kap. 2) soll zu einer solchen Vergrößerung des Möglichkeitsraumes 
(vgl. von Foerster 1997) beitragen. 



 

1 Erkenntnistheoretische Grundlagen der 
psychomotorischen Gewaltprävention 

 
 
 
 
 
 
Nimmt man die Aussage ernst, dass es keine Beobachtung ohne einen Beobachter gibt 
und dass alles, was über diese Beobachtung gesagt wird, immer von jemandem gesagt 
wird (vgl. Maturana/Varela 1987, 32), dann stellt die Auseinandersetzung mit Fragen 
der Erkenntnistheorie eine unvermeidliche Notwendigkeit dar.  

Gerhard Roth, ein Vertreter der kognitiven Neurobiologie, spricht in Bezug auf 
Beobachtungen von der „Konstruktivität des Wahrnehmungssystems und von der 
Wahrnehmung als Konstrukt“ (Roth 1997, 252) und meint damit zweierlei: Erstens 
sind, in einem trivialen Sinn, sämtliche Wahrnehmungen bereits deshalb konstruiert, 
weil die Prozesse und Inhalte der Wahrnehmung hinsichtlich ihrer Natur und ihrer 
Eigenschaften nichts mit dem Geschehen zu tun haben, das wahrgenommen wird. Roth 
differenziert hier zwischen insgesamt drei Welten, der Außenwelt oder physikalischen 
Welt, der Welt der neuronalen Ereignisse im Gehirn und der subjektiven Erlebniswelt. 
Diese Differenzierung stellt für sich genommen noch kein erkenntnistheoretisches 
Problem dar, sofern man der Überzeugung ist, „daß diese drei Welten in einer eins-zu-
eins-Abbildung stehen“ (ebd.). Dies ist jedoch nach Roth keineswegs der Fall; in einem 
zweiten, nicht-trivialen Sinn, ist die Wahrnehmungswelt nämlich insbesondere deshalb 
konstruiert, „weil die Geschehnisse in der Umwelt in Elementarereignisse zerlegt und 
dann nach teils stammesgeschichtlich erworbenen und teils erfahrungsbedingten 
Regeln zu bedeutungshaften Wahrnehmungsinhalten neu zusammengesetzt werden“ 
(ebd.).4 Die Regeln dieser Konstruktion sind nun nicht der Umwelt entnommen, auch 
wenn sie grundsätzlich an ihr überprüft werden. „Wahrnehmung ist demnach 
Bedeutungszuweisung zu an sich bedeutungsfreien neuronalen Prozessen, ist 
Konstruktion und Interpretation“ (Roth 1986, 149; zit. nach Schmidt 1987, 14). Das 
bedeutet auch für wissenschaftliches Arbeiten, dass sämtliche Kategorien, Begriffe, 
Vorstellungen und Theorien zwar als zum Teil hochkomplexe Konstrukte auf die Welt 
angewendet werden, ihr aber ebenfalls nicht entnommen sind.  

Gerade darin zeigt sich die außerordentliche Relevanz einer epistemologischen5 
Auseinandersetzung, denn durch sie wird die sogenannte „innere Landkarte“, d.h. das 
                                                           
4  Mit dieser Aussage wird eine Entscheidung getroffen, die zwar formal unvermeidbar ist, die jedoch 

bedeutsame inhaltliche Konsequenzen nach sich zieht. Nach Seewald (mündl. Mitteilung) wird hier ein 
Apriori der ursprünglichen Getrenntheit des Menschen von der Welt formuliert, wobei der Mensch dieser 
Welt sekundär Bedeutung zuweist. Wie in den folgenden Kapiteln zu zeigen sein wird, ergibt sich aus 
diesem Apriori nicht zuletzt die – gleichwohl kritisierbare - Möglichkeit, unterschiedlichste Theorie-
Entwürfe gleichberechtigt nebeneinander stehen zu lassen. 

5  Aus dem Griechischen: episteme = Wissen, Erkenntnis; Erkenntniswissenschaft, Erkenntnistheorie. Der 
Wissenschaftsbereich der Epistemologie „untersucht, auf welche Art und Weise und auf welcher 



22 
 

Modell der Welt, das ein Individuum oder ein System entwickelt hat, und dass dessen 
Wahrnehmen, Denken, Fühlen, Handeln (und Schreiben) leitet, transparent (vgl.    
Simon/Clement/Stierlin 2004, 81).  

Der erkenntnistheoretischen Einordnung dieser Arbeit geht es dementsprechend 
nicht um die Bestimmung der Realität oder um die Beschreibung von Wahrheiten, 
sondern um die Auseinandersetzung mit der Beobachtung von Realität. Damit 
verbunden ist gleichzeitig ein Plädoyer für eine veränderte Legitimationspraxis, d.h. für 
eine grundlegende Abkehr von Wahrheits- und Objektivitätsansprüchen.6 Diese 
Ansprüche bezeichnet Maturana als „die stärkste Art der Entfremdung: unsere Blind-
heit gegenüber der Welt relativer Wahrheiten, die wir selbst erzeugen und für die daher 
der Mensch allein den absoluten Bezugspunkt darstellt, und unsere Hingabe an eine 
Ideologie, die diese unsere Blindheit rechtfertigt“ (Maturana 1982, 29). Die 
Argumentation wird zeigen, dass gangbare, mögliche, nützliche und wirkungsvolle 
Alternativen (vgl. ebd., 89) zu Mehrperspektivität und Pluralität nur schwer zu finden 
sind. Gerade der Blick auf die Heterogenität der – alltäglichen und wissenschaftlichen 
– Gewaltdiskurse unterstreicht die Notwendigkeit von mehrperspektivischen Analysen, 
denn auch hier bestimmen die inneren Landkarten die - teilweise konvergierenden, in 
vielen Fällen jedoch stark differierenden – theoretischen und praxeologischen Konse-
quenzen, die aus den einzelnen Perspektiven abgeleitet werden. Aus diesem Grund 
möchte ich an dieser Stelle meine eigene(n) Beobachterposition(en) transparent 
machen.7  

Die vorliegende Arbeit leitet ihre zentralen Grundannahmen aus dem konstruk-
tivistischen Paradigma ab. Dieses Paradigma, das einen fundamentalen Wechsel in der 
Art unserer Wahrnehmung darstellt (vgl. Schmidt 1987, 75), erlebt in den Human-
wissenschaften seit Beginn der 1980er Jahre einen bemerkenswerten Aufschwung. Die 
verschiedenen Positionen innerhalb dieses Paradigmas unterliegen allerdings einer 
hohen Ausdifferenzierungsdynamik und werden keineswegs einheitlich rezipiert. 
Dementsprechend erscheint es mittlerweile müßig, von dem Konstruktivismus (oder 
ähnlich auch von dem systemisch-konstruktivistischen Ansatz) zu sprechen (vgl. ebd.; 
von Schlippe/Schweitzer 2000, 49).  
                                                                                                                                             

Grundlage Organismen erkennen, denken und verhaltensbestimmende Entscheidungen treffen“                
(Simon/Clement/Stierlin 2004, 80). 

6  Die Position von Gerhard Roth verdeutlicht die grundlegende Problematik dieser Ansprüche: „Wahrheiten 
(...) beruhen auf Vereinbarungen zwischen Menschen. Diese Vereinbarungen mögen sehr eng oder sehr 
weitgehend sein, sie mögen von uns bewußt vollzogen werden oder von uns völlig unbewußt 
übernommen sein. Sie bestimmen darüber, welchen Inhalt ich einer Aussage zuordne. Die Aussage `es 
regnet draußen` repräsentiert für diejenigen eine Wahrheit, die sich mit mir an diesem Ort befinden, 
ziemlich dieselbe Sinnesausrüstung haben wie ich, des Deutschen kundig sind und die enthaltenen Worte 
so verstehen wie ich. Dies sind eine Menge Voraussetzungen. Eine Wahrheit `objektiv` zu nennen, die an 
derartig viele Voraussetzungen gebunden ist, erscheint sinnlos“ (Roth 1997, 356). Zu berücksichtigen ist 
hierbei, dass sich Wahrheits- und Objektivitätsansprüche im Bereich psychosozialer Wirklichkeiten auf 
eine deutlich größere Komplexität beziehen als solche, die im Hinblick auf eng umgrenzte 
Wetterphänomene formuliert werden. 

7  Damit soll das Rätsellösen für den Leser überschaubarer werden, denn Kersten Reich bemerkt ganz zu 
recht: „Zunächst sollten wir schauen, was die Autoren für Beobachterpositionen eingenommen haben, um 
nicht während des Lesens verwirrt zu sein. Leider teilen die wenigsten Autoren uns aber ihre Position 
explizit mit“ (Reich 2002, 15). 



23 
 

Es wird in diesem Kapitel also zu klären sein, welche konstruktivistischen (und 
systemtheoretischen) Positionen für einen psychomotorischen Ansatz der Gewalt-
prävention von Bedeutung sind. Dabei steht nicht die Suche nach Letztbegründungen 
im Vordergrund, sondern die Frage, inwiefern hier von gesichertem erkenntnis-
theoretischem Wissen gesprochen werden kann, „wenn wir unter `gesichert` 
hinreichend plausible, konsistente, kohärente Annahmen verstehen“ (Roth 1997, 357). 
Dabei ist anzuerkennen, dass in der Weise, wie verschiedene subjektive Wirklichkeiten 
gleichberechtigt nebeneinander stehen, „auch immer mehrere Theorien gleichberechtigt 
nebeneinander existieren, solange es Menschen gibt, für die diese Theorien plausibel 
sind“ (Lindemann 2006, 32). Im weiteren Verlauf wird zu berücksichtigen sein, dass 
die Konsistenz und Kohärenz gerade darin besteht, die Uneindeutigkeit und Unschärfe 
des Handlungsfeldes Gewaltprävention anzuerkennen und Perspektivenvielfalt aus-
drücklich zu würdigen. Mit Gerhard Roth wird diesbezüglich angenommen, „daß auch 
ein Höchstmaß an interner Konsistenz und Kohärenz nichts über die objektiven 
Gegebenheiten aussagt“ (Roth 1997, 353). Das systemisch-konstruktivistische 
Paradigma zielt demnach nicht auf Eindeutigkeit und Einheitlichkeit, sondern kann mit 
Siegfried J. Schmidt wie folgt charakterisiert werden: „Wenn also (...) die Zeit für 
einheitliche Supertheorien vorbei zu sein scheint, wird m.E. ein Verfahren plausibel, 
ganz unterschiedliche Argumente und Diskurselemente im Ordnungsrahmen 
konstruktivistischer Grundannahmen auf ihre gegenseitige Kompatibilität wie auf ihren 
Anregungscharakter hin zu testen. Der leitende Gesichtspunkt bei dieser Selektion und 
Kombination ist also nicht `Wahrheit`, sondern `Problemlösekapazität`“ (Schmidt 
1998, 8). 

Gegenstand der folgenden Kapitel sind insgesamt vier verschiedene Positionen 
innerhalb des systemisch-konstruktivistischen Paradigmas, die jeweils in ihren 
Grundgedanken erläutert werden. Trotz ihrer Unterschiedlichkeit eint sie der Anspruch, 
„Konsequenzen aus der Einsicht in die Relativität der Wahrheit, der Bedeutung des 
Beobachters, der immer auch Beteiligter in beobachteten Systemen ist, der Unschärfe 
von Wahrnehmungen und Wirklichkeitsbehauptungen“ (Reich 2002, IX) zu ziehen. 
Auch wenn sich die Relevanz dieses Paradigmas erst in der Beantwortung der Frage 
zeigt, wie viel es zur Lösung von (theoretischen und praktischen) Problemen beitragen 
kann (vgl. Schmidt 1987, 36ff), wird mit Kersten Reich von den folgenden Qualitäten 
des Konstruktivismus ausgegangen:  
 

„Der Konstruktivismus, so lautet hier die These, kann viele Theorien, die Veränderungen 
rekonstruieren, normative Welten dekonstruieren, in seiner Perspektivenvielfalt bündeln 
(...); er hat aber auch noch eine andere programmatische Seite: Konstruktivisten betonen die 
eigenen Konstruktionen, damit eigene Handlungsbezüge, sie sind nicht bloß Beobachter, 
sondern als Konstrukteure auch bewußte Akteure und Teilnehmer der Veränderungen, die 
sie aus kultureller Reflexion herleiten und für die sie Bündnispartner suchen“ (Reich 2002, 
14).  

 
Der Konstruktivismus beinhaltet selbst wiederum eine mittlerweile unüberschaubare 
Perspektivenvielfalt. Dementsprechend ist der Anspruch des folgenden Kapitels nicht 
die systematische Darstellung und Diskussion des konstruktivistischen Paradigmas, 



24 
 

sondern vielmehr die Entwicklung eines mehrperspektivischen theoretischen Rahmens, 
der die Basis für die weitere Argumentation darstellt.  
 

 
1.1 Der Radikale Konstruktivismus – wie erkennt der Mensch die Welt? 
 
Der Radikale Konstruktivismus enthält aufgrund seiner Radikalität ein entscheidendes 
Innovationspotential (vgl. Schmidt 1987, 40f) und dient im vorliegenden Zusammen-
hang als Ausgangspunkt für die erkenntnistheoretische Einordnung, da er alle 
Voraussetzungen für „eine undogmatische, reflexive und diskursive Auseinander-
setzung über pädagogische Theoriebildung und pädagogisches Handeln“ (Lindemann 
2006, 222) erfüllt. Er soll im Folgenden eher als interdisziplinärer Diskurs denn als 
einheitliche Theorie beschrieben werden. In den letzten Jahrzehnten haben Konzepte 
aus den verschiedensten Wissenschaften (u.a. aus der Kybernetik zweiter Ordnung, der 
Biologie, der Psychologie, der Neurophysiologie, der Philosophie) immer zahlreichere 
Hinweise dafür geliefert, dass wir uns im Grunde nie mit der Wirklichkeit an sich 
auseinandersetzen, sondern immer mit unseren subjektiven Erfahrungswirklichkeiten.8  

„Dabei hat sich der Radikale Konstruktivismus als Ferment zur Entwicklung einer 
empirisch begründeten Alternative zum neuzeitlichen Wissenschaftspositivismus 
erwiesen“ (Schmidt 1987, 7). Diese Alternative stellt nun keineswegs eine 
vereinfachende und irrationalistische Wissenschaftskritik dar, sondern liefert fundierte 
Argumente für die folgende zentrale These Ernst von Glasersfelds:  „Wenn (...) die 
Welt, die wir erleben und erkennen, notwendigerweise von uns selber konstruiert wird, 
dann ist es kaum erstaunlich, daß sie uns relativ stabil erscheint“ (von Glasersfeld 
1997a, 28).9 Der zentrale Verdienst des Radikalen Konstruktivismus ist insbesondere 
darin zu sehen, dass er sich entschieden von absoluten Wahrheits- und Wirklichkeits-
begriffen distanziert, dass er Objektivität durch Intersubjektivität ersetzt und dass er 
damit gleichzeitig die Mitverantwortung eines jeden Menschen für die soziale und 
natürliche Umwelt betont. 

 
 

                                                           
8  Diese subjektive Konstruktion von Wirklichkeit kann nach Lindemann (vgl. 2006, 27ff) mit Hilfe von vier 

Kriterien beschrieben werden. Demnach erscheint dem Menschen etwas dann als wirklich, wenn „man es 
aufgrund der eigenen Wahrnehmungserfahrung wahrnimmt, es im Hinblick auf die subjektive Erfahrung 
plausibel und konsistent ist, es sich in seiner Anwendung als viabel erweist, indem es Probleme oder 
Widersprüche vor dem Hintergrund subjektiver Erfahrung und Bewertung auflöst, sich die 
Wiederholbarkeit eines Phänomens feststellen lässt oder sich die Erfahrung im Vergleich mit den 
Erfahrungen anderer hinsichtlich ihrer Plausibilität generalisieren lässt“ (ebd., 29f). 

9  Gerhard Roth formuliert die Position des erkenntnistheoretischen Konstruktivismus ganz ähnlich: 
„Gehirne – so lautet meine These – können die Welt grundsätzlich nicht abbilden; sie müssen konstruktiv 
sein, und zwar sowohl von ihrer funktionalen Organisation als auch von ihrer Aufgabe her, nämlich ein 
Verhalten zu erzeugen, mit dem der Organismus in seiner Umwelt überleben kann. Dies letztere 
garantiert, dass die vom Gehirn erzeugten Konstrukte nicht willkürlich sind, auch wenn sie die Welt nicht 
abbilden (können)“ (Roth 1997, 23).  



25 
 

1.1.1 Der Radikale Konstruktivismus als Kognitionstheorie 
 
Der Radikale Konstruktivismus kann übergeordnet als eine epistemologische Schule 
bezeichnet werden, die das Verhältnis zwischen Wissen und Realität unter 
evolutionärer Perspektive betrachtet (vgl. Simon/Clement/Stierlin 2004, 185). In 
Anlehnung an Schmidt (vgl. 1987, 13) stellt der Radikale Konstruktivismus demnach 
in erster Linie eine Kognitionstheorie dar, d.h. er konzentriert sich vor allem „auf den 
Erkenntnisvorgang, seine Wirkungen und Resultate“ (ebd.).  

Im Gegensatz zu Maturana und Varela (vgl. 1987, 189), die Kognition bzw. 
Erkennen mit Leben gleichsetzen, soll in dieser Arbeit mit Gerhard Roth (vgl. 1987, 
269f) eine differenziertere Position vertreten werden:  
 

„Das, was die Nervenzellen tun, geht nicht in die Erhaltung ihrer selbst ein. Einfach gesagt: 
was die Muskelzellen meines Herzens und die Drüsenzellen meiner Leber tun, hat direkte 
Auswirkung auf die Erhaltung der Existenz meines Organismus; aber für die Tätigkeit 
vieler Milliarden von Neuronen, die beim Anhören Bachscher Musik und dem gleich-
zeitigen Nachdenken über ihre komplexe Struktur aktiv sind, trifft dies nicht zu. Es ist ja 
das Charakteristikum der kognitiven Tätigkeit des Gehirns, daß sie, wenn nur auf 
irgendeine Weise die Fortexistenz des Organismus gesichert ist, von der Verpflichtung zur 
Überlebensförderung entbunden ist“ (ebd., 269f).  

 
Auf der Basis dieser Differenzierung geht Roth (vgl. 1997, 26ff) in seiner Theorie 
kognitiver Systeme davon aus, dass Kognition grundsätzlich an die Existenz eines 
Nervensystems gebunden ist. Gleichzeitig sind für ihn jedoch zwei Positionen von 
vornherein unbrauchbar. Die erste Position vertritt die Auffassung, dass Kognition, 
beispielsweise in Form von „bewusster geistiger Tätigkeit“, „Erkenntnis“, „Wissen“ 
oder „Einsicht“, nur dem Menschen zukomme. Dagegen spricht unter anderem die 
Tatsache, dass sich das Gehirn des Menschen von dem anderer Primaten weder 
anatomisch noch physiologisch qualitativ unterscheidet. Diese Position ist damit 
ebenso wenig haltbar wie die entgegengesetzte Vorstellung, die Kognition und jegliche 
Erregungsverarbeitung in Nervensystemen gleichsetzt, womit der Begriff kognitiv 
wertlos würde (vgl. ebd., 29).  

Zusammenfassend wird der Kognitionsbegriff mit Roth demnach wie folgt 
charakterisiert:  
 

„(1) Kognition kommt keineswegs nur dem Menschen zu; umgekehrt ist es nicht sinnvoll, 
alles, was im Gehirn geschieht, als kognitiv zu bezeichnen; (2) Kognition erwächst aus rein 
physiologischen Prozessen auf zellulärer und subzellulärer Ebene sowie aus präkognitiven 
Leistungen und ist deshalb von letzteren nicht scharf abgrenzbar; (3) Kognition bezieht sich 
auf komplexe, für den Organismus bedeutungsvolle, d.h. für Leben und Überleben 
(besonders auch das psychosoziale Überleben) relevante und deshalb meist 
erfahrungsabhängige Wahrnehmungs- und Erkenntnisleistungen. Diese arbeiten in der 
Regel mit Repräsentationen im Sinne einer `Stellvertretung` sowie mit rein internen 
`Modellen` der Welt und der Handlungsplanung, gleichgültig ob diese bewußt oder un-
bewußt sind. Wir müssen in diesem Zusammenhang davon ausgehen, dass auch bei uns 



26 
 

Menschen das allermeiste, was unsere Interaktion mit der Umwelt steuert, unserem 
bewußten Erleben nicht zugänglich ist“ (Roth 1997, 31).10 

 
Im Rückgriff auf neurophysiologische Argumentationen (vgl. Roth 1986; 1987; 1997) 
betrachtet der Radikale Konstruktivismus die Wahrnehmungsproblematik nicht vom 
Standpunkt der Sinnesorgane, sondern aus der Perspektive des Gehirns (vgl. Schmidt 
1987, 14). Aus diesem Blickwinkel vollzieht sich Wahrnehmung nicht in den 
Sinnesorganen, sondern in spezifischen sensorischen Hirnregionen (vgl. Roth 1997, 
21). Wie einleitend bereits dargestellt, unterscheidet Roth (vgl. ebd., 252) 
diesbezüglich zwischen drei Welten mit unterschiedlicher Beschaffenheit, der 
Außenwelt, der Welt der neuronalen Ereignisse und der subjektiven Erlebniswelt. Da 
das Gehirn (als Welt der neuronalen Ereignisse) keinen direkten Zugang zur Außenwelt 
besitzt (dieser wird über Sinnesrezeptoren indirekt vermittelt), kann es als kognitiv 
abgeschlossen betrachtet werden, es ist selbstreferentiell (vgl. Schmidt 1987, 15). 
Gleichermaßen ist auch die subjektive Erlebniswelt, in der die Inhalte der neuronalen 
Netzwerke interpretiert und mit Bedeutung versehen werden, selbstreferentiell, in 
diesem Fall in semantischer Hinsicht. Mit anderen Worten: „Die semantische Selbst-
referentialität des Gehirns hat ihr Substrat in der funktionalen Selbstreferentialität der 
neuronalen Netzwerke (z.B. des visuellen Systems), wo jede Komponente die 
spezifischen Eigenschaften der anderen Komponenten definiert“ (ebd.). 

Die einzelnen Komponenten eines neuronalen Netzwerkes sind in funktionaler 
Hinsicht plastisch, d.h. sie können verschiedene Aufgaben übernehmen, wobei alle 
komplexeren Wahrnehmungsleistungen auf kognitiven und lernabhängigen Selbst-
differenzierungsprozessen beruhen. Entscheidend ist hierbei, dass das Gehirn sämtliche 
Bewertungs- und Deutungskriterien aus sich selbst entwickeln muss. Die 
Nervenimpulse an sich sind unspezifisch, ihre freie Deutbarkeit ermöglicht erst eine 
Kommunikation der Sinnesempfindungen sowie die Umsetzung von Wahrnehmung in 
Verhalten (vgl. ebd.). Für das Verständnis von Wahrnehmungsprozessen ist es von 
zentraler Bedeutung, dass diese im Dienste des Lebens bzw. Überlebens stehen: 
 

„Das Zentralnervensystem bzw. das Gehirn ist dasjenige Organ, welches Information über 
die Umwelt gewinnen und in ein den aktuellen Verhältnissen und den allgemeinen 
Überlebensbedingungen angepaßtes Verhalten umsetzen muß. Das Gehirn ist aus Nerven-
zellen aufgebaut, die über spezifische elektrische Impulse, in der Regel Aktionspotentiale, 

                                                           
10  In einer weiteren Differenzierung unterscheidet Roth (vgl. 1997, 31f) Kognitionen in rein physiologische 

Ereignisse (z.B. Prozesse an Zellmembranen und Synapsen), neuronale Prozesse (z.B. monosynaptische 
Reflexe), präkognitive Prozesse (z.B. Figur-Hintergrund-Unterscheidung) und kognitive, d.h. 
bedeutungshafte Prozesse. Letztere umfassen „(a) integrative, häufig multisensorische und auf Erfahrung 
beruhende Erkennungsprozesse; (b) Prozesse, die das Erkennen individueller Ereignisse und das 
Kategorisieren bzw. Klassifizieren von Objekten, Personen und Geschehnissen beinhalten; (c) Prozesse, 
die bewußt oder unbewußt auf der Grundlage `interner Repräsentationen` (Modelle, Vorstellungen, 
Karten, Hypothesen) ablaufen; (d) Prozesse, die eine zentrale, erfahrungsgesteuerte Modulation von 
Wahrnehmungsprozessen beinhalten und deshalb zu variablen Verarbeitungsstrategien führen; (e) 
Prozesse, die Aufmerksamkeit, Erwartungshaltungen und aktives Explorieren der Reizsituation 
voraussetzen oder beinhalten; und (f) `mentale Aktivitäten` im traditionellen Sinne wie Denken, 
Vorstellen, Erinnern“ (ebd., 32). 



27 
 

miteinander kommunizieren. Deshalb kann es nicht direkt in Kontakt mit der Umwelt 
treten, sondern nur über Sinnesrezeptoren. Diese wandeln im Prozeß der Transduktion die 
spezifischen Einwirkungen von physikalischen und chemischen Umweltereignissen in 
Nervenimpulse um, also in die `Sprache des Gehirns`. Hierbei verlieren aber die 
Einwirkungen der Umweltereignisse ihre Spezifität, denn Nervenimpulse, die in den 
verschiedenen Sinnesorganen entstehen, sind nicht modalitätsspezifisch voneinander zu 
unterscheiden. Dies ist das Prinzip der Neutralität des neuronalen Codes“ (Roth 1997, 
249). 

 
Der beschriebene Zusammenhang verdeutlicht, dass dem Nervensystem einzig und 
allein Elementarereignisse (z.B. im visuellen System Wellenlänge und Intensität des 
einfallenden Lichts) zur weiteren Verarbeitung zur Verfügung stehen, alle anderen 
Wahrnehmungsinhalte müssen aus diesen Informationen erschlossen oder konstruiert 
werden. Diese Konstruktion erfolgt automatisiert, unbewusst und präkognitiv durch 
den Vergleich und die Kombination von Elementarereignissen und das beinhaltet „die 
Schaffung neuer Information im Sinne von Bedeutung“ (ebd., 251). Der Prozess der 
Bedeutungserzeugung vollzieht sich dabei in konvergenter, divergenter und paralleler 
Weise, d.h. bereits bestehende Informationen werden zusammengesetzt (Konvergenz), 
dadurch entsteht neue Information, die anschließend auf weitere Informations-
verarbeitende und –erzeugende Zentren verteilt wird (Divergenz), wobei eine einmal 
erzeugte Information parallel und separat weiterverarbeitet werden muss, wenn sie 
nicht durch Konvergenz wieder vernichtet werden soll (Parallelverarbeitung) (vgl. 
ebd.). Daraus entsteht im Laufe der individuellen Entwicklung ein komplexes 
neuronales Netzwerk, welches zunehmend auf Informationen aus der Vergangenheit, 
d.h. auf interne Informationen zurückgreift. Diesen Zusammenhang gilt es 
insbesondere im Hinblick auf biographische Aspekte gewalttätigen Verhaltens zu 
berücksichtigen (vgl. u.a. Sutterlüty 2003; 2008). 

Ein umweltoffenes Gehirn – so Schmidt (vgl. 1987, 15) – wäre demgegenüber als 
Reflexsystem fremdgesteuert, heteronom und außerstande, komplexe Umwelt-
anforderungen zu bewältigen. Die Bewältigung von Umweltanforderungen setzt 
vielmehr einen hohen neuronalen Aufwand voraus, wobei früheren sensomotorischen 
Erfahrungen und mit ihnen verbundenen Bewertungsprozessen eine zentrale Bedeutung 
zukommt. Nach Roth „nehmen wir alles im Lichte vergangener Erfahrung wahr“ (Roth 
1997, 251), womit das Gedächtnis unser wichtigstes „Sinnesorgan“ darstellt, auch 
wenn es nur ein Element im Kreisprozess von Wahrnehmung, Gedächtnis, 
Aufmerksamkeit, Erkennen, Handeln und Bewerten ist. 

Die bisherige Darstellung zeigt, dass neuronale Systeme in der Lage sind, mit 
ihren internen Zuständen zu interagieren und von diesen Interaktionen Repräsen-
tationen (Schemata, Beschreibungen) zu erzeugen, d.h. sie operieren als Beobachter 
und bringen dabei Konstrukte sowohl des Systems als auch der Umwelt hervor (vgl. 
Schmidt 1987, 18). Damit wird deutlich, dass das Konzept des Beobachters im 
Radikalen Konstruktivismus nicht zufällig an zentraler Stelle steht: „Jede Beschreibung 
schließt also notwendig den Beobachter ein: Er ist die letztmögliche Bezugsgröße für 
jede Beschreibung“ (ebd., 19).  



28 
 

In Bezug auf diesen Beobachter muss nun klar zwischen internem und externem 
Beobachter unterschieden werden. Während der interne Beobachter eine unbe-
zweifelbare Gewissheit darüber hat, dass er existiert, dass er Subjekt von 
Wahrnehmungs- und Erkenntnisprozessen ist und dass es außerhalb von ihm eine Welt 
gibt, die er mit Hilfe seiner Sinnesorgane erfassen kann, beobachtet der externe 
Beobachter Organismen und deren Umwelt und bezeichnet deren Interaktionen als 
Verhalten, indem er Regelmäßigkeiten zu erkennen versucht. Die beiden Bereiche des 
internen und externen Beobachters sind überschneidungsfrei, d.h. innere Zustände sind 
ausschließlich dem internen Beobachter zugänglich, während der äußere Beobachter 
lediglich die Oberfläche des Verhaltens beobachten kann, „über `innere Zustände` kann 
er nichts Verläßliches sagen“ (ebd.). Die schwerwiegendste Konsequenz dieser 
Auffassung ist die Forderung, dass Aussagen aus den Bereichen der beiden Beobachter 
nicht zur gegenseitigen Begründung herangezogen werden dürfen. „Entweder 
beobachtet man die inneren Erregungszustände eines Systems und die Prozesse der 
Erregungsverarbeitung (Physiologie/innerer Beobachter) oder man beobachtet das 
System bei seiner Interaktion mit seiner Umwelt (Verhalten/äußerer Beobachter)“ 
(Lindemann 2006, 44). Damit sind Aussagen wie „Ich weiß, wie du dich fühlst!“ zwar 
formal möglich, sie können sich jedoch prinzipiell nicht auf ein tatsächliches Wissen 
beziehen (und werden mitunter auch als deutliche Grenzüberschreitung 
wahrgenommen).  
 

 
1.1.2 Die Theorie autopoietischer Systeme 
 
Die Grundidee der Theorie autopoietischer Systeme11 der chilenischen Biologen   
Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela (vgl. u.a. 1979; 1987) kann mit 
Schmidt wie folgt zusammengefasst werden: „Lebende Systeme sind selbsterzeugende, 
selbstorganisierende, selbstreferentielle und selbsterhaltende – kurz: autopoietische – 
Systeme. Die kritische Variable ihrer autopoietischen Homöostase ist die Organisation 
des Systems selbst“ (Schmidt 1987, 22). Das zentrale Ziel eines autopoietischen 
Systems ist das eigene Überleben, insofern muss die autopoietische Organisation im 
Sinne eines kausal in sich geschlossenen Interaktionskreislaufs zwischen den einzelnen 
Systemkomponenten (z.B. Zellen, Immunsysteme, Nervensysteme) invariant gehalten 
werden, während die Struktur dieser lebenden Systeme plastisch ist und sich permanent 
verändern kann (vgl. ebd.).  

Autopoietische Systeme produzieren und reproduzieren also „beständig sowohl 
ihre einzelnen Elemente als auch die Organisation der Beziehungen zwischen diesen 
Elementen in einem selbstrückbezüglichen (rekursiven) Prozeß – vereinfacht: Sie 
reproduzieren die Elemente, aus denen sie bestehen, mit Hilfe der Elemente, aus denen 
sie bestehen“ (von Schlippe/Schweitzer 2000, 68). Aufgrund ihrer organisationellen 
Geschlossenheit sind autopoietische Systeme gegenüber ihrer Umwelt autonom und sie 

                                                           
11 Autopoiese: aus dem Griechischen wörtlich „Selbst-Erzeugung“. 



29 
 

bewahren sich eine spezifische Identität, die von Beobachtern des Systems als 
Individualität interpretiert werden kann (vgl. Schmidt 1987, 23).  

Allerdings sind dabei zwei Aspekte gleichzeitig zu berücksichtigen: die 
operationale Geschlossenheit autopoietischer Systeme einerseits und deren ener-
getische Offenheit andererseits. Autopoietische Systeme können demnach 
Informationen von außen verarbeiten (und sie müssen dies auch), die Art und Weise 
dieser Verarbeitung hängt jedoch in stärkerem Maße von systeminternen Bedingungen 
und Prozessen ab als von externen Einflüssen. So beschäftigen sich beispielsweise 
Gehirne in weitaus größerem Maße mit sich selbst als mit externen Informationen (vgl. 
von Foerster 1997, 51; Roth 1997, 248ff). Dies ist insbesondere im Zusammenhang mit 
Wahrnehmungs- und Interpretationsmustern, die Gewaltdynamiken häufig zugrunde 
liegen, zu berücksichtigen.  

An dieser Stelle ist die oben bereits angedeutete Differenzierung in lebende und 
kognitive Systeme von zentraler Relevanz. Sie ist deshalb notwendig, „da sich das 
Nervensystem als eine Einheit darstellt, die zwar im Sinne der Autopoiese 
(Selbstherstellung, Selbsterhaltung) struktureller Bestandteil von lebenden Systemen 
ist, im Bereich seiner internen Operationen aber vollständig von diesem getrennt ist“ 
(Lindemann 2006, 48). Nervensysteme lassen sich damit aufgrund ihrer Ab-
geschlossenheit als eigenständige kognitive Systeme beschreiben, auch wenn sie 
hinsichtlich ihrer Selbstherstellung und Selbsterhaltung vollständig von dem 
autopoietischen lebenden System abhängen, in das sie eingebettet sind.  

Für Gerhard Roth sind die spezifischen Leistungen des Gehirns als eines 
kognitiven Systems nur dann verstehbar, „wenn man begreift, daß es nicht wie ein 
autopoietisches System funktioniert. Der Prozeß der Autopoiese des Organismus und 
der Prozeß der selbstreferentiellen Erzeugung neuronaler Erregung im Nervensystem 
sind grundverschieden“ (Roth 1987, 262). Während die im Prozess der Autopoiese 
erzeugten und erhaltenen Komponenten sehr spezifische Funktionen übernehmen, 
arbeitet der größte Teil der Nervenzellen des Gehirns gerade nicht funktionsspezifisch, 
sondern variabel.  
 

„Während autopoietische Systeme nur bedingt autonom gegenüber ihrer Umwelt sind, da 
sie energetisch und materiell von dieser abhängen, sind kognitive Systeme – und nur sie! – 
tatsächlich operational geschlossen und gehen nur mit ihren eigenen Zuständen um. Nur 
deshalb können kognitive Systeme (Selbst-)Beobachter erzeugen; aus diesem Grund aber 
muß auch jedes kognitive System ontogenetisch immer wieder von vorne anfangen und 
kann auf keine ererbten (angeborenen) Wissensbestände zurückgreifen“ (Schmidt 1987, 80 
(Endnote 26)).  

 
 
1.1.3 Intersubjektivität, Kommunikation und Viabilität 
 
Lebende Systeme sind immer auch interagierende Systeme, die trotz ihrer oben 
dargestellten Strukturdeterminiertheit konsensuelle Bereiche als sozial akzeptierte 
Wirklichkeiten aufbauen (vgl. Schmidt 1987, 34). Jede sprachliche Behauptung und 
jede Kommunikation ist auf eine solche Interaktion angewiesen. Kommunikation setzt 



30 
 

voraus, dass „Beobachter mit anderen Systemen interagieren, von denen sie 
unterstellen, daß sie selbst Beobachter sind – eine Unterstellung, die aufgrund 
gemeinsamer biologischer Ausstattung und im Falle vergleichbarer Sozialisation zu 
Recht erfolgt, die aber kein Argument gegen die Subjektabhängigkeit jeder Erkenntnis 
darstellt“ (ebd.). Die zirkuläre sensomotorische Interaktion mit der räumlich-
materiellen und personalen Umwelt führt – wie Piaget ausführlich gezeigt hat – zur 
kognitiven Konstruktion von Raum und Zeit, von Objekten, Bewegung, Kausalität etc. 
und zu deren Stabilisierung durch Sozialisation. Sensomotorische (figurative) 
Erfahrungen werden so miteinander verbunden, dass abstrakte (operative) Erfahrungen 
möglich werden. Die dadurch entstehende subjektive Erlebniswelt (vgl. Roth 1997, 
252) stellt dabei jedoch – wie gezeigt – keineswegs ein Abbild der Außenwelt dar, 
sondern vielmehr eine Konstruktion, „die wir in unserer soziokulturellen Gemeinschaft 
durch parallele Interaktionen erzeugen und erproben und die für unser individuelles wie 
soziales Leben, Denken und Verhalten relevant ist“ (Schmidt 1987, 35). 

Diese parallelen Interaktionen beruhen zu einem großen Teil auf Kommunika-
tionsprozessen. Eine wesentliche Voraussetzung für das Zustandekommen von 
Kommunikation ist dabei die Bezugnahme der Beteiligten auf eine gemeinsame 
Konvention (Sprache, Gesten, Symbole). Unter dieser Voraussetzung kann 
Kommunikation als Prozess aufgefasst werden, bei dem ein Kommunikationspartner 
auf der Grundlage eines gemeinsamen Zeichensystems versucht, bei seinem Kommu-
nikationspartner „hinreichend ähnliche Bedeutungskonstruktionen anzustoßen“ 
(Lindemann 2006, 116). Hierbei geht es nicht um identische Bedeutungs-
konstruktionen, sondern um Überschneidungen, die eine weitere gegenseitige 
Bezugnahme ermöglichen. Damit ist das Problem des Verstehens angesprochen, das 
sich immer dann stellt, wenn im Kommunikationsprozess aufgrund der Beobachtung 
des Kommunikationspartners entschieden werden muss, ob die erwünschten 
Konstruktionen beim Gegenüber angeregt wurden (vgl. ebd., 117). „Verstehen bedeutet 
in diesem Zusammenhang nicht, dass der eine Kommunikationspartner einen 
Sachverhalt ebenso erfasst oder begreift wie der andere, sondern lediglich die 
Annahme, dass die individuellen Bedeutungszuweisungen kompatibel sind“ (ebd.). 

In diesen kommunikationstheoretischen Überlegungen wird einmal mehr deutlich, 
dass das Verhältnis von Wissen und Wirklichkeit im Radikalen Konstruktivismus nicht 
als ikonische Deckung oder Korrespondenz gedacht wird, sondern als (An)Passung in 
einem funktionalen Sinn: „Ich konstruiere meine Wirklichkeit auf dem Passen meiner 
Annahmen“ (von Glasersfeld 1985, 10). Da es dem Menschen als lebendem System 
nicht ausschließlich um das Überleben in einer konkreten Umwelt geht, sondern 
insbesondere auch um ein Leben, das wesentliche Grundbedürfnisse befriedigt, 
entwickelt und erprobt er in seinen soziokulturellen und lebensweltlichen Kontexten 
permanent neue Wahrnehmungs-, Kommunikations- und Verhaltensweisen, wobei die 
oberste Maßgabe die der Passung ist (vgl. von Glasersfeld 1997b, 23).12 „Die Kriterien 
zur Bewertung neuer Orientierungssysteme liegen dabei ausschließlich im kognitiven 

                                                           
12  Diese Auffassung enthält wichtige Anknüpfungspunkte zum Bedürfnismodell von Grawe (vgl. 1998; Kap. 

2.6.1). 



31 
 

Bereich; nur dort kann über Erfolg und Mißerfolg hinsichtlich verfolgter Ziele und 
zugrundegelegter Werte entschieden werden“ (Schmidt 1987, 36). 

Die grundlegende Annahme, dass die Frage nach der Übereinstimmung 
intersubjektivierbaren Wissens mit der „objektiven“ Struktur der Wirklichkeit für den 
Menschen nicht beantwortbar ist, wird durch den folgenden Gedankengang bestätigt. 
Wenn es so wäre, dass Erkenntnis eine unabhängig vom Erkennenden existierende, 
objektive Welt abbilden kann, dann wäre, so von Glasersfeld (vgl. 1995, 37), ein 
Kriterium notwendig, anhand dessen beurteilt werden könnte, ob die Bilder oder 
Beschreibungen „wahr“ oder „richtig“ sind. Da aber unsere Wahrnehmungen nur mit 
anderen Wahrnehmungen und niemals mit dem Objekt „an sich“ verglichen werden 
können, gibt es keinen privilegierten Zugang zu einem solchen Kriterium.13 Über eine 
Realität jenseits unserer menschlichen Erfahrung lassen sich keine Aussagen machen, 
womit diese grundsätzlich unerkennbar bleibt.  

Nach von Glasersfeld ist sogar der Versuch einer Annäherung an eine wahre 
Repräsentation der objektiven Welt sinnlos, „denn wenn man keinen Zugang hat zu der 
Realität, der man sich nähern möchte, kann man auch den Abstand von ihr nicht 
messen. Darum halte ich es für hypokritisch, die Hoffnung zu nähren, daß Erkenntnis 
im Laufe wiederholter Erfahrungen der Realität näherkommen kann“ (von Glasersfeld 
1991, 17). Vielmehr kann man mit von Foerster sagen: „Die Umwelt, so wie wir sie 
wahrnehmen, ist unsere Erfindung“ (von Foerster 1997, 40).14  

Mit diesen Aussagen soll keineswegs behauptet werden, dass es die eine und 
wahre Wirklichkeit nicht gäbe, sondern vielmehr, dass die Frage nach der Existenz 
bzw. Nichtexistenz dieser einen Wirklichkeit für den Menschen nicht beantwortbar ist. 
Die entscheidenden Fragen beziehen sich vielmehr auf die Konsistenz, die Problem-
lösungskapazität und die Praxistauglichkeit der jeweiligen Annahme. Siegfried J. 
Schmidt weist diesbezüglich auf eine zentrale Vorstellung Ernst von Glasersfelds hin, 

                                                           
13  Diese Auffassung stimmt mit der Position der kognitiven Neurobiologie überein: „Alles, was wir 

überhaupt bewusst wahrnehmen können, ist ein Konstrukt unseres Gehirns und keine unmittelbare 
Widerspiegelung der Realität, und dies gilt auch für scheinbar einfache Gegebenheiten wie den Ort, die 
Form, die Bewegung und die Farbe eines visuellen Objekts. (...) Und selbst dort, wo kein Irrtum möglich 
zu sein scheint (den Mond halte ich niemals für einen Würfel, einen Bernhardiner niemals für eine Katze), 
so sagt dies nur etwas über die Konstanz meiner Wahrnehmungsleistungen aus“ (Roth 1997, 342f). In 
diesem Zusammenhang gilt es jedoch einer idealistischen Konzeption von Wahrnehmung vorzubeugen, 
da diese vergisst, „dass wir leibliche Wesen, verkörperte Subjekte, und nicht in unserem Bewusstsein 
eingeschlossen sind“ (Fuchs 2008, 31). Entscheidend ist hier, dass die Verkörperung nicht zur 
Wahrnehmung äußerlich hinzukommt, sondern ihr innewohnt: „Wir müssen schon leiblich in der Welt 
sein, mit ihr in Beziehung stehen, uns bewegen und agieren können, damit wir überhaupt etwas von ihr 
wahrnehmen. Es ist nur die Dominanz der `optischen`, auf dem Sehsinn basierenden Erkenntnistheorie 
und ihrer Metaphorik (Bild, Perspektive, Repräsentation etc.), die uns unsere Verkörperung vergessen 
lässt“ (ebd.). 

14  Carlos Castaneda, ein amerikanischer Anthropologe, der bei einem indianischen Heiler in die Lehre ging, 
schreibt dazu: „Die erste Handlung eines Lehrers besteht darin, die Idee einzuführen, dass die Welt, die 
wir zu sehen glauben, nur eine Sichtweise, eine Beschreibung der Welt ist. Dies zu akzeptieren scheint 
eine der schwierigsten Aufgaben überhaupt zu sein. Wir sind auf selbstgefällige Weise in unsere 
bestimmte Weltsicht verstrickt, die uns zu Empfindungen und Handlungen zwingt, als ob wir alles über 
die Welt wüssten“ (zit. nach von Schlippe/Schweitzer 2000, 88).  



32 
 

für den der Radikale Konstruktivismus ein Modell darstellt, „das auf seine Nützlichkeit 
und nicht auf seine Wahrheit untersucht werden soll“ (Schmidt 1987, 43). 

In diesem Zusammenhang ist zu betonen, dass der Radikale Konstruktivismus ein 
„holistisch“ und „monistisch“ orientiertes Erkenntnismodell vertritt. Holistisch ist für 
Schmidt (vgl. ebd., 42) dabei die Annahme, dass der Mensch nicht in der Welt lebt, die 
er als Medium von seinem Körper unterscheidet, sondern mit dieser Welt, zu der sein 
Körper und sein Selbst gehören. Damit entfallen für ihn auch die erkenntnis-
theoretischen Subjekt-Objekt-Probleme. Für monistisch15 hält Schmidt die Annahme, 
„daß menschliches Erkennen in seiner Qualität und in seinem Umfang als ein 
Phänomen in einem chemikophysikalischen Universum (Medium) vollständig 
abhängig ist von den Selbstorganisationskapazitäten dieses Universums, von den 
anatomischen und funktionalen Eigenschaften der autopoietischen Systeme, die in 
diesem Universum entstehen können, und als deren Realisation auch der Mensch 
angesehen werden muß, und schließlich abhängig ist von den Eigenschaften, die diese 
Systeme in ihren Ontogenesen und Phylogenesen entwickeln“ (Rusch 1985, 210; zit. 
nach Schmidt 1987, 42). Monistisch ist außerdem die konstruktivistische Annahme, 
dass Materie und Geist keineswegs kategorisch voneinander getrennt werden müssen, 
sondern dass sich Bewusstsein dann entwickelt, wenn lebende Systeme eine bestimmte 
materiale Komplexität und damit eine bestimmte Form der Selbstorganisation und 
Selbstreferentialität entwickelt haben (vgl. Schmidt 1987, 43). 

Mit der Position des Radikalen Konstruktivismus verlieren sämtliche Modelle 
eines absoluten qualitativen Erkenntnisfortschritts ihre Plausibilität; Wissen kann der 
Wirklichkeit oder der Wahrheit nicht näher kommen, sondern führt in erster Linie zur 
„Veränderung menschlicher Gesellschaften, individueller Denk- und Lebensweisen, 
Werteinstellungen usw.“ (ebd.). Aus radikal konstruktivistischer Perspektive sollte es 
im wissenschaftlichen Diskurs demnach um die Erzeugung von brauchbarem und 
nützlichem anstelle von wahrem bzw. objektivem Wissen gehen, nicht die 
„Annäherung an die Wahrheit“ (Unger 2003, 167) sollte im Vordergrund stehen, 
sondern die Orientierung an Problemlösungskapazität, Passung und Intersubjektivität. 
Dies gilt auch für die interdisziplinäre Kooperation verschiedener Professionen sowie 
für sämtliche intersubjektiven Wirklichkeiten zwischen Menschen generell.  

In Bezug auf den Verantwortungsbegriff wird dem Konstruktivismus mitunter 
vorgeworfen, dass er dem Einzelnen zu viel Verantwortung aufbürde und dem-
gegenüber genetische und Umweltfaktoren zu wenig berücksichtige (vgl. z.B. Unger 
2003), darüber hinaus sei er für „neoliberale Sozialstaats-Abbau-Strategien (...) gut 
verwendbar“ (von Schlippe/Schweitzer 2000, 271). In diesem Zusammenhang sei 
jedoch betont, dass Verantwortung im Radikalen Konstruktivismus grundsätzlich als 
Mitverantwortung begriffen wird, und diese schließt sämtliche an Kommunikations- 
und Interaktionsprozessen beteiligten Personen mit ein. Demnach geht es immer um 
eine sogenannte „`Relativitätstheorie` menschlicher Beziehungen“ (ebd., 272), um 
relative Verantwortung (vgl. hierzu auch Kap. 6.3).  
                                                           
15  Der Monismus ist „im Unterschied zum Dualismus und Pluralismus jede philosoph. oder religiöse 

Auffassung, die Bestand oder Entstehung der Welt aus einem Stoff oder aus einem Prinzip allein erklären 
will“ (Meyers Großes Taschenlexikon, Bd. 15 (2001, 82)). 



33 
 

Dies verweist auf einen zentralen Begriff innerhalb des Radikalen Konstruk-
tivismus: Viabilität (Passung). Darunter versteht Ernst von Glasersfeld (vgl. 1997b, 
25ff) die Fähigkeit, dass jemand oder etwas innerhalb bestimmter Bedingungen trotz 
Hindernissen funktioniert und damit überlebt. Passung kann sich demnach sowohl auf 
ein Verhalten als auch auf eine Idee oder Erkenntnis beziehen. Der Begriff Viabilität 
steht damit in engem Zusammenhang zu den beiden Prozessen der Assimilation und 
der Akkommodation, die Piaget (vgl. u.a. 1976) in seinem Äquilibrationsmodell 
beschreibt. Bei der Konstruktion der Wirklichkeit geht es folglich nicht nur um 
assimilatorische Prozesse, das heißt um gelungene Versuche, erwünschte Ergebnisse 
mithilfe von bekannten Handlungsschemata zu erreichen, sondern ebenso um eine 
akkommodatorische Anpassung des Menschen an die ihm begegnende Wirklichkeit. 
Bei den Prozessen der Assimilation und Akkommodation handelt es sich um zwei 
Prinzipien, die eng aufeinander verwiesen sind. Einerseits basiert jede Akkommodation 
auf gescheiterten Assimilationen, andererseits werden ohne Akkommodationen keine 
Schemata gebildet oder modifiziert, die ihrerseits Grundlage der Assimilation sind. 
„Das Wechselspiel zwischen Assimilation und Akkommodation dient dem Organismus 
dazu, ein ausgeglichenes Verhältnis zwischen seinen Denk- und Handlungsschemata 
und deren Auswirkungen auf die (von ihm konstruierte) Umwelt herzustellen bzw. 
aufrechtzuerhalten“ (Lindemann 2006, 103). Dieser fortwährende Ausgleichsprozess 
wird von Piaget als Äquilibration (Äquilibrium = Fließgleichgewicht) bezeichnet. 

Den Doppelaspekt von Assimilation und Akkommodation gilt es für Ciompi (vgl. 
2005) auch in Bezug auf wissenschaftliche Theorien zu berücksichtigen. Dadurch 
könnten „Wahrheitstheorien“ jeder Art, von vorsichtig erarbeiteten animistischen 
Welterklärungen bis hin zu den Theorien der modernen Wissenschaft als für einen 
bestimmten Kontext zeitweilig viable Lösungen innerhalb einer evoluierenden 
Gesamtsituation verstanden werden, „die alle einen gewissen Realitätsgehalt besitzen“ 
(ebd., 33). Dies treffe schon allein deshalb zu, weil alle „Lösungen“, die nicht bis zu 
einem gewissen Grad der Wirklichkeit Rechnung trügen, im Laufe der Zeit unter den 
Tisch fielen, was einer Eliminierung durch den evolutionären Selektionsprozess 
entspräche. Das Maß für die Akzeptanz einer Welterklärung sei demnach deren 
Viabilität, womit alle „überlebenden“ Theorien ein Körnchen Wahrheit in sich trügen 
(vgl. ebd., 33; Wilber 1997, 8f).16     

 
 
1.1.4 Konsequenzen des Radikalen Konstruktivismus  
 
Die radikal konstruktivistische Vermutung, dass unser Wissen nicht das ist, wofür wir 
es halten, und nicht die Leistungsfähigkeit besitzt, die wir von ihm verlangen, ist 
keineswegs neu. Neu sind hingegen die Konsequenzen, die der Radikale Konstruk-

                                                           
16  Ciompi bezeichnet seine Position in Abgrenzung zum Radikalen Konstruktivismus als „relativen 

Konstruktivismus“ (Ciompi 2005, 31). Die bisherigen Ausführungen zeigen meines Erachtens jedoch, 
dass diese Abgrenzungsbemühungen nicht zwingend erforderlich sind. Ein wesentlicher Beleg für die 
große Übereinstimmung der beiden Positionen ist die zentrale Bedeutung des Konzeptes der Viabilität bei 
von Glasersfeld (vgl. 1997b, 25ff) und bei Ciompi (vgl. 2005, 44 und 291). 


