— ‘ S —
David Joselit
TRADICION Y DEUDA

los sentidos | artes visuales




David Joselit

Tradicién y deuda

El arte en la globalizacién

Traducciéon y pr(')logo de Paola Cortes Rocca

]

Adriana Hidalgo editora



Joselit, David
Tradicién y deuda: el arte en la globalizacion / David Joselit. - 1a ed. -
Ciudad Auténoma de Buenos Aires: Adriana Hidalgo editora, 2021.
Libro digital, EPUB - (Los sentidos)

Archivo Digital: descarga
Traduccion de: Paola Cortes Rocca.
ISBN 978-987-8388-69-4

1. Arte Contempordaneo. 2. Filosofia del Arte. I. Cortes Rocca, Paola, trad.
II. Titulo.
CDD 700.905

los sentidos | artes visuales
Titulo original: Heritage and Debt. Art in Globalization
Traduccion: Paola Cortes Rocca

Editor: Fabian Lebenglik
Diseno: Gabriela Di Giuseppe
Producciéon: Mariano Garcia

12 edicion en Argentina

© 2020 Massachusetts Institute of Technology
© Adriana Hidalgo editora S.A., 2021
www.adrianahidalgo.com

El autor agotoé las posibilidades de busqueda de los derechohabientes de las

imagenes consignadas en el interior de este libro. La editorial esta a
disposicién en caso de haber omisiones involuntarias.

ISBN: 978-987-8388-69-4

Queda hecho el depdsito que indica la ley 11.723

Prohibida la reproduccién parcial o total sin permiso escrito de la editorial.

Todos los derechos reservados.

Disponible en papel


http://www.adrianahidalgo.com/

Para Steve Incontro



CARTOGRAFIAS CONTEMPORANEAS

PARA EL ARTE GLOBAL
Paola Cortes Rocca

Ya desde su titulo, el trabajo de David Joselit
contrapuntea dos términos econdmicos que funcionan como
una suerte de debe y haber en un libro de cuentas. Por un
lado, la deuda, que se revela como el instrumento clave de
la dominacion neoliberal -en reemplazo de los formatos
tradicionales de violencia y ocupacién imperial- y, por otro,
la tradicién cultural y estética que, como una herencia o un
patrimonio, podria usarse para pagar algo de esa deuda o,
al menos, achicarla. Asi se plantea la hipdtesis mas general
de Tradicion y deuda: la potencialidad politica del arte -y
mas especificamente del arte globalizado- reside en su
capacidad de hacerle frente a la desposesion, a partir de
una reescritura de las narrativas y periodizaciones
histéricas, capaz de sincronizar temporalidades desparejas
y reevaluar formas de saber que han sido historicamente
marginadas para y por “Occidente”. Esta hipotesis no es
naive: no se trata de postular un valor de resistencia o de
transformacion que, a fuerza de simple buena voluntad
esencialista, se le atribuye al arte contemporaneo, sino de
explorar las multiples formas en las que, en tanto agente -
entre muchos otros- y efecto de la globalizacion, el arte
interviene no sélo en la disputa cultural y simbdlica, sino
también en conflictos legales y politicos y, en su dimensién
absolutamente objetual o material, también participa del
circuito econémico -con un mercado propio, subastas y
colecciones privadas y museisticas-.



Articular la dimension simbdélica, politica y material del
arte y la cultura para pensar las peculiaridades del
presente global implica, antes que nada, producir una
sOlida interpretacion critica acerca de las ultimas décadas
del siglo XX. Para hacerlo, Joselit sostiene -y problematiza-
el mapa geopolitico que se consolida en 1989, con el fin de
la Guerra Fria y el comienzo de la desregulacion neoliberal.
Siguiéndole el juego a ese mapa, Tradicion y deuda
identifica varios “mundos” (lugares, pero también tramas
culturales, tradiciones y ldgicas temporales) que coexisten
y se contraponen a “Occidente” o lo que podriamos llamar,
con otro vocabulario, los centros imperiales o los focos de
hegemonia (Estados Unidos + Europa occidental). Se
cartografia, por un lado, el mundo poscolonial (Australia,
India, Africa), por otro, el régimen soviético y chino y, en
tercer lugar, Latinoamérica y Europa del Este. (1) Cada uno
de esos mundos alberga una narrativa especifica que no
resulta de la periodizacién americana y europea -primeras
vanguardias, modernismo, segunda vanguardia,
posmodernismo- sino que tiene sus peculiaridades y que, al
ingresar a la escena critica, altera la narrativa central. A
cada uno de esos mundos le corresponde una “expresién”
visual predominante que opaca otras formas o lenguajes:
en el primer mundo el modernismo se impone en términos
de prestigio y circulacion a expresiones asociadas al
realismo y al arte indigena; en el segundo, el realismo
socialista ensombrece una vanguardia sumamente vital
pero no oficial -algo que figuras como Eduard Limonov o
Ilya Kabakov vuelven a iluminar-; en el tercero, el arte
indigena y popular negocia rutas de ingreso a la tradicién
moderna para participar de ella y, al mismo tiempo,
marcarla con su impronta post o decolonial.

Esta cartografia permite distinguir procesos y légicas
que, si bien pueden resultar un poco esquematicas a
primera vista -tal como lo es el mapa mismo que deja
trazado la Guerra Fria-, ponen en cuestion no sélo la



secuencia temporal de la historiografia estética y critica,
sino incluso el lugar que ocupan sus conceptos asi como los
modos de definirlos. Por ejemplo, si las vanguardias de
comienzos de siglo toman como blanco al espectador
burgués, atacan sus tradiciones y cdédigos y lo exponen a
otros, Joselit advierte que esta caracterizaciéon de las
vanguardias americanas y europeas no se replica en el caso
soviético y chino, donde lo que esta en juego es la
produccién de una verdadera cultura de masas con
potencial revolucionario. Al incorporar otras genealogias,
se desarma lo que entendemos -siguiendo a Peter Burger y
Walter Benjamin asi como a Theodor Adorno y Clement
Greenberg, entre tantos otros- como el programa de la
vanguardia histérica: critica a la separacién entre arte y
vida e impugnacion a la institucion arte espacializada en el
museo; deslizamiento de la obra como totalidad organica
hacia aquella que se expone como artefacto resultado del
montaje; y cuestionamientos a la idea de autonomia en
tanto reservorio de valores que se salvaguardan alli y no
afectan al “mundo”. Esta lectura del programa de la
primera vanguardia recorta sus alcances en el momento en
que, si bien sigue siendo valido para pensar, por ejemplo, el
dadd y el surrealismo, deja de verse como instancia clave
del quiebre con el arte anterior, por ejemplo, en el mundo
ruso del siglo XX.

Algo similar ocurre cuando se analiza, por ejemplo, la
relacion entre las vanguardias de los sesenta -el pop,
Fluxus, etc.- y las vanguardias latinoamericanas. Aqui
también hay un esfuerzo por establecer semejanzas (la
apuesta por cierta desmaterializacién, por el proceso y la
experiencia en lugar del objeto; la relacion con la cultura
de masas, etc.) y proponer diferencias (el pop
norteamericano politiza el consumo mientras que las
vanguardias del Cono Sur estarian en un didlogo mas
frontal con los proyectos de transformacion politica). Sin
embargo, de un modo o de otro, lo latinoamericano no deja



de ser, en el peor de los casos, una manifestacion
puramente epigonal y, en el mejor, la “variante” de una
suerte de fenémeno central u “originario”. Siguiendo a Luis
Camnitzer y Nelly Richard, David Joselit propone aqui un
modelo de interpretacién que coloca en el centro de la
tarea de las vanguardias latinoamericanas de la segunda
parte del siglo XX, la produccion de formas de
experimentar e intervenir en los sistemas politicos a través
de una critica al autoritarismo y a las violencias de estado o
que las piensa como agente constructor de la sociedad
civil. Tal vez el modelo no es demasiado preciso y puede
objetarse usando muchisimos ejemplos en los que los
artistas tuvieron que apropiarse de dos tradiciones que le
eran ajenas (lo que Joselit atribuye a India, Africa y
Australia) u otros casos en los que el arte quiere ser una
herramienta (el ejemplo méas obvio seria el peruano Jesus
Ruiz Durand) al servicio de la construccion del Estado o de
una cultura de masas progresista (lo que corresponderia a
China / Rusia).

Una critica facil e inmediata que se le puede hacer a este
libro es la de no adentrarse exhaustivamente en los
contextos locales que aborda y, a partir de ahi, objeciones
basadas en tal o cual ejemplo (argentino o australiano,
soviético o de la India, de tal o cual década de este siglo o
el anterior) que no se incluya en la cartografia de Joselit.
Pero, justamente, no se trata de un libro de historia del arte
o0 de un estudio marcado por esta impronta historicista. Por
el contrario, Tradicion y deuda quiere ser un libro de teoria
estética que desafia “la estructura evolucionista del
historicismo”. Por eso, lo potente de la propuesta de David
Joselit no es una taxonomia estético geopolitica per se, sino
el trazado de una cartografia compleja hecha de
enfrentamientos y préstamos que, en primer lugar, permite
articular en términos materiales, procesos politico
economicos globales y narrativas estéticas locales -cuya
“universalidad” no es nunca un punto de partida, sino de



llegada o un efecto de la prepotencia colonial- y que, en
segundo lugar, se presenta como un laboratorio para
ensayar hipétesis sobre el presente. Por eso el libro elige el
ano 1989 para abrir el juego. No se trata sdlo de la caida
del muro de Berlin y la instauracién de la 1égica neoliberal,
sino justamente de un afio en el que la desregulacién es un
fendmeno compartido por el campo de lo estético cultural y
el de lo politico econdmico. La confianza en la
desregulaciéon econémica, que se vuelve programa de las
politicas neoliberales a nivel global, coincide -postula
Joselit- con un proceso de desregulacion propio de las artes
visuales que implica la disolucién de la especificidad medial
y que senala el final irreductible de la 16gica modernista.

Escrito desde Nueva York, Tradicion y deuda intenta
descentrar el relato monolitico con que los historiadores y
criticos piensan la modernidad, la posmodernidad y el
proceso de pasaje de una a otra. Su publico inmediato es,
entonces, la comunidad académica e intelectual de ese
“Occidente”; pero el planteo también tiene efectos para los
lugares que no ocupan el centro de estos relatos. Tal vez
resulte evidente que no hay una modernidad, sobre todo
para nosotros, habitantes de la modernidad periférica,
justamente aqui donde la categoria de modernidad, maés
que como un tiempo, se ha conjeturado, siguiendo a Néstor
Garcia Canclini, como un territorio al que entrar y salir a
partir de diferentes estrategias. Sin embargo, la propuesta
de Joselit tiene la radicalidad de la decolonizacién
epistemoldgica y pretende arrasar con cualquier narrativa
y conceptualizacién troncal, para pensar lugares, conceptos
y relatos en constante interseccién y desencuentro,
negociacién y resistencia. Asi, el planteo, por supuesto, se
distancia de la homogeneidad eurocéntrica y colonial pero
también de la idea de que hay fendmenos -ya sea la
vanguardia o la modernidad- y excepciones o variantes
locales que es lo que sugeriria, tanto el adjetivo



“periférica” como una territorialidad que habilita entradas
y salidas.

El legado de la Guerra Fria con su esquemaéatico ranking
de mundos se vuelve instrumento de la decolonializacion
epistemoldgica en la medida en que habilita la proliferacion
de zonas que transitan historias y temporalidades
diferentes. Son espacios que duplican y niegan, traducen,
incorporan y resisten conceptos y lenguajes, narrativas y
sentidos que se imponen desde los grandes centros de
produccién de valor -econdmico y estético- donde también
se elaborarian los saberes que los legitiman. Este mapa
estallado de Joselit permite formular una genealogia del
arte contemporaneo (global) como aquello que emerge en
el momento en que se sincronizan los diversos modos en los
que la produccion de cada lugar articulé el vinculo entre
tradicién y modernidad, autenticidad y apropiacién. El
punto de partida aqui es el ready-made ya no como un
artefacto destinado a interpelar las reglas y valores de la
institucionalidad del arte, sino como una téchne flexible
que toma un reservorio de materiales, procedimientos y
contenidos para poner en contacto y, de algin modo,
sincronizar, tradiciones y temporalidades diferentes.

El ready-made como técnica -mdas que como artefacto-
que permea todo el arte contemporaneo global le da una
vuelta de tuerca a las reflexiones sobre archivo y
patrimonio, desplazando el acento puesto en la memoria y
el olvido, para abrir el campo a tres tipos de interrogantes:
una pregunta ontolégica (¢qué es arte y qué mercancia?),
otra semantica o medial que giraria alrededor del cémo
estd hecho y qué surge a partir de la disponibilidad de
materiales y soportes variables (objetos, relatos, imagenes)
y una cultural, que atafie directamente al caracter global
del arte contemporaneo ya que el ready-made siempre
produce interrogantes acerca de la propiedad y la
apropiacién / expropiacion cultural, es decir, acerca de la
autenticidad y la legitimidad.



Entre los multiples objetos que aborda Tradicion y
deuda, subrayo aqui uno que condensa el conjunto de
problemas que el libro explora para formular una hipoétesis
fuerte sobre el arte contemporaneo en la era global. En
1993, la ley australiana otorga la propiedad de la tierra a
ciertos grupos aborigenes con la condicion de que
comprueben su vinculo ancestral y actual con el territorio
reclamado. Lo que se presenta como prueba ante la justicia
nacional es una obra de 8 x 10 metros hecha de manera
colectiva, a partir de pequenos cuadrados unidos. La obra
que la comunidad indigena exhibe ante el juez surge del
mandato ancestral que autoriza a representar inicamente
el propio territorio y no el ajeno. Sin embargo, esta hecha
con los materiales de la pintura occidental porque los
hombres y las mujeres de la comunidad creen que al usar,
por ejemplo, el éleo podran explicar el concepto de
soberania en términos inteligibles para los blancos. El
lienzo Ngurrara sobre el territorio propio hecho con
materiales y técnicas ajenas es una prueba judicial
definitiva para la firma del tratado que reconoce que las
comunidades Walmajarri, Wangkajunga, Mangala y
Martuwangka son propietarias de las tierras en cuestion.
Luego de eso, la obra que fue parte de un proceso legal se
vuelve pieza estética y se exhibe en una muestra itinerante
y forma parte hoy de la visualidad de un pais que quiere
asumirse como multinacional. Tiempo después, Imants
Tillers, un artista australiano blanco, utiliza este mismo
sistema de montaje de pequenos cuadrados, aunque su
trabajo superpone la imagen de un artista del
expresionismo aleman y la de un artista aborigen local. La
pieza de Tillers genera un inmenso debate sobre quién es
dueno legitimo ya no del territorio, sino de las tradiciones
culturales -con el agregado de que aqui no se trata de la
tradicién nacional sino de la aborigen y de la llamada
“occidental”, de las cuales Tillers estaria doblemente



“excluido”-, como se define ese derecho, quién ejerce un
uso “autorizado” de ellas y en qué contextos.

El ejemplo del lienzo Ngurraray de la pintura de Tillers
no sélo confirma que las obras estan siempre sujetas a
procesos, usos y lecturas de autonomizacion y
desautonomizacién; el marco teorico que propone Joselit
también vuelve caducos debates sobre usos legitimos de
tradiciones “ajenas”. De algin modo, como lo planteaba
Jorge Luis Borges en su conferencia de 1951, “El escritor
argentino y la tradicién”, el escritor o el artista no esta
limitado a recurrir a una tradicion -a la que perteneceria-
sino que puede recurrir a “toda la cultura occidental”,
sostenia Borges. Sin embargo, el planteo de Joselit avanza
un paso mas en la medida en que mas que leer cuestiones
de autorizacién o incluso de hibridacién o mezcla en
términos de estética autoral, las plantea como parte de las
condiciones contemporaneas de produccion, circulacion y
recepcioén de todas las practicas estéticas.

En el contexto del arte global ya no se trata de hacer,
desde la periferia, un uso irreverente de la tradicion
euronorteamericana, sino de advertirse necesariamente
incluido o incluida -incluso, forzosamente incluido o
incluida- en una tradicién que es global, compartida,
accesible y dispersa y que esta hecha de miles de focos
locales. Dicho de otro modo: todo el arte contemporaneo es
global. Lo es debido a la movilidad de los artistas y de las
obras, lo es incluso aunque obras y artistas permanezcan
simbodlica y materialmente en espacios acotados, porque la
dispersion de la informacién sobre ambos -a través de
accesos virtuales a museos y galerias, pero también a
través de discursos criticos y curatoriales, etc.- habilita
publicos deslocalizados y, por lo tanto, lecturas de
contenidos y procedimientos que estdn continuamente
reprocesados por los miles de focos del arte y la cultura. En
este marco, la disyuntiva ya no se plantea en términos de la
tension entre lo local y lo universal, entre la tradicion



propia y ajena -que ya no se daria en términos de tradicion
nacional y “occidental” como lo formulaba Borges y como
lo confirma el debate alrededor de la “doble apropiacién”
de Tillers-, sino en los modos de instalarse y sincronizar
diversas lineas territoriales de una trama plural. A partir
del abordaje de una serie de obras que van desde los
reenactments de Marina Abramovic, las miniaturas de la
artista pakistani Shahzia Sikander, los experimentos con el
arte milenario de la tinta en las obras del chino Qiu Zhijie y
las controversiales imagenes de Kara Walker, hasta las
instalaciones de Doris Salcedo y el delicado bioarte de la
brasilena Rivane Neuenschwander, David Joselit arriesga,
quizas, la hipotesis méas potente de Tradicion y deuda: la
dindmica del arte contemporaneo global requiere, por un
lado, de la articulacién -uso, préstamo, apropiacion,
hibridacion- de procedimientos, figuras y referencias de la
tradicién local con otros inteligibles en términos globales y,
por otro lado, es justamente esta peculiaridad o
autenticidad local la que le da al arte global, su legitimidad
en tanto arte contemporaneo.

Para una artista como la colombiana Doris Salcedo, la
disyuntiva entre plagar su obra de “color local” o instalarse
en el ancho campo de un arte sin atributos ya no tiene la
validez que podria suscitar a mediados del siglo XX. Se
trata, en cambio, de intervenir en el campo de las préacticas
estéticas necesariamente globalizadas, que aportan -tal
como lo hace, por ejemplo, en Atrabiliarios- 1os materiales
y la perspectiva que le da su lugar mundo. Salcedo
recolecta, entonces, objetos que quedaron como Unico
indicio de los cuerpos desaparecidos bajo el terror de
estado y coloca esos zapatos encontrados en una serie de
nichos en un muro, sellados con una membrana de fibra
animal, cocida con hilo quirdrgico. Una obra como
Atrabiliarios no traduce sencillamente la violencia politica
nacional o regional en los términos del arte “occidental”:
no toma un procedimiento “ajeno” (la instalacién o el objeto



encontrado) para vehiculizar contenidos “locales” (los
desaparecidos). Se trata, en cambio, de producir una obra
que, en su sincronizacién de diversos niveles, transforma
tanto la semantica del arte conceptual, el ready-madey la
instalacién como las representaciones y los debates acerca
de la violencia politica y econdmica.

Pensar una trama con mil focos dispersos podria correr
el riesgo de eludir las relaciones de poder que se juegan en
la atribucion de valor estético y en los mecanismos de
legitimacién y ampliacion de audiencias. El riesgo siempre
latente es el de celebrar un mundo que se ofrece como
democratico y accesible para todos sin considerar que la
democracia global es tan formal como los modos de acceso,
cada vez mas marcados por una desigualdad tan o mas
profunda que la del mundo preglobal. El abordaje de Joselit
elude esa mirada falsamente ingenua para pensar el arte
contemporaneo global como campo de lucha entre formas
de sincronizacidén, debates sobre la propiedad y la
legitimidad estéticas. Aqui, Tradicion y deuda historiza la
figura del curador que, a partir de los anos noventa, se
recorta con particular nitidez y también lo que denomina el
“efecto curatorial”: la curaduria, que ya desde Duchamp se
esbozaba como procedimiento, ha migrado gradualmente
hacia el universo del consumo (hoy todo es efecto de una
curaduria, observa Joselit, desde la musica a los productos
de belleza). Si la curaduria se reposiciona en el mundo
global como proceso de seleccion de materiales,
produccién de un marco de exhibicién y de relatos para
darle inteligibilidad, a partir de la centralidad tanto de
dispositivos como el ready-made y reenactment, como del
archivo como principio constructivo de gran parte de la
produccion estética contemporanea, también la nocién de
autoria se imbrica con la actividad curatorial. Es aqui
donde, segun la distincién -del cubano Gerardo Mosquera-
entre culturas curadas y culturas curadoras, Joselit
advierte un nudo profundamente contemporaneo que



habita el arte global y que implica debates sobre quién
otorga legibilidad y con qué estrategias. El caracter
disimétrico entre curado y curador vuelve a reforzar la
relacion entre expropiacion y deuda y a senalar el caracter
urgente de la justicia epistemologica -y estética, podriamos
agregar- que constituye la politicidad especifica del arte
contemporaneo en la era global.

El trazado cartografico y genealdgico del libro, sus
hipdtesis sobre las caracteristicas del arte contemporaneo
y global no estaria completo sin un analisis del museo como
nodulo que concentra obras y artistas, publicos,
colecciones, archivos y patrimonio, creando y entrenando
nuevos publicos globales -marcados, como se planteaba
mas arriba por la sincronizacion con lo local-, coagulando
también circulacion de varios tipos de capital. Joselit
recorre en este punto la historia del museo: sus origenes
vinculados a la etnografia y el impulso colonial, su apogeo
como institucién que proyecta lo nacional como patrimonio
de la humanidad y su presente, en el que el museo ya esta
disenado como espacio global -Singapur, Hong Kong, como
ejemplos emblematicos- mas alla de donde estén
emplazados. El dispositivo del museo global funciona a dos
bandas: por un lado, intenta ser un aparato de
decolonizacién que reordena y desclasifica sus colecciones
a tono con las nuevas narrativas curatoriales y, por otro,
encarna las formas de explotacion y competencia
neoliberal. Se trata de objetos arquitecténicos que buscan
reescribir las narrativas nacionales, incorporando pasados
que intentan presentarse como plurales y, a su vez,
constituyen verdaderas inversiones para la revitalizacion
de centros urbanos no sélo articulados con la industria del
turismo, sino incluso con la vida estable de la ciudad, en
tanto apuntan también a atraer masas migrantes
calificadas e interesadas en la cultura local y global. Los
museos contemporaneos, concluye Joselit, no sélo ya no son
grandes archivos o depdsitos de obras y colecciones, sino



que son generadores de experiencias de distinto tipo -
economica, turistica, educativa, cultural y estética-. Son
maquinas de acumular, pero también de producir
imagenes: la espectacularidad del museo no sélo invita al
recorrido y a la observacion, también genera innumerables
instantdneas y selfies que se toman en galerias y espacios
exteriores, para compartirse de inmediato en redes sociales
y agregarse a la visualidad producida colectivamente sobre
las obras, las exposiciones, el edificio y, como ya lo advertia
la sagacidad de Tony Bennett, como un modo de
espectacularizaciéon del publico mismo. Blanco de los
ataques de la vanguardia de comienzo del siglo XX, espacio
poroso hasta desbordar y dejarse invadir por la vida
exterior en el programa de las neovanguardias de los
setenta, el museo vuelve a ser espacio y metafora de la
légica del arte en la era de la globalizacidn, al articular
imagenes extraterritoriales y territorializaciones de
diversos tipos de capital, y al activar focos de localidad que
generan nuevas formas de cosmopolitismo.

Paola Cortes Rocca obtuvo su doctorado en Princeton University y participé del
grupo de investigaciéon Media and Modernity coordinado por Beatriz Colomina
y Hal Foster. Ensefié en University of Southern Californa y en San Francisco
State University, donde fue Jefa de Departamento. Actualmente, en Argentina,
es investigadora del CONICET y docente de UNA (Universidad Nacional de las
Artes), Universidad Di Tella y UNTREF (Universidad Nacional de Tres de
Febrero). Ha traducido a Boris Groys, Eduardo Cadava, Jonathan Crary y
Timothy Morton. Se especializa en el cruce entre escritura y visualidad. Es
autora de El tiempo de la maquina: retratos, paisajes y otras imagenes de la
naciony de ensayos que abordan la fotografia a partir de cuestiones como
paisaje y residualidad, fantasmas e imaginacion politica, activismo y
performatividad, publicados en revistas como October, Iberoamericana, y
Journal of Latin American Cultural Studies, entre otras. Desde 2016 integra el
colectivo de activistas Ni Una Menos.

1 Si bien ese mapa se acepta como quien toma los presupuestos del
adversario para poder polemizar en sus propios términos, una division



geopolitica parece colarse en el libro, borroneando por momentos su
impronta imperial. Me refiero a “Occidente” y también a “Sur Global”. En
primer lugar, el término “Occidente” (West), que ya no se calca sobre el
continente europeo para nombrar desde alli, orientalismo mediante, a sus
otros -ya sea Africa o Asia-naturaliza un bloque cultural, politico y
economico que enlaza ciertos componentes de la cultura de Estados Unidos
y los de una zona borrosa de Europa que puede coincidir, por momentos,
con la Europa Occidental de la Ilustracion o con lo que Naciones Unidas
llama Europa Central. En esta geopolitica, Latinoamérica no seria parte de
Occidente, tampoco Polonia, pero tampoco lo seria la cultura indigena
norteamericana o las comunidades gitanas de la peninsula ibérica. Por su
parte, el “Sur Global” (Global South), lejos de nombrar una porcion del
globo como podria ser el hemisferio Sur, retine zonas geograficas dispares
como Latinoamérica, México y Africa. Surgido a finales del siglo XX y
consolidado en el XXI, el término retoma el eufemismo de “paises en vias de
desarrollo” para nombrar al tercer mundo, aplanando las diferencias
culturales y politicas, lingiiisticas y religiosas entre -y en el interior de- los
paises subdesarrollados que lo componen.



AGRADECIMIENTOS

Tradicion y deuda ha tenido una larga gestacion.
Comenzd como un experimento pedagégico en un curso de
posgrado, cuyo objetivo era mapear un campo tan amorfo y
discutible como el del “arte contemporaneo global”. Ensené
mi primer seminario de posgrado sobre el tema en Yale en
2009, y el segundo en el Instituto de Bellas Artes de NYU,
como Kirk Varnedoe Professor, en 2010. Ofreci un curso de
grado sobre arte contemporaneo global en Yale en 2012,
pero los argumentos que sostengo en este libro finalmente
se concretaron en un seminario en el Centro de Graduados
de CUNY en el otonio de 2015. Ahi ensené otro seminario
sobre “El ready-made global” en el otono de 2018, cuando
ya estaba a punto de terminar el libro. Estoy
profundamente agradecido con todos los estudiantes que
participaron en estos cursos. Sin ese compromiso, esa
generosidad de espiritu e inteligencia no hubiera podido
escribir este libro. El proyecto fue impulsado por una
invitacion de Timothy Barringer, mi antiguo colega de Yale.
Estoy enormemente agradecido por la confianza que Tim
tuvo en mi, y por su vivaz e incisiva respuesta a los
primeros borradores de los dos primeros capitulos. Otra
comunidad de colegas fue absolutamente esencial para este
libro: va mi profundo agradecimiento para mis amigos,
dedicados e intelectualmente intrépidos, del Comité sobre
Globalizacién y Cambio Social del Centro de Graduados de
CUNY. Si he podido captar, en alguna medida, la dinamica
de la globalizacién, eso se debe a esos cinco afos de
conversaciones semanales con ellos. Agradezco a todos los



participantes y becarios del Comité, pero especialmente a
Gary Wilder, Susan Buck-Morss, Duncan Faherty, Herman
Bennett, Julie Skurski, Joan Scott, Mara De Gennaro, Uday
Mehta y Michael Gillespie. Encontré con ellos el tipo de
comunidad intelectual que siempre habia buscado en la
academia. Claire Bishop, miembro del CGSC y colega en el
Programa de Doctorado en Historia del Arte, me ofrecid
comentarios generosos y rigurosos, asi como discusiones
que han sido invaluables. Entre mis otros excompaneros de
ese programa agradezco a Romy Golan, Anna Indych-
Lopez, y Rachel Kousser. Estoy especialmente agradecido
con Lucien Castaing-Taylor, mi colega en el Departamento
de Arte, Cine y Estudios Visuales de Harvard, por su
lectura atenta del texto y sus sugerencias editoriales,
brillantes y desafiantes, muchas de las cuales he
incorporado.

Aunque ninguna parte de este libro se ha publicado
anteriormente, tuve la oportunidad de explorar algunos de
los argumentos presentados en estas paginas en articulos
ocasionales en kritische berichte, Texte zur Kunst,
Artforumy Cairo Review, asi como en una forma mas
académica, a través de mi contribucion a la publicacién del
MoMA, Art and Theory of Post-1989 Central and Eastern
Europe: A Critical Anthology, editado por Ana Janevski,
Roxana Marcoci y Ksenia Nouril, y en la segunda y tercera
edicion de Arte desde 1900, en la que colaboré junto a Hal
Foster, Rosalind Krauss, Yve-Alain Bois y Benjamin H.D.
Buchloh, que también son mis valiosos colegas en el
consejo editorial de la revista October. He tenido la suerte
de presentar material del libro en numerosas conferencias
publicas en las siguientes instituciones: San Francisco Art
Institute; Harvard University; Instituto de Bellas Artes de
Nueva York; la Escuela de Artes Visuales de Nueva York;
Wesleyan University; la Universidad de Artes Aplicadas de
Viena; Musée d’Art Contemporain, Montreal; el Festival
Impakt de Utrecht, en los Paises Bajos; la Conferencia



Anual de la College Art Association; Kunst Kunstakademie
Munster; Universidad Nacional de las Artes de Corea, en
Seul; la Sociedad nordica de Estética de Aarhus University;
Northwestern University; el Walker Art Center de
Minneapolis; M+ Museum, en Hong Kong; Cena Véry
Jirousov, en Praga; el Ullens Center for Contemporary Art,
en Beijing; Tyler School of Arts, en Philadelphia; Chronus
Art Center, en Shanghai; y el Haus der Kulturen der Welt,
en Berlin. Agradezco a los organizadores por estas
invitaciones, tanto como al publico que participo, con
preguntas tan gratificantes como exigentes.

Mis generosos colegas me ayudaron en la investigacion,
los viajes y la adquisicién de imdgenes. Estoy
particularmente agradecido por los consejos iniciales de
Tamar Garb, Okwui Enwezor, Michelle Kuo, George
Chauncey, Geoff Kaplan y Alexandra Munroe y por los
consejos de Chika Okeke-Agulu sobre la investigacion
fotografica. Y mi mas caluroso agradecimiento a los y las
que estuvieron disponibles a charlar sobre Tradicion y
deuda: Jaeyeon Ahn, Molly Aitken, John Akomfrah, Lucia
Allais, Sean Anderson, Zdenka Badovinac, Jennifer Bajorek,
Mieke Bal, Ute Meta Bauer, Lerato Bereng, Rory Bester,
Homi Bhabha, Ted Bonin, Dineo Seshee Bopape, Joost
Bosland, Linda Bosniak, Tegan Bristow, David Brodie,
Roger Buergel, Francis Burger, Cai Guo-Qiang, Mary Ellen
Carroll, William Chan, Johnson Chang (Chang Tsong-Zung),
Zahid Chaudhary, Chen Chieh-jen, Doryun Chong, Candice
Chuh, Joshua Cohen, Iftikhar Dadi, Jane DeBevoise,
Anthony Downey, Ntone Edjabe, Gwen Farrelly, Finbarr
Barry Flood, Gordon Froud, Gao Shiming, Tamar Garb,
David Garneau, Joseph Gaylard, Maria Gough, Boris Groys,
Khwezi Gule, Vivek Gupta, Mona Hadler, Noah Isenberg,
Ana Janevski, Pule kaJanolintshi, Jennifer Josten, Pepe
Karmel, Joan Kee, Clive Kellner, Sunjung Kim, Juliet Koss,
Donna Kukama, Graziela Kunsch, Michelle Kuo, Lucia
Eunyoung Kwon, Sung-A Kwon, Cobi Labuschagne, Carrie



Lambert-Beatty, Leigh Ledare, Darryl Leung, Jay Levenson,
Sherrie Levine, Elizabeth Macaulay Lewis, Charles Lim, Liu
Wei, Catherine Lord, Rose Lord, Lu Jie, Kemang Wa
Luhelere, James Luna, Magdalena Magiera, Roxana
Marcoci, Renzo Martens, Saloni Mathur, Achille Mbembe,
Kobena Mercer, Jinyoung Min, Tumelo Mosaka, Alexandra
Munroe, Kate Nesin, Gabi Ngcobo, Ruth Noack, Leslie
Nolen, Ksenia Nouril, Sarah Nuttall, Ugochukwu-Smooth
Nzewi, Olu Oguibe, Chukuma I. Okadigwe, Chika Okeke-
Agulu, Aihwa Ong, Amilcar Packer, Adriano Pedrosa, Emily
Pethick, Ruth Phillips, Yasmil Raymond, Melanie Rehak,
Shelley Rice, Jolene Rickard, Alessandra Russo, Alex Dika
Seggerman, Benjamin Seroussi, Payam Sharifi, Tammer El
Sheikh, Shahzia Sikander, Audra Simpson, Gayatri Sinha,
Penny Siopis, Irene Small, Z. S. Strother, Edward Sullivan,
Erika Tan, Eugene Tan, Maria Taroutina, Kim Thomsen,
Ming Tiampo, Philip Tinari, Reiko Tomii, Mark Tribe,
Jochen Volz, Keith Wallace, C. J. W.-L. Wee, Glenn Wharton,
Sue Williamson, Christopher Williams-Wynn, Wu Hung,
Yang Fudong, Mawande Ka Zenzile, Zhang Ga, Robert Zhao
Renui, Zheng Shengtian.

Tuve asistentes expertos como Joseph Henry y Kirsten
Gill para mi investigacién. Mi especial gratitud tanto a Mia
Curran por su increible trabajo de verificacion como a Rita
Potenza por iniciarme en el mundo del arte en
Johannesburgo. Christopher Green me ayudé a entender
las complejidades de las practicas artisticas indigenas y su
ética y estoy muy agradecido con Jennifer Sarathy y con
Gemma Sharpe por ayudarme a comprender el mundo del
arte contemporaneo global. Peggy Cambier-Weinstein
revisé con generosidad mis traducciones del francés y me
hizo valiosas sugerencias. Stephanie Romeo hizo un trabajo
heroico para llevar adelante la dificil tarea de obtener las
ilustraciones para este libro; estoy en deuda con ella. Estoy
muy orgulloso de que Tradicion y deuda aparezca en la
serie de libros de October, especialmente porque mis



diversos proyectos en la revista me ayudaron a esclarecer
muchos de estos temas. Tengo una deuda de gratitud con el
editor Adam Lehner, que tanto me ayudo a llevar adelante
este proyecto, al igual que Hal Foster. Gabriela Bueno
Gibbs de MIT Press ha sido un gran apoyo, Matthew
Abbate editd, con gran profesionalismo, el manuscrito y
estoy particularmente agradecido a Roger Conover, con
quien he trabajado durante tres décadas, por su
compromiso en el comienzo de la publicacion y antes de
dejar la casa editorial para llevar adelante nuevos
proyectos.

Los nervios y los placeres de escribir un libro no sélo
vienen de su autor, sino también de sus compaieros e
interlocutores intelectuales mas cercanos. No es suficiente
con agradecerles a Pam Lee, Steven Nelson, Geoff Kaplan,
Dana Peterman, Mary Ellen Carroll, Elisabeth Sussman,
Nicolds Guagnini, George Chauncey, Ron Gregg, Amy
Goldberg y Albert Sbordone, pero lo hago de todos modos,
con la esperanza de que comprendan mi gratitud. Steve
Incontro ofrecidé su apoyo, tranquilidad y amor durante
todo este proceso, y a él esta dedicado este libro.



INTRODUCCION

Tradicion y deuda propone una teoria de la globalizacién
fundada en el arte visual. Demostraré que la globalizacion
del arte tiene el potencial de corregir la desposesion
cultural que el modernismo occidental ha ejercido en el Sur
Global. Tanto el imperialismo como la esclavitud -dos de las
formas principales de acumulacion de capital durante el
siglo XIX- sostuvieron la inferioridad de las culturas no
occidentales como justificacion para la apropiacion de la
tierra, el trabajo y la libertad personal de sus pueblos. Si
bien el arte no occidental fue denigrado y suprimido en sus
lugares de origen, a su vez, el modernismo europeo se
apropio de él otorgandole la posicion subordinada de
“primitivismo” o “exotismo”, o lo colecciono cual
inoperantes reliquias antropologicas en los museos de
historia natural o enciclopédica de las metrépolis europeas
o norteamericanas. El arte contemporaneo global le ha
hecho frente a esta historia de desposesién en su
contrapropiacién de la tradicion cultural como recurso
contemporaneo. El término tradicion (2) puede parecer
discordante en este contexto ya que, historicamente, su
aplicacién a las culturas no occidentales ha sido
generalmente cémplice de la desposesién en lugar de
combatirla. Si bien el modernismo europeo reivindicaba la
libertad respecto del lastre de la tradicién, relegaba el arte
no occidental a una forma de la tradicién que carecia de
dinamismo y relevancia contemporaneos, excepto como
ocasional inspiracién para sus propias innovaciones. Al
afirmar la modernidad europea como universal -y por Io



tanto, como algo que no esta ligado a ninguna tradicion en
particular (a pesar de que numerosos movimientos
modernistas como el cubismo estaban profunda y
conscientemente arraigados en la historia “local” de la
pintura europea posrenacentista)-, Occidente se atrevié a
considerar todas las demaés expresiones de la modernidad
como deudoras o epigonales. Tal endeudamiento no sélo
sustento instituciones modernas como la dupla
imperialismo y esclavitud -al postular a los pueblos
dominados como no completamente humanos y, en
consecuencia, en deuda con sus gobernantes o amos en
cuanto al acceso a la modernidad-, sino que ademas
contintia caracterizando las técnicas neoliberales (o
neoimperiales) de gobierno por medio de la deuda,
mediante préstamos de agencias financieras
internacionales como el Banco Mundial o el Fondo
Monetario Internacional. En mi uso del término, tradicion
denota cualquier tipo de herencia cultural transmitida en
cualquier lugar y por consiguiente abarca tanto las
practicas ostensiblemente “tradicionales”, por ejemplo la
pintura letrada con tinta en China, como las “modernas”,
por ejemplo el op art en Euroamérica. Los pensadores
nacionales y poscoloniales, para quienes la tradicién es y
ha sido siempre un recurso vivo, han criticado
rotundamente la presuncion eurocéntrica de que la
tradicién estd dormida y felizmente guardada en el pasado
y, por lo tanto, constituye la antitesis de la modernidad. En
el presente libro, me baso en estas ideas para sostener que
la respuesta estética -y, muchas veces, la respuesta
econdmica- al eurocentrismo en condiciones de
globalizacidon ha sido una reactivacion de la tradicion como
recurso para inventar genealogias alternativas al
modernismo y diversas experiencias de la
contemporaneidad.

Para la globalizacion es fundamental, entonces, una
recalibracion cultural con grandes efectos: Occidente



“recupera” su tradicion como un conjunto de tradiciones
particulares mas que universales y, a su vez, el Sur Global
reafirma sus tradiciones dinamicas como contemporaneas.
El arte contemporaneo global constituye el espacio clave de
esta recalibracion y, por lo tanto, segun Boaventura de
Sousa Santos, es un campo en el cual puede exigirse
“justicia epistemoldgica”,! entendida como compromiso y
respeto por una cantidad de formas de conocer y
experimentar el mundo. Como argumentaré mas adelante,
el caracter inalienable de la tradicion -en tanto herencia de
un grupo, pueblo, nacién o regién, mas que como
propiedad privada de un individuo- también funciona como
un importante recurso econémico en las condiciones de la
globalizacion, donde los valores de autenticidad son
siempre escasos y, por lo tanto, mas valiosos. En este
sentido, la capacidad de la tradicion como una herencia con
la que compensar la deuda no es simplemente metafdrica,
sino un hecho corroborado por la participacién mundial del
arte contemporaneo en el desarrollo econémico. Por eso,
este libro no omite la consideraciéon de la economia y la
politica, sino que desarrolla su analisis a partir de una
exploracion de la agencia del arte en el interior de su
propia dinamica -como una forma especial de conocimiento
y también como un recurso para el desarrollo-, en lugar de
pensarlo como una representacion de segundo orden. La
politica del arte que postulo no se funda en el tipo de
critica solipsista que gran parte de la historia del arte
contemporaneo occidental celebra, sino mas bien en la
potencia del arte para corregir la desposesion cultural
mediante la revalorizacién de formas de conocimiento
hasta ahora marginadas en Occidente.

La mayoria de los estudios sobre arte contemporaneo
global adopta una de dos formas: el analisis en profundidad
de las naciones o regiones del Sur Global, cuyas practicas
particulares de la modernidad se han pasado por alto; o el



panorama general, cuyo multiculturalismo anodino
ensambla arte de todo el mundo sin conocer demasiado
sobre ninguno, y mucho menos corregir las historias de
conquista y desposesion que preceden a su aparicion en la
contemporaneidad. Pese a lo importantes que son los
primeros (y esenciales para mi argumentacion en este
libro), estas nuevas narrativas nacionales o regionales
habitualmente se desarrollan en gran medida fuera de un
marco global comparativo. Por el contrario, los panoramas
de arte contemporaneo global simulan una forma de
diversidad etnogeografica casi totalmente divorciada de las
historias locales.? Es la tipologia de las exposiciones
bienales, con su tradicién de pabellones nacionales a los
que se suman muestras diversas y generalmente
panoramicas, la que ha consolidado estos dos formatos
dominantes para analizar el arte contemporéneo global.3 A
pesar de sus indudables buenas intenciones, estas
exposiciones separan a los artistas de su tradiciéon a partir
de una forma superficial de representacién multicultural -o
tokenismo- que no hace justicia a sus historias estéticas.
En este libro, sostengo que la tradicién se revela como un
recurso para exigir justicia epistemolégica, porque al
volverse contempordanea, la tradicion requiere ser
adjudicada a varias epistemologias, narrativas e incluso
ontologias mundiales diferentes y, a menudo,
contradictorias.

Si bien creo que la reanimacién de la tradicién puede ser
una herramienta progresista para reclamar justicia en un
mundo poscolonial y post-Guerra Fria, es innegable que en
el momento en que escribo -el final de la primera década
del siglo XXI- hay reclamos sobre la tradicién que se
despliegan con fines profundamente autoritarios, a menudo
al borde del fascismo. El surgimiento de nacionalismos o
populismos étnicos o culturales en todo el mundo -
incluidos, por supuesto, Europa y Estados Unidos-



corrobora mi afirmacién de que la miriada de formas de
desposesion cultural llevada a cabo por el capitalismo
liberal y el neoliberalismo global han desencadenado una
reactivacion mundial de la tradicion. Sin embargo,
contrariamente a lo que sostiene el prejuicio eurocéntrico y
modernista, creo que, asi como la democracia puede
inclinarse hacia la inclusién radical y, a su vez, promover
programas desastrosos de neoimperialismo militarista, del
mismo modo no hay una politica inherente a la reanimacién
de la tradicién. En este libro, trazo un potencial progresista
particular y un uso estético de la tradicién, tal como la
reformula lo que podria llamarse una “episteme curatorial”.
Argumentaré que la curaduria abarca lo que en otro lugar
he llamado la epistemologia de la busqueda: formas de
conocimiento que se basan en el ordenamiento y la
constitucién de patrones algoritmicos de vastas
acumulaciones de datos.* Como forma de busqueda
humana o “a medida”, la curaduria se evoca ahora como un
concepto organizativo que va mucho mas alla de los
recintos del arte y que nombra un principio de seleccion y
puesta en valor de productos que van desde queso o vino
hasta departamentos de lujo. Esa estética de la curaduria
no solo esta muy extendida entre los artistas
contemporaneos globales -cuyo trabajo va desde la
agregacion o reanimacion de contenido apropiado hasta el
giro archivistico generalizado en el arte contemporaneo-,
sino que también abarca politicas culturales, como la
fundacion de nuevos museos a nivel mundial, destinados a
distinguir localidades dentro de un mercado global
competitivo. Quizas lo mas importante es que una
aproximacién curatorial del conocimiento es
particularmente adecuada para recalibrar la relacion entre
las diferentes formas de tradicion mundial en su capacidad
de unir objetos e imagenes muy diferentes sin colocarlos en
una relacion jerarquica fija.



Demostraré que la episteme curatorial surge a partir de
tres fases superpuestas. Se iniciéo durante la década de
1980 mediante un proceso de “desregulacion de la
imagen”, en el que los estandares eurocéntricos de valor,
aplicados durante mucho tiempo al arte de diferentes
regiones y registros estéticos -es decir, las bellas artes, la
cultura de masas y las expresiones indigenas-, comenzaron
a colapsar. La desestabilizacion de estas jerarquias creo
posibilidades para que surgieran nuevos principios de
combinacion, lo que exigia la innovacién curatorial.
Coincidiendo con el fin de la Guerra Fria y las politicas
financieras desreguladoras del neoliberalismo, la
“desregulacion de la imagen” también permitio la
globalizacion de los mercados del arte, lo que acelerd aun
mas la mezcla de genealogias estéticas locales y regionales.
En el capitulo 1, “Tradicion y deuda”, analizo una variedad
de formatos de exhibicidon y estrategias estéticas de
pastiche o ensamblaje desarrollados a finales de los anos
ochenta y noventa. En Occidente, estos esfuerzos se
llamaron “posmodernos”, mientras que en otros lugares a
menudo se descartaron como “derivaciones”. Considero
estos formatos como un lenguaje estético genuinamente
global destinado a recalibrar jerarquias modernistas de
larga data. Estas nuevas combinaciones requirieron nuevas
formas de narrar las historias del arte, algo que abordo en
el capitulo 2, titulado “Sincronizacién”. Aqui rastreo el
modo en que los diferentes ordenamientos de las obras que
constituyen el “arte contemporaneo global” deben
entenderse como surgidos de tres genealogias modernas
diferentes, que se desarrollan en oposicién dialéctica con el
modernismo euronorteamericano. Las categorizo asi: lo
moderno poscolonial (tipico de zonas que vivieron el
asentamiento colonial, como africa, donde los artistas se
distanciaban de las tradiciones indigenas y, a su vez,
resultaban excluidos de la formacion europea), el realismo
socialista (tipico de China y la Union Soviética, por



ejemplo, donde el modernismo significo el desarrollo de un
nuevo modo de recepcién de masas, mas que la innovacién
formal, caracteristica del modernismo europeo) y el under
(en regiones como Latinoamérica y Europa del Este donde
hubo una fuerte conexiéon con el modernismo europeo, cuyo
acceso a un publico méas amplio resulté bloqueado por los
gobiernos autoritarios). Sostengo que estas genealogias
modernas, surgidas en diferentes lugares del mundo
durante comienzos y mediados del siglo XX, estan
sincronizadas unas con otras, asi como con el modernismo
occidental, para producir lo que llamamos “arte
contemporaneo global”. Considero tal sincronizacién un
proceso marcadamente politico -en oposicién a la nocién
de contemporaneidad multicultural o de amable
convivencia, en la que se imagina que las obras de
diferentes lugares coexisten unas junto a otras en el
entorno neutral del espacio blanco de la galeria-. Tal como
ocurre en la industria con la tercerizacién de una
produccion “flexible”, la sincronizacién de distintas formas
globales de modernidad y modernismo puede ser algo
violento y opresivo para muchos, asi como econdmicamente
provechoso e incluso potencialmente liberador para otros.
De hecho, las formas globales de sincronizacién, en tanto
mecanismo economico, han conducido a niveles inéditos de
desigualdad de ingresos en los que el arte, en su papel de
trofeo para los ultra ricos, participa inevitablemente. Tales
sincronizaciones requieren nuevas narrativas histéricas
que van mas alld de los modelos historicistas de sucesion
de movimientos (o criticas) que todavia caracterizan a gran
parte de la historia del arte occidental.

El capitulo 3, “Propiedades en disputa”, y el capitulo 4,
“Culturas curadas”, describen el modo en que opera la
episteme curatorial en dos registros diferentes: a nivel de
la obra de arte individual y a nivel de la exhibicién,
fundamentalmente, en el contexto de los nuevos museos
globales. En el capitulo 3, identifico una respuesta formal



clave a las sincronizaciones a las que me refiero en el
capitulo 2. Ideado como un polémico desafio a la naturaleza
misma del arte europeo, el ready-made y su difusién y
apropiacién a finales del siglo XX definen la tarea
fundamental del artista como un desplazamiento desde la
invencion de nuevos contenidos, hacia la seleccién de
contenidos existentes -su curaduria-. En el capitulo 3,
sostengo que tanto el ready-made como su apropiacion se
han liberado de los limites de la genealogia occidental para
volverse una herramienta muy difundida en el arte
contemporaneo global justamente porque visualiza
cuestiones de justicia epistemoldgica. Al reencuadrar el
ready-made y la apropiacion de contenido, los artistas
pueden proyectar afirmaciones epistemoldgicas multiples e
incluso contradictorias sobre los mismos bienes culturales:
pueden reclamar la adjudicacion de multiples perspectivas
cognitivas porque demuestran como un mismo objeto
puede ocupar diversos marcos de referencia a la vez. Por
ejemplo, en el Gran Desierto Arenoso los artistas
aborigenes australianos han producido pinturas basadas en
la “autoapropiacion” de formas tradicionales del Dreaming
[el Soniar] -historias que establecen vinculos con territorios
ancestrales- que, simultdneamente, han funcionado como
prueba de tenencia de la tierra en un tribunal legal y como
imagenes abstractas contemporaneas en el contexto del
museo cosmopolita. El capitulo 42 identifica una tensién
politica inherente a los actos curatoriales. Si, por un lado,
James Clifford sostiene que “las ‘culturas’ son colecciones
etnogréaficas”,” el curador Gerardo Mosquera ha dicho que
“el mundo esta dividido practicamente entre culturas
curadoras y culturas curadas”.® Como sugieren estas
afirmaciones, el poder de la curaduria esta intimamente
vinculado a cuestiones de soberania cultural. El
surgimiento de nuevos museos en todo el mundo durante el
periodo de globalizacion tiene, en consecuencia, un doble



