ES IS ERECHT SEHR

NACHT GEWORDEN

KLEIST RAABE BENN

ESSAYS

HERAUSGEGEBEN VON

THOMAS HETTCHE

KIEPENHEUER & WITSCH



Es ist recht sehr Nacht geworden

Kleist, Raabe, Benn

Essays

Herausgegeben von Thomas Hettche

ZABo0ok

Kiepenheuer & Witsch



Kurziibersicht

Buch lesen

Titelseite
Inhaltsverzeichnis
Uber Thomas Hettche
Uber dieses Buch
Impressum

Hinweise zur Darstellung dieses E-Books



Inhaltsverzeichnis

Thomas Hettche — Es ist recht sehr Nacht geworden
>> Ubersicht Kleist <<

Ulrich Peltzer - Kleist war ungeschickt

Olga Martynova - Von Zufall und Schicksal oder DARUM

1. Jeronimos Vater

2. Von einer Germanistin und der Seifenoper

3. Von dem Kindsmord, dem Absurden und einem Gemalde
4. Warum?

5.Von der Liebe

6. Von Zufall und Schicksal

Aris Fioretos — 8,5 Punkte zum Tremor

Felicitas Hoppe - Ein preuflischer Stummfilm

1. Gericht

2. Vertrauen

3. Fallstricke
4. Slapstick

5. Marionetten
6. Gelachter

7. Entscheidungen



8. Ordnungen
9. Mobbing
10. Happy Ending

Heinrich von Kleist — Das Erdbeben in Chili

>> Ubersicht Raabe <<

Sibylle Lewitscharoff - Behibig, wild und grausam

Monika Rinck — Die Rache der ausgeschlossenen Méglichkeiten
Ingo Schulze — Vom Einverstindnis mit dem Teufelspakt.

Daniel Kehlmann - Zum wilden Mann. Neun kurze Uberlegungen

Wilhelm Raabe - Zum wilden Mann

Erstes Kapitel
Zweites Kapitel
Drittes Kapitel
Viertes Kapitel
Fiinftes Kapitel
Sechstes Kapitel
Siebentes Kapitel
Achtes Kapitel
Neuntes Kapitel
Zehntes Kapitel
Elftes Kapitel



Zwolftes Kapitel

Dreizehntes Kapitel
Vierzehntes Kapitel
Fiinfzehntes Kapitel

Sechzehntes Kapitel
>> Ubersicht Benn <<
Durs Griinbein — Das Gehirn in den Hinden

Sabine Scholl - Koérper im Krieg

Null

Eins: Gehirne

Zwei: Die Eroberung
Drei: Die Reise

Vier: Die Insel

Finf: Der Geburtstag

Lukas Birfuss — Die Dinge beim Namen nennen. Zu Gottfried Benns

Ronne-Komplex

Katharina Schultens — Der Rest ist das Geschehen. Zu Benns Gehirnen

1. Frau Schultens steht im Medizinhistorischen Museum vorm
Gruselkabinett und ruft Herrn Dr. Benn zur Hilfe
2. Die Rezipientin priift ihre Hypothese anhand des vorliegenden

Materials



3. Die Rezipientin beriicksichtigt ihre personlichen sowie die
allgemeinen gesellschaftlichen Umstinde und befindet sie als
unzureichend

4. Die Rezipientin bedient sich im Register ihres biografischen
Materials

5. Frau Schultens iibernimmt, polemisch

6. Das Exponat wird befragt, weil es nichts zu sagen hat

Gottfried Benn — Gehirne

Gehirne

Die Eroberung
Die Reise

Die Insel

Der Geburtstag



Inhaltsverzeichnis

Thomas Hettche

Es ist recht sehr Nacht geworden

In St.)ago, der Hauptstadt des Konigreichs Chili, stand gerade in dem
Augenblicke der grof3en Erderschiitterung vom Jahre 1647, bei welcher viele
tausend Menschen ihren Untergang fanden, ein junger, auf ein Verbrechen
angeklagter Spanier, namens Jeronimo Rugera, an einem Pfeiler des
Gefangnisses, in welches man ihn eingesperrt hatte, und wollte sich erhenken.
So beginnt die Erzahlung Das Erdbeben in Chili. Es ist der erste Text
Heinrich von Kleists, der gedruckt wurde, 1807, im damals sehr populdren
Morgenblatt fir gebildete Stinde. Kleist war dreifsig Jahre alt.

Obwohl er darin von einem konkreten historischen Ereignis erzihlte,
verwies der junge Autor die Zeitgenossen doch unverkennbar auf eine
andere, ungleich grofdere Naturkatastrophe. Nimlich aufjenes Erdbeben,
das am 1. November 1755 zusammen mit einem Grof3brand und einem
Tsunami die portugiesische Hauptstadt Lissabon fast vollstindig zerstorte
und dessen Erschiitterungen iiber die Iberische Halbinsel hinaus noch in
Frankreich zu spiiren waren. Mit 30000 bis 100000 Todesopfern ist es eine
der verheerendsten Naturkatastrophen der europdischen Geschichte.
»Alles«, schrieb damals der fassungslose Immanuel Kant, »was die
Einbildungskraft sich Schreckliches vorstellen kann, mufd man zusammen
nehmen, um das Entsetzen sich einigermaf3en vorzubilden, darin sich
Menschen befinden miissen, wenn die Erde unter ihren Fiifden bewegt
wird, wenn alles um sie einstiirzt, wenn ein in seinem Grunde bewegtes
Wasser das Ungliick durch Uberstromungen vollkommen macht, wenn die



Furcht des Todes, die Verzweiflung wegen des volligen Verlusts aller
Giter, endlich der Anblick anderer Elenden den standhaftesten Muth
niederschlagen.«

Die Nachricht dieser Katastrophe verbreitete sich in Windeseile durch
ganz Europa, loste hitzige Debatten unter den Philosophen der Aufklirung
aus und zerstorte fur immer den Glauben, der Mensch lebe in einer von
Gott gut eingerichteten Welt. Was bleibt und was hilft nach diesem
Verlust? Literatur. »Eine solche Erzihlung«, hoffte Kant, »wiirde rithrend
sein, sie wiirde, weil sie eine Wirkung auf das Herz hat, vielleicht auch eine
auf die Besserung desselben haben konnen. Allein ich tiberlasse diese
Geschichte geschickteren Hinden.«

Doch ganz so einfach ist es nicht mit den »geschickteren Hindenx.
Ulrich Peltzer stellt in seinen Frankfurter Poetikvorlesungen kategorisch
klar: »Schreiben ist kein therapeutischer Akt.« Und auch diese genuin zur
Moderne gehorende Verweigerung der Literatur hat, wenn man so will,
mit dem Erdbeben von Lissabon zu tun, denn mit dem Glauben an eine
gut eingerichtete Welt endete auch die Bereitschaft der Literatur, sich in
Dienst nehmen zu lassen, fiir welche Sache auch immer. Sie zog sich von
der Bithne der Welt zuriick in das Vieraugengesprach von Autor und Leser.
Es war die Geburt der intimen biirgerlichen Lektiire aus dem Geist der
Katastrophe.

Die téchne des Lesens, die damit sich zu entfalten begann, ist eine
Schnittstellenkunst, die zweierlei erst erzeugt, den Text und seinen Leser.
Sie erschafft erst den Raum, in dem Literatur im emphatischen Sinn sich
ereignen kann. Das war die Hypothese, der ich von 2018 bis 2020 in einer
Veranstaltungsreihe der TU Berlin nachging. An jener Hochschule also, an
der Walter Hollerer Ende der s50er-Jahre sein Institut fiir Sprache im
technischen Zeitalter griindete, ein Name, der noch immer treffend den
Rahmen benennt, in dem jede Beschiftigung mit Literatur in unserer
Gegenwart stattfindet, zumal heute, da im Medienwandel, den wir



erleben, das Verstandnis fiir die Geschlossenheit eines literarischen
Textes, das Wissen um seinen Traditionsraum, die Techniken seiner
hermeneutischen Aneignung zunehmend verloren gehen. Heinrich von
Kleists Erdbeben in Chili, Wilhelm Raabes Zum wilden Mann und Gottfried
Benns Gehirne waren die kanonischen Texte, an denen wir drei Jahre lang
im Seminar in diesem Sinn eine Emphatische Lektiire — so der Titel der
Veranstaltungsreihe — erprobten, und zwar gemeinsam mit Schriftstellern,
die ich einlud, ihre eigenen Leseerfahrungen in Form jener Essays
beizusteuern, die dieser Band versammelt.

Weshalb gerade diese drei Texte? Weshalb Kleist? Weil er, bevor er in
das Konigsberg des kurz zuvor gestorbenen Kant reiste, dessen
Philosophie ihn in eine tiefe Krise gestiirzt hatte, an seine Verlobte
schrieb: »Wenn man tiberlegt, dafd wir ein Leben bediirfen, um zu lernen,
wie wir leben miifSten, dafd wir selbst im Tode noch nicht ahnden, was der
Himmel mit uns will, wenn niemand den Zweck seines Daseins u seine
Bestimmung kennt, wenn die menschliche Vernunft nicht hinreicht, sich
u die Seele u das ganze Leben und die Dinge um sich zu begreifen, wenn
man seit Jahrtausenden noch zweifelt, ob es ein Recht giebt — kann Gott

von solchen Wesen Verantwortlichkeit fordern? Man sage nicht, daf eine
Stimme im Innern uns heimlich u deutlich anvertraue, was Recht sel.
Dieselbe Stimme, die dem Christen zuruft, seinen Feinden zu vergeben,
ruft dem Seelinder zu, ithn zu braten u mit Andacht if3t er ithn auf.«

Das ist die Disposition, aus der heraus dieser Spross einer preufdischen
Offiziersfamilie, der gegen die franzésischen Revolutionstruppen
gekdmpft und tiberstiirzt seinen Abschied genommen, ein Studium
begonnen und abgebrochen, sich verlobt und die Verlobung wieder gelost,
Goethe seine Penthesilea auf den »Knien seines Herzens« iberreicht und
Zurickweisung erfahren hatte, der nach Frankreich gereist war, um sich
Napoleon anzuschliefden, und zuriickgeschickt wurde, dieser gescheiterte
und immer weiter scheiternde Kleist, der sich schliefllich, vier Jahre nach



dem Erscheinen des Erdbebens in Chili, erschoss, das Scheitern einer Liebe
in einer scheiternden Gesellschaft erzahlt.

Er beginnt mit der Geburt eines Kindes, die ein unstatthaftes
Liebesverhiltnis ans Tageslicht bringt, erzdhlt die Verhaftung des
Kindsvaters und wie das Liebespaar durch das Erdbeben gliicklich Tod
und Gefiangnis entkommt. Er schildert dann jenen Moment, in dem alle
gesellschaftlichen Schranken ebenso einstiirzen wie die Mauern der Stadt,
und wie die beiden Liebenden in der Atempause einer Nacht, inmitten der
Katastrophe, einen utopischen Moment des Friedens erleben. Doch schon
mit dem Dankgottesdienst der Uberlebenden am nichsten Tag
konstituiert sich die Gesellschaft neu, und Kleist lisst das Liebespaar von
einem rasenden Mob auf den Stufen der verschont gebliebenen Kathedrale
toten.

Man liest das atemlos und zugleich irritiert. Die Erzahlung, durch die
Kleist’schen Konjunktivkonstruktionen kithl und distanziert, scheint
keinerlei Deutung geben zu wollen fiir das, was sie schildert. Die Figuren
scheinen keine Innenwelt zu haben und weisen unser Bediirfnis nach
Identifikation ab. Die Handlung, die Zufille auf Zufille zu hiufen scheint,
enttduscht unsere Erwartungen. Und so bleiben wir am Ende der
Geschichte ergriffen, doch seltsam ratlos zuriick und wiissten noch nicht
einmal zu sagen, was eigentlich ihr Thema ist: die Brutalitit der Natur und
des Schicksals? Die Feier eines Rousseau’schen Naturzustandes? Die
Grausamkeit der Menschen? Der Triumph der Liebe? Oder doch jener der
Moral? Wovon nur handelt dieser monstrose Text?

In seinem Essay Wasser, Ginsehaut notiert Aris Fioretos zur Bildfolge
eines antiken griechisches Gefif3es, sie enthalte alles, »was man sich von
einem Roman wilnschen kann. Es finden sich darauf Spannung,
Schonheit, Verstecke, Besinnung, Prazision, jiher gewaltsamer Tod und
eine iberraschende Geburt.« Besser lisst sich Kleists Erdbeben in Chili
nicht charakterisieren, zumal Fioretos anhand des Vasenbildes auf eine



Lektiireempfindung zu sprechen kommt, die jener des Kleist-Textes
verbliiffend gleicht: Ein Roman sei wie kaltes Wasser, das unsere Haut
beriihrt, der Schauer beim Lesen gleiche ihrer physiologischen Reaktion.
Man kann von einer sinnlosen Katastrophe nicht sinnstiftend erzihlen,
lieRe sich so Kant entgegnen, denn dann erreicht man die Wirklichkeit des
Katastrophischen nicht.

Und katastrophisch ist bei Kleist alles und vor allem die Liebe. Es ging
diesem Dichter um Literatur, die ernst nimmt, nicht mehr entscheiden zu
konnen, ob das, was wir Wahrheit nennen, wahrhaft Wahrheit ist, und die
trotzdem an der Moglichkeit des Erzdhlens festhilt. Das Zwischenreich,
aufgespannt zwischen Sinn und Kontingenz, in dem die Literatur seit dem
Erdbeben von Lissabon ihren Ort hat, manifestiert sich bei Kleist in seinen
Figuren. Alle konnen sie, wie Max Kommerell schreibt, »Rétsel sein fiir
sich, fiir einen Partner, fiir die Umwelt, fiir uns«. Dieses Ratsel aber, das
wir uns notwendig selber sind, wird bei Kleist nicht geldst, sondern
ausgehalten. Im Erdbeben in Chili kulminiert dieser Ritselcharakter in
einem einzigen, in dem berithmten allerletzten Satz der Erzdhlung. Kleist
lasst jenes Kind der Liebe iiberleben, von der er erzdhlt hat, doch nur zu
dem Preis, dass ein anderes irrtiimlich an seiner Stelle erschlagen wird.
Und dessen Vater, der vergeblich versucht hat, die Liebenden vor dem Mob
zu retten, und dessen Kind man gerade den Kopf an einem Kirchenpfeiler
zerschmettert hat, nahm hierauf den kleinen Fremdling zum Pflegesohn an;
und wenn Don Fernando Philippen mitJuan verglich, und wie er beide
erworben hatte, so war es ihm fast, als mufét er sich freuen.

Freuen? Nach dem Tod des eigenen Kindes? Und miissen? Schaudernd
beenden wir diese Erzihlung im Wissen darum, nichts zu wissen und
doch unendlich viel, das wir nicht in Worte fassen konnen, verstanden zu
haben.

Das aber ist eine Empfindung, die uns, gleichgiiltig, aus welcher Epoche
der Text stammt, bei dem wir sie haben, Modernitit bedeutet. Eine Spur



verlduft, quer zu den Grében literaturgeschichtlicher Perioden, durch die
Zeit, und wer diese Fihrte aufnimmt, wird belohnt mit der Erfahrung,
dass es Texte gibt, die einen mit unerbittlicher Neuheit treffen. Wir halten
sie auf eine bestimmte Weise fiir glaubwiirdig, denn sie geben uns die
Gewissheit, etwas tiber die Welt zu erfahren, das wir vorher nicht wussten.
Das ist wirklich geschehen, sagt der Text, es ist nicht ausgedacht, sondern
abgenommen von der Wirklichkeit. Glaubhaft wird diese Behauptung
durch die Genauigkeit der Erzihlung und die Geschlossenheit der Fiktion,
die psychologische Stimmigkeit von Figuren und Handlungen und all jene
anderen Mittel, die das realistische Erzdhlen seit dem 19. Jahrhundert, seit
Flauberts Madame Bovary, seit Dickens’ Oliver Twist, Tolstois Krieg und
Frieden und Melvilles Moby-Dick, perfektioniert hat.

Roland Barthes war nun der Ansicht, dieser »Wirklichkeitseffekt«
entstehe durch »das Verloschen der Sprache zugunsten einer
Realititsgewifheit: Die Sprache zieht sich zuriick, verbirgt sich und
verschwindet, so dafd nur noch das Gesagte nackt iibrigbleibt. Das meiste,
was wir Erzdhlung nennen, besteht in der Modulation dieser Bewegung.«
Und diese Bewegung gelinge nur, weil ein solches Erzidhlen gelidufige
kulturelle Codes verwende, es handle sich dabei, urteilte Barthes abfillig,
um ein »Erbrechen der Stereotypen«. Das aber bedeutete, die Anmutung
von Realitdt, die Literatur zu erzeugen imstande ist, wire nichts als
Schein, die Behauptung, die Literatur ndhme die Welt in den Blick, nichts
als Ideologie.

Aber handelt es sich bei den Modulationen, von denen Barthes spricht,
nicht vielmehr um eben jene Ritsel, wie etwa Kleists Erdbeben in Chili sie
uns aufgibt? Um das Fantastische, das plotzlich hereinbricht, um
Erwartungen, geweckt und schon unterlaufen? Wie sollte ein Schriftsteller
wie Kleist nicht wissen, dass Realitit weder einfach zu haben noch
abzutun ist? Gerade ihm ist sie doch schon immer das, was Kant eine
requlative Idee nannte, also etwas, dessen objektives Sein vorausgesetzt



werden muss, sich der Abbildung aber entzieht. Das Wissen darum, wie
Joseph Vogl es einmal formulierte, dass es »eine Welt oder eine
Wirklichkeit da drauflen gibt, die sich ungeriihrt, indifferent,
selbstgeniigsam, souverdn und in vélliger Unabhingigkeit von
Denkprozessen und Begriffen behauptet«.

Das Reale ist real gerade darin, dass es kontingent und souverin sich
der Erzihlbarkeit widersetzt, und zwar am offensichtlichsten im Moment
der Katastrophe, von der die Literatur deshalb nicht miide wird zu
erzihlen. Jede Katastrophenerzihlung ist eine iiber die Moglichkeiten
realistischen Erzahlens selbst: »Etwas bricht herein, tiber die
Protagonisten wie iiber uns Leser. Es bricht herein mit metaphysischer
Gewalt; es bricht herein wie ein Teufelssturm, wie das Donnerwetter des
Jiingsten Gerichts. Und das, was da hereinbricht, mit Gewalt und Komik,
ist der Realismus.«

Daniel Kehlmann schreibt das in seinem Essay iiber Wilhelm Raabes
Erzdhlung Zum wilden Mann, die 1873 entstand, also ein halbes
Jahrhundert nach Kleists Erdbeben in Chili, und uns im zweiten Jahr der
Emphatischen Lektiire beschiftigte. Raabe, einer jener deutschen Realisten,
die im Vergleich zu ihren Kollegen aus Paris und London als etwas
provinziell gelten, weil sie dem Fantastischen so viel Raum geben, lasst
seine Erzdhlung in einer Regennacht vor der Apotheke eines kleinen
Stadtchens im Harz folgendermafien beginnen: Wir suchen einfach, wie
gesagt, vorerst unter Dach zu kommen und eilen rasch die sechs Stufen der
Vortreppe hinauf; der Erzahler mit aufgespanntem Schirm von links, der Leser,
gleichfalls mit aufgespanntem Schirm, von rechts. Schon hat der Erzahler die
Tur hastig gedffnet und zieht sich den atemlosen Leser nach, und schon hat der
Wind dem Erzahler den Tirgriff wieder aus der Hand gerissen und hinter ihm
und dem Leser die Tiir zugeschlagen, dass das ganze Haus widerhallt: wir sind
darin, in dem Hause sowohl wie in der Geschichte vom wilden Mann!



Wir werden so vom Erzihler im Wortsinn in die Geschichte
hineingezogen und registrieren das verblifft, als erklirte uns ein Zauberer
seine Tricks oder als wiirde die vierte unsichtbare Wand plétzlich
durchstofien, die Bithne und Zuschauerraum trennt. Aber: »Wer spricht?«,
fragt Monika Rinck. »Wenn es der Erzihler, der ein Biindnis mit seiner
Leserschaft eingehen wird, nicht sein kann, bleibt diese Stelle eigenartig
leer. Oder ist’s ein Schatten aus einer anderen Welt?« Natiirlich ist er das.
Jeder Versuch, die Fiktion einer Erzdhlung zu durchbrechen, indem der
Autor von sich selbst spricht, schafft nicht Authentizitit, sondern nur eine
weitere literarische Figur, die, wie alle Figuren, auf eine andere Welt
verweist, die zugleich die eigentliche ist. Doch diese Welt liegt im
Dunkeln. Esist recht sehr Nacht geworden, stellt Raabe gleich zu Anfang
fest.

Allerdings vergisst der Leser jenen seltsamen Anfang schnell wieder und
folgt gern einer zunidchst ganz biedermeierlichen Geschichte um einen
Apotheker, seine Schwester und einen unerwarteten Gast. Doch je mehr
Raabe seine Geschichte entfaltet, beginnt er Perspektive gegen Perspektive
zu setzen, und plotzlich geht es erstaunlich modern um eine Fabrik fiir
Dosenfleisch in Brasilien, um Kolonialismus und Sklavenhandel, dann
wieder ist von einer Blutschuld die Rede, einem Henker und gar einem
Teufelspakt, Griinderzeitokonomie koppelt sich mit Schatzgriberei,
Liebigs Chemie mit einem mythischen Schiffsarzt, und wenn am Ende das
ganze biedermeierliche Setting in Triimmern liegt, in das uns der Erzdhler
zu Beginn der Gewitternacht mitgenommen hat, weifd man: Nichts von
dem, was einem gerade erzihlt worden ist, ist das, was es scheint.

»Es haben wenige meiner kleineren Dichtungen das Publikum so
intriguirt wie diese«, hilt Raabe lakonisch fest. Das hat mit der
Erzahlweise dieses Schriftstellers zu tun, der betont, »ein Drittel« dessen,
was er erzahle, habe »der Leser selber herauszudenken, zu fithlen und
empfinden«. Was nichts anderes bedeutet, als dass wir die Satze, die wir



lesen, in unseren Képfen erginzen miissen zur Ganzheit einer Welt. Wenn
wir Literatur als Wirklichkeit empfinden, erleben wir insofern eigentlich
genau das Gegenteil, nimlich die Ubereinstimmung der Erzihlung mit
jenen Konventionen, die uns vertraut sind, und zwar je mehr, je
welthaltiger der Text zu sein behauptet. Weshalb der Realismus sein
Versprechen, ein Erkenntnismittel jener Wirklichkeit zu sein, die sich
immer entzieht, nur einzuldsen vermag, wenn er miterzahlt, was zwischen
dem Text und uns geschieht, wenn wir lesen.

Und eben das ist es, was Wilhelm Raabe in Zum wilden Mann tut. Sobald
sich in der Geschichte ein Element zu sehr mit Bedeutung aufladt und so
den realistischen Charakter des Textes zu gefihrden droht, zerstreut er in
einer erzahlerischen Bewegung der Metonymisierung jenen Sinn wieder,
den er eben erst etabliert hat, um dann, wenn die Erzidhlung sich im
realistischen Detail zu verlieren beginnt, wieder Prozesse der
Bedeutungsaufladung in Gang zu setzen. Was eben jene Modulation
beschreibt, aus der laut Barthes das »meiste, was wir Erzdhlung nennen,
bestehtx, einen stindigen Abgleich von Sensation und Deutung, von
Kohirenz und Kontingenz.

Nichts anderes ist Realismus: Wir konstruieren unsere Welt in Sprache
und aus Sprache, aber zugleich gibt es die Welt, sprachlos, ohne uns. Wir
konnen sie nicht erreichen und miissen es doch. Dieses Eingestindnis
macht die Modernitit von Texten aus, egal wann sie geschrieben wurden.
Und weil in der Katastrophe und der Liebe diese unaufhebbare Kluft uns
am direktesten beriihrt, ist Literatur von beidem besessen. Es konne sein,
vermutet Olga Martynova in ihrem Essay Warum StrafSenbahn? Warum
Lissabon? »dass die Lissabonner, die seit mehr als zweieinhalb
Jahrhunderten nach und neben der Katastrophe leben, ein Geheimnis
kennen: Es gibt Dinge, die nicht iiberwunden werden kdnnen.«

Die Schonheit von Literatur ist daher immer auch die ihrer
Vergeblichkeit. Darum, dass eine emphatische Lektiire sich dies



eingesteht, kreisten unsere Gespriche im Seminar auch angesichts des
dritten Textes, der uns nach Kleist und Raabe beschiftigte und dessen
Konstruktion Durs Griinbein so zusammenfasste:

»Einen Text so zu komponieren, dafd man ihn immer wieder
lesen wird, um in seine Kammern einzudringen,

um zu begreifen, was da komplex erfafdt wurde,

bis der Leser versteht, dafd er hier dasselbe erleben soll

wie beim Gang durch eine Kunstausstellung, ein Museum

mit lauter Bildern, die zum Verweilen einladen

(nur dafd Satzkonstruktionen hier das Visuelle ersetzen).

Also: lauter Bildergefiige. Und einen Kommentator, den Autor,

das moderne Ich, das durch den Ausstellungstext fithrt.«

Wovon ist die Rede? Von Gottfried Benns Gehirne. Novellen, einem halben
Dutzend kurzer Erzihlungen, deren erste so beginnt: Ronne, einjunger
Arzt, der frither viel seziert hatte, fuhr durch Stiddeutschland dem Norden zu.
Er hatte die letzten Monate tatenlos verbracht; er war zwei Jahre lang an einem
pathologischen Institut angestellt gewesen, das bedeutet, es waren ungefahr
zweitausend Leichen ohne Besinnen durch seine Hinde gegangen, und das
hatte ihnin einer merkwirdigen und unerklarlichen Weise erschopft.

Esist das Jahr 1916, und wieder ist, seit Raabes Der wilde Mann,
annidhernd ein halbes Jahrhundert vergangen. Gottfried Benn,
Pfarrerssohn aus der Prignitz jenseits der Oder, »wo die Ebenen weit,
hatte sein Medizinstudium in Berlin gerade erst beendet. Vier Jahre zuvor
war sein erster Gedichtband Morque erschienen, neun Gedichte, die
Skandal machten und heute Schullektiire sind: Kleine Aster, Schine Jugend,



Mann und Frau gehn durch die Krebsbaracke. Es geht um Medizin, Korper,
Schmerz, Gleichgiiltigkeit, Armut und den Tod. Das Nest kleiner fiepender
Ratten in einer Wasserleiche, der vom Krebs zerstorte Schof$ einer Frau.
Er habe die Gedichte wihrend eines Sektionskurses am Klinikum Moabit
in einer Nacht aufgeschrieben, erklirte Benn spdater. Sie machten ihn
berithmt wegen ihrer scheinbaren Kilte.

Welche Anstrengung diese Kilte bedeutete, zeigt ein Gedicht Benns
tiber seine Mutter, die in jener Zeit an Krebs starb. Der gliubige Vater
hatte verhindert, dass der junge Arzt ihr Leid mit Morphium linderte.

»Ich trage dich wie eine Wunde

auf meiner Stirn, die sich nicht schlief3t.

Sie schmerzt nicht immer. Und es flief3t

das Herz sich nicht draus tot.

Nur manchmal plotzlich bin ich blind und spiire

Blut im Munde.«

Zu Kriegsbeginn eingezogen, arbeitete Benn 1916 als Militdrarzt in einem
Krankenhaus fiir Prostituierte in Briissel. Hier — er horte die Kanonen der
Yser-Schlacht von fern — erfand er Rénne, die Hauptfigur seiner
Erzihlungen, die er uns folgendermaf3en vorstellt: »Das ist Ronne, Arzt,
mittelgrof3, von gesunder Konstitution, linkes Augenlid hangt leicht herunter,
meistens mifdvergniigt, Dyspepsie im Gehirn, Neigung zu Fettansatz und
Transpiration.« Erkennbar ist dies ein unsentimentales Selbstportrit. Benn
sieht uns durch seine Figur hindurch an. Diese Prosa zu lesen, bedeutet,
iber ihren Verfasser nachzudenken, was hochst zeitgendssisch anmutet,
ist doch das Memoir die vielleicht populirste literarische Form der
Gegenwart. Doch anders als bei seinen aktuellen Epigonen, ist Ronne



gerade nicht einfach ein Abbild des Autors, es gibt da eine offensichtliche
Differenz, diese Texte zielen nicht auf Authentizitit, die Konturen von
Ronne und Benn flirren und dem entspricht ein Flirren der Sprache.

Ha, heute nicht einfach, Beine breit und herab vom Stuhl, mein Fraulein, die
feine blaue Ader von der Hiifte in das Haar, die wollen wir uns merken! Ich
kenne Schlafen mit diesen Adern, es sind schmale weifse Schlafen, miide
Gebilde, aber diese will ich mir merken, geschlangelt, ein Astchen
Veilchenblut! Wie? Wenn nun das Gesprach auf Aderchen kommt— gepanzert
stehe ich da, in Sonderheit auf Hautaderchen: An der Schlafe?? O meine
Herren!! Ich sah sie auch an anderen Organen, fein geschlangelt, ein Astchen
Veilchenblut. Vielleicht eine Skizze gefallig? So verlief sie—, soll ich aufsteigen?
Die Einmiindung? Die grofee Hohlvene? Die Herzkammer? Die Entdeckung des
Blutkreislaufes ———? Nicht wahr, eine Fiille von Eindriicken steht lhnen
gegenliber? Sie tuscheln, wer ist der Herr? Gesammelt steht er da? Ronne ist
mein Name, meine Herren. Ich sammle hin und wieder so kleine
Beobachtungen; nicht uninteressant, aber natirlich ganzlich belanglos, kleiner
Beitrag zum grossen Aufbau des Wissens und Erkennens des Wirklichen, ha!
ha! Und Sie, meine Damen, wir kennen uns doch! Gestatten Sie, daf ich Sie
erschaffe, umkleide mit Ihren Wesenheiten, mit lhren Eindriicken in mir,
unzerfallen ist das Leitorgan, es wird sich erweisen, wie es sich erinnert, schon
steigen Sie auf.

Dieser Ton Ronnes hat die Literatur nicht mehr losgelassen. Es ist der
Ton einer Uberforderung und des Ichverlusts, von Nervositit und hohler
Méinnlichkeit, der Harte und zugleich sentimentaler Sehnsucht. »So etwas
war nicht zu finden woandersx, schreibt Klaus Theweleit, »bei keinem
George oder Trakl oder Heym oder Brecht, auch Rilke nicht oder sonstwo
in deutscher Sprache. Zeilen, die ich jetzt Rocktexten niher finde als den
Gedichten anderer deutscher Lyriker. Lyrics. Bennsche Klidnge, sounds
eher als Bedeutungsworter ... Wortkonglomerate, die in den Korper
eingingen ... nicht wie, sondern als eine Musik. Woran liegt diese



Wirkung?« Das ist die Frage, die sich bei Benn immer wieder neu stellt -
ungefdhr alle dreifdig Jahre erlebt er eine Wiederentdeckung —, denn
tatsichlich fallt es schwer, sich diesem politisch zweifelhaften und
menschlich unangenehmen Dichter zu entziehen, es sei denn durch
Verweigerung. Wohin verlockt er uns? In die Sphire der Unschirfe, die
zwischen einem Text und uns existiert und die er wie wenige offen zu
halten verstand. In jenes Zwischenreich, von dem die Rede war,
aufgespannt zwischen Sinn und Kontingenz wie der Schirm von Raabes
Erzahler. Es ist der Hallraum der Sprache selbst, in ihr nur entsteht
Literatur. Jeder Vers Benns sagt: Es ist recht sehr Nacht geworden. Wir
haben die Katastrophe bereits hinter uns. Geblieben von ihr ist uns die
Kilte der Vergeblichkeit, doch sie berithrt uns im Schauer der Lektiire
trostlich wie kaltes Wasser.

»Wie mich dieser angebliche Satz Benns durch meine Zwanziger
begleitet hat: Man habe sein literarisches Material kalt zu haltenx, schreibt
Katharina Schultens. »Bis in den Marmorgarten meiner eigenen Medusa
hallte er mir nach. Ich fliistere ihn noch immer unter jedem neuen
Gedicht.«

Mein Dank gilt Hans-Christian von Herrmann, der mich zu diesem Experiment ermuntert und
es geduldig begleitet hat. Der Alfried Krupp von Bohlen und Halbach-Stiftung und dem Verein
der Freunde der TU Berlin danke ich fiir ihre finanzielle Unterstiitzung, Florian Hollerer vom
Literarischen Colloquium Berlin, dass er sein Haus fiir Veranstaltungen des Seminars gedftnet,
und Thomas Geiger, der den Abdruck der Essays in der Sprache im technischen Zeitalter
ermoglicht hat.



Inhaltsverzeichnis

Ubersicht
Kleist

Text

Heinrich von Kleist—Das Erdbeben in Chili

Essays

Ulrich Peltzer — Kleist war ungeschickt
Olga Martynova — Von Zufall und Schicksal oder DARUM
Aris Fioretos — 8,5 Punkte zum Tremor
Felicitas Hoppe — Ein preuflischer Stummfilm



Inhaltsverzeichnis

Ulrich Peltzer

Kleist war ungeschickt

Kleist war ungeschickt. Ein Fremder in jeder Gesellschaft, stotternd,
errotend. Als sei er inferior und hitte sich nur eingeschmuggelt, in einen
Berliner Salon, in ein Theater, irgendwo. Was kann, was soll aus einem
werden, der mit 14 — ein halbes Kind ist er noch - zu den Soldaten kommt,
um wenig spater schon in seinen ersten groflen Krieg zu ziehen? Einem
Klima des Todes preisgegeben, des Gefechts, von Befehl und Gehorsam, in
dem das Uberleben sich dem Zufall verdankt. Als eine absichtslose
Verkettung von Umstinden, deren Endpunkte gleichwohl festzustehen
scheinen, unsterblicher Ruhm oder ein Grab ohne Namen. Die
Vorhersehung lisst keine Fragen zu, trotzdem spricht sie, ordnet an, hat
seltsame Ideen, wie ein gelangweilter Despot, der morgen vergessen hat,
was ithm gerade eben eingefallen ist.

Sich bereitwillig in die Launen des »Tyrannen Schicksaal« zu ergeben, ist
des jungen Kleists Sache aber nicht. Hochst unwiirdig ist das in seinen
Augen fiir einen »freien, denkenden Menschen«. Der ndmlich, so teilt er es
forsch der Schwester Ulrike mit, »bestimmt nach seiner Vernunft, welches
Gliick fir ihn das hochste sei, er entwirft sich einen Lebensplan, und strebt
seinem Ziele mit allen seinen Kriften entgegen.

Plane haben, Pline machen kann man immer. Wenn man dazu blof3 in der
Lage ist. Der Plan als Abbild der Natur als einem ewigen und



gesetzmafligen Kontinuum, eins entwickelt sich organisch aus dem
anderen, und allem wohnt eine — moglicherweise sogar gottliche — Logik
inne. Dem schlief3t sich die Idealfigur der Natur als Baum an, des Sozialen
als Modell einer Stratifizierung. Adel, Klerus, Volk. Bourgeoisie und
Proletariat. Jede Abweichung, jeder Ausbruch aus der dem Einzelnen
zugedachten Rolle lisst sich erklaren, psychologisch oder politisch. Besser
hitte ich gesagt: soll sich erklaren lassen, andernfalls miisste man
Wahnsinn in Anschlag bringen, eine schwer fassliche, sich dem Verstand
vielleicht gar nicht erschliefdende Raserei der Affekte. In einem Brief an
eine »theure Freundinn« schreibt Kleist am 29. Juli 1804, er ist 26 Jahre alt:
»Ich bin nicht im Stande verniinftigen Menschen einigen Aufschluf} iber
diese seltsame Reise zu geben. Ich selber habe seit meiner Krankheit die
Einsicht in ihre Motiven verloren, und begreife nicht mehr, wie gewisse
Dinge auf andere erfolgen konnten.«

Was wollte er? »Wie von der Furie getrieben, so Kleists eigene Worte,
hatte er Frankreich »mit blinder Unruhe in zwei Richtungen durchreiset,
um schlief3lich in Boulogne sur Mer zu landen, »wo ich«, wieder Kleist,
»wenn Bonaparte sich damals wirklich nach England mit dem Heere
eingeschifft hitte, aus Lebensiiberdruf} einen rasenden Streich begangen
haben wiirde.«

Ein unwiderstehlicher Drang nach Bewegung, eine Fliehkraft, die ins
Exzentrische gerichtet ist, in Zonen, die wohltemperierte Charaktere
meiden in ihren Phantasmen von Ausgleich und Gesprich. Dunkelzonen,
die nur erhellt werden von grellen Wortblitzen — das Reich unserer
Gespenster, spukhafte Szenen voller Angstlust hinter den Fassaden und
Codes einer unbefragten Normalitat.

Immer wieder gerdt Kleist, geraten wir mit Kleist auf Schlachtfelder, seine
Figuren, genau wie seine Leser, stets im Bann eines Verhidngnisses, dem
zu entrinnen praktisch nicht gelingen kann. Manchmal ein erschopftes



Aufatmen, bevor es zum nachsten unheilvollen Ansturm kommt. Die
furchtbarsten Tode ereilen Schuldige wie Unschuldige, da wird ein
Verriter von einer Birin in einem Kifig, in den man ihn gelockt hatte,
zerrissen, der Schidel eines Sduglings an einem Kirchenpfeiler
zerschmettert. Was einem dann noch iibrig bleibt, ist, wie es im Erdbeben
in Chili heifdt, die Leichname jetzt fortschaffen zu helfen.

Wahrscheinlich gibt es keinen deutschen Autor, bei dem Gewalt und
Gewaltverhiltnisse so prasent sind, dazu Tauschung, Verkleidung,
Somnabulismen, Betrug. Dass es gut ausgehen moge oder wenigstens
nicht die allerschlimmste Wendung nihme, wiinscht man sich instindig,
wenn Kleist ein Einsehen hat, inszeniert er finale Arrangements, denen
etwas Wundersames eignet — wer’s glaubt, wird selig.

Doch Kleist hat kein Einsehen, diese von mir in allzu kolloquialer Manier
gewdhlte Formulierung, die so etwas wie Verstindnis ausdriickt,
kalkulierte Milde gegeniiber einem erlosungsbediirftigen Publikum, geht
an der narrativen Verfahrensweise seiner Erzdhlungen, der Dramaturgie
seiner Stiicke im Grunde vollig vorbei. Kleist ist an Zusammenstofien
interessiert, er lasst Gestalten und Affekte aufeinanderprallen, ohne sich
gingigen literarischen Vermittlungspraktiken zu unterwerfen. Keine
berechenbare Okonomie der Gefiihle, sondern Frontalkollisionen von
nervosen Zustinden, es ist wenig verwunderlich, dass sein Personal —
ganzlich iiberwiltigt von innerem Aufruhr und situativer Hilflosigkeit - in
Ohnmacht fillt, zu stammeln beginnt, sich falschen Verbiindeten
zuwendet. Grazios ist das nicht, auch mangelt es jeder auktorialen
Freundlichkeit, dafiir gestattet Kleist den Menschen in den Fingen seines
Erzdhlapparats Intensititserfahrungen, die ihnen (wie auch uns)
unvergleichlich sind, Epiphanien der Seele in Augenblicken duferster Not,
einer sie wie ein Geschoss durchdringenden Liebesbegegnung.



Legende, Polizeibericht, bizarre Meldung aus der Rubrik Vermischtes,
Fuf3noten historischer Ereignisse, Poe’sche Horrorstory — avant la lettre —
scheinen sich bei Kleist oft zu verschranken, er beginnt hier und endet
dort in einem Maschinengefiige aus von Einschiiben und Anmerkungen
mal gebremsten, dann wieder irrsinnig beschleunigten Hypotaxen, einem
Riaderwerk gleich, dem man nicht mehr entkommt, ist man erst einmal
drinnen. Ich jedenfalls muss bei der Kleist-Lektiire gelegentlich an die
emblematische Filmsequenz aus Chaplins Moderne Zeiten denken, als der
Tramp von einer gewaltigen Konstruktion aus Antriebsriemen und
rotierenden Zahnradern verschlungen wird, im letzten Moment dann von
einem Kollegen gerettet, der den Riickwirtsgang einschaltet. Der
Riickwirtsgang existiert fiir Kleist nicht, wie sein Erzdhlen von einem
blutigen Ernst ist, allein die Leichtigkeit, wenn wir’s so nennen wollen, des
Amphitryon — und nicht die derbe Komik des Zerbrochenen Krugs — versieht
sein Werk mit einer Prise Humor, ansonsten gibt es bei ihm wenig zu
lachen. Kleists Welt war nicht danach, eine Welt des Krieges, der die
Subjekte und Territorien, auf denen sie nicht heimisch sein kénnen,
affiziert und durchpulst, er selbst hin- und hergerissen zwischen
Adoration des Weltgeistes, dessen Verkorperung damals den Namen
Napoleon fithrte, und Widerstand um jeden Preis. Und sei es, dass man
das Eigene zerstort, um es nicht in die Hinde des Feindes fallen zu lassen,
ein Programm der Barbarei, das Hermann in der Hermannsschlacht als
Bedingung seiner Fithrerschaft gegen die vorriickenden Rémer in einer
Reihe rhetorischer Fragen an die anderen germanischen Fiirsten
folgendermafien skizziert: »Wollt ihr [...]/Zusammenraffen Weib und
Kind,/Und auf der Weser rechtes Ufer bringen,/[...] Verheeren eure Fluren,
eure Herden/Erschlagen, eure Plitze niederbrennen,/So bin ich euer
Mann.«

Kleist hier, mit einer gewissen Exklusivitdt, als Typus seiner Epoche
deuten zu wollen, ist so fruchtlos wie jeder Versuch, ihm und seiner



Dichtung mit den Begrifflichkeiten der psychoanalytischen Orthodoxie zu
Leibe zu riicken. Odipales Begehren zu diagnostizieren, eine neurotische
Fixierung oder narzisstische Defizite, Kleist also auf dem Feld
imaginierter Konflikte zwischen, sagen wir, abwesendem Vater und
kaltherziger Mutter zu reterritorialisieren, heif3t, seinen Furor im Leben
und im Schreiben — wie andererseits auch seine Sprachhemmungen und
Schamanwandlungen im gesellschaftlichen Verkehr — zu reduzieren auf
eine Position unaufgeklirter Innerlichkeit, die seinen realen und seinen
textuellen Bewegungen, seiner Hetzjagd in Sitzen und zu Pferde durch
halb Europa nicht nur nicht beikommt, sondern sie ums Ganze verfehlt.
Wo bei Kleist Familien auftauchen, ihneln sie oft mehr Racketes als
romantisches Idyll zu sein, und das nicht aus Verzweiflung oder
Enttiuschung tiber zu wenig empfangene Liebe, eine Kasernenhofjugend,
sondern als Wesensbestimmung einer Gruppe, deren Solidaritit erkauft
wird mit Unterwerfung, ein schndder Zwangsverband aus Gier und
Opportunitat.

Auch wenn das Kunstschaffen nie ein kompensatorischer Akt ist, wire
es synthetisch, Kleist als Person und Autor seiner Zeit zu entheben. Einige
Stichworte sollte man nennen: ein Aufwachsen in Uniform, das
Disziplinarregime der preufdischen Armee, die Erfahrung der Schlacht vor
jeglicher Erfahrung mit dem Geschlecht, revolutionire Unruhen, die ganz
Europa erschiittern, feudalistische Reaktion, wechselnde politische
Koalitionen mal gegen, mal mit Frankreich, der Aufschein biirgerlicher
Freiheit jenseits der rigiden Ordnung einer Militarbiirokratie, Napoleon
als Agent des Code civil und zugleich imperialistischer Befehlshaber, den
zu bekriegen, Frankreich zu bekriegen, Staatsrason in Preufien, in
Deutschland, fiir die niachsten 150 Jahre werden sollte, fresst Staub, ihr
Feinde, »Heil! Heil! Heil!«

Kleist ist umgeben von Kriegsmaschinen, von bewaffneter Macht, der
Tod nie fern. Wenn man so will, zwei Jahrzehnte eines fortgesetzten



Ausnahmezustands. Wihrend Staaten verschwinden oder neu
konstituiert werden, durchqueren bislang unbekannte Krifte das soziale
Feld und withlen es auf, an Herkunft und géttliche Legitimation
gebundene Herrschaft beginnt zu wanken und taumeln, nicht zuletzt
nationales Pathos reorganisiert sie. Und das um den Preis der
Emanzipation, deren Abglanz der franzosische Kaiser auf seinen
Feldziigen immer noch ausstrahlt — falls strahlen nicht ein zu starkes Wort
ist. Wo, wie findet sich in alldem ein Platz fiir jemanden, der eine andere
Politik verfolgt als die der besseren Kreise, wo Hoflichkeiten zirkulieren
und sentimentale Vertrige geschlossen werden? Der unbedingt agiert, ein
Irrender tiber Schlachtstitten, auf denen sich immer wieder Affekte
entladen, die nicht einzutauschen sind gegen die Empfindsamkeitswerte
des Gefiihls, Metaphysik und private Handelsware des biirgerlichen
Subjekts. An Kleist kann man sich die Finger verbrennen, seine Literatur
ist einer Bewegungsenergie unterworfen, deren mitreifdende Kraft so
grausam sein kann wie von grofdter Zartheit erfiillt — als sei das eine vom
anderen gar nicht zu trennen. Wenn Kleist eines nie ist, dann erbaulich,
kein Wunder, dass sein Versuch, einmal staatstragend zu sein, in der
Wahrnehmung seiner Zeitgenossen ziemlich misslingt, ein General fallt
nicht in Ohnmacht und ein Prinz zeigt keine Todesfurcht. Als ich das
Stiick, den Prinz Friedrich von Homburg oder die Schlacht bei Fehrbellin, zum
ersten Mal gelesen habe, war mir vollig unbegreiflich, wie man daraus ein
Modell nationaler Erweckung machen kann, mir schien es eher ein
Traumspiel zu sein, Albtraumspiel und Wiinscheerfillungsfantasie und
Anamnese des soldatischen Korperpanzers in einem. Wenn die
preufdischen Offiziere zum Schluss ihr kriegerisches Gebriill anstimmen,
»Zum Sieg! Zum Sieg!«, und dieses aus heutiger Sicht schwer ertragliche
»Heil! Heil! Heil«, kam mir das und kommt mir das immer noch wie eine
Travestie vor, rasch hinten drangeklebt, um einen strategischen, nicht-
literarischen Zweck zu erfiillen, vielleicht eine kleine Pension aus der



koniglichen Schatulle oder irgendein Pdstchen im Staatsdienst. Nur hitte
Kleist dann einen anderen Protagonisten wahlen miissen als einen
Schlafwandler, mit dem die Hofgesellschaft ihre bloden Spifie treibt.

In Gang gesetzt wird das Stiick, der Prinz von Homburg, durch eine
Irregularitit, einen Angriffsbefehl des Prinzen entgegen koniglicher
Order. Das ist sein dramaturgischer Kern, der Angelpunkt, um den herum
sich alles Spatere entwickelt. Eine Infamie, aus Sicht der Macht, selbst
wenn die Schlacht dadurch gewonnen wird. Solche Irregularititen,
Normabweichungen, gebrochene Versprechen, Vertrauensmissbrauch
oder kaum zu entschuldigende Fahrlissigkeiten finden sich fast iiberall in
Kleists Werk, als seien sie die unabdingbaren Antriebskrifte seines
Erzihlens. Dazu ein Gefiihlsiiberschwang, der sich jedweder Konvention
entzieht. Etwas Unerhortes ereignet sich, durchbricht die Ordnung des
Rationalen, die der Garant fiir die Kontinuitit des Lebens ist. Fiir seine
Planbarkeit. Die Bestindigkeit der Verhaltnisse. Dass darin ein infektioser
Herd nistet, bleibt im Regelfall verborgen, wie die Kosten, die sozialen,
moralischen, politischen, die von jedem Einzelnen zu zahlen sind, um den
Schein einer quasi préstabilierten Harmonie aufrechtzuerhalten.

Die Natur macht keine Spriinge, natura non facit saltus, hiefd es seit der
Antike, sie ist stetig und frei von Plotzlichkeit, differenzierbar, zu
beschreiben in universalen Gesetzen. Relativ und nur temporar giiltig ist
hier nichts, und die Annahme, dass die moderne Naturwissenschaft zu
Kleists Zeiten wie alchemistischer Zauber betrachtet worden waire, sicher
nicht allzu weit hergeholt. Wer es wagt, am Bild der Natur, und eben auch
der menschlichen, als im Prinzip sorgsam gekniipftem, ebenmaifiigem
Gewebe zu zweifeln, muss als Sonderling gelten, wer es aktiv infrage stellt
durch sein Tun, gehort sofort in Ketten und interniert. Er wird zum Fall,
zu einem Objekt polizeilicher Akten, wie nicht selten zum Gegenstand
einer iiber Generationen kolportierten Erzahlung. Kurzgeschichte oder



Anekdote, die das Geschehen noch einmal aufblitzen lasst, nicht selten
narrativ zurechtgebogen, um Moralvorstellungen zu gentigen bzw. die
Gerechtigkeit walten zu sehen. Immer aber handelt es sich um die
furchterregende, nicht mehr vermittelbare Erscheinung leidenschaftlicher
Unvernunft in einer Welt der Vorschriften und Hierarchien, von
Machtbeziehungen und wechselseitigen Verpflichtungen - die man, koste
es, was es wolle, nach jeder Storung schnellstens wieder einzurichten hat.

Im Zentrum dieser Geschichten stehen oft obskure und ungliickliche
Existenzen — wie Foucault sie im Vorwort zu einem Buch, das dann nie
erschienen ist, charakterisiert —, berichtet wird uns von ihrer
Verzweiflung, ihrer Wut, ihrer Liebessehnsucht, ihrem diffusen
Wahnsinn. Weder »Grofden der Geburt, des Vermogens, der Heiligkeit,
des Heldentums oder des Genies« pradestinieren sie fiir irgendein
Aufsehen, wie Milliarden vor und nach ihnen dazu bestimmt, »ohne Spur
voriiberzugehen«, wenn sie nicht »gleichwohl von einem Feuer durchquert
worden« wiren, beseelt gewesen wiren »von einer Gewalt, einer Energie,
einem Exzess«, »die thnen in den Augen ihrer Umwelt und gerade im
Verhiltnis zu ihrer MittelmafRigkeit eine Art von erschreckender oder
erbarmungswiirdiger Grofe gab«. Foucault spricht hier nicht von
Kohlhaas, oder einer anderen Kleist’schen Figur, sondern von denen, die
durch Denunziation in den Lettres de cachet unversehens in die Mithlen
der absolutistischen Justiz gerieten, aus ihrer Anonymitit und ihrem
Schweigen gehoben in jenen kurzen »Nachrichten-Novelleng, als die er die
Lettres im Archiv der Nationalbibliothek liest, ein Schock der Worter und
Satze, »aus dem fur uns immer noch ein Effekt von Schonheit und Schauer
entsteht«.

Die Zufilligkeit, mit der es die Opfer der administrativen Willkiir trifft,
korrespondiert hier auf subkutane Weise mit der Vorform eines neuen
literarischen Imperativs, mit einer neuen Ethik des Erzdhlens, das seine
Aufgabe in der Zukunft nicht mehr darin haben sollte, »den tiberhellen



Glanz der Gestalt, der Gnade, des Heldentums, der Michtigkeit sinnlich zu
manifestieren; sondern hinzugehen und zu suchen, was am schwierigsten
wahrzunehmen ist, was am tiefsten verborgen ist, was am unbequemsten
zu sagen und zu zeigen ist, schliefdlich was man am meisten untersagt und
anstofig ist«. Das menschliche Wesen und die Modalititen sozialer
Beziehungen bis zur Kenntlichkeit entstellt im Furor der Anklage, der
Nachrede, des Internierungsbescheids, Zwiange und Abgriinde. So heif3t
es, exemplarisch, iiber einen jungen Strolch und Gassenbuben: »Er ist ein
Monster von Libertinage und Gottlosigkeit ... Wohl gewohnt an alle Laster:
spitzbiibisch, unbelehrbar, ungestiim, gewaltsam, seinem eigenen Vater in
bewusster Absicht nach dem Leben zu trachten imstande ... immerzu in
Gesellschaft mit Weibern der letzten Hurerei. Alles was man ithm von
seinen Gaunereien und Liederlichkeiten vorhilt, macht iberhaupt keinen
Eindruck auf sein Herz; er antwortet darauf nur mit dem Lachen des
Ruchlosen, welches seine Verhdrtung erkennen lisst und nur zu lernen
gibt, dass er unverbesserlich ist.«

In dieser Beschreibung den Umriss Nicolos zu erkennen, einer der
beiden Hauptfiguren in Kleists Erzahlung Der Findling, fillt nicht schwer,
im GrofSen und Ganzen ist hier alles versammelt, was ihm vorzuwerfen
ware: ein junger Mann, der —ich kompiliere Kleist — vor Begierde nach
dem weiblichen Geschlecht glitht und nicht nur ein Verhaltnis mit der
Beischliferin des Bischofs eines Karmeliterklosters unterhilt, sondern
dem alten Hahnrei das gemeinsame Kind auch noch untergeschoben hat,
sich des Weiteren an seine Stiefmutter heranmacht und perfide zu
verfithren versucht, den gutmiitigen Vater, der ihm das Leben einst rettete
und ihn an Sohnes statt annahm, um sein Vermogen betriigt und aus dem
Haus jagt, um schlief3lich »die abscheulichste Tat, die je veriibt worden ist,
auszubriitenx.

Der Findling Nicolo handelt unserem zeitgendssischen Verstindnis
nach grundlos, wenn wir als Begriindung seines Handelns eine Art von



