


ANICETO MASFERRER (ED.)

LA EUTANASIA EN ESPAÑA
Perspectivas desde la

vulnerabilidad

EDICIONES RIALP

MADRID



© 2021 by ANICETO MASFERRER (ed.)
© 2021 by EDICIONES RIALP, S. A.,

Manuel Uribe 13-15, 28033 Madrid
(www.rialp.com)

El editor y los autores del presente libro renuncian a los derechos que les
corresponderían y destinan todos los beneficios derivados de su venta a los
proyectos formativos y solidarios de la Fundación Universitas.

Realización ePub: produccioneditorial.com

ISBN (versión impresa): 978-84-321-6003-5
ISBN (versión digital): 978-84-321-6004-2

No está permitida la reproducción total o parcial de este libro, ni su
tratamiento informático, ni la transmisión de ninguna forma o por cualquier
medio, ya sea electrónico, mecánico, por fotocopia, por registro u otros
métodos, sin el permiso previo y por escrito de los titulares del copyright.
Diríjase a CEDRO (Centro Español de Derechos Reprográficos, www.cedro.org)
si necesita reproducir, fotocopiar o escanear algún fragmento de esta obra.

http://www.rialp.com/
http://www.produccioneditorial.com/
http://www.cedro.org/


A quienes, con sus vidas y quehaceres,
transmiten la ilusión y la alegría de vivir a los demás,

sobre todo a los más vulnerables,
mostrando que, pese a todo, sus vidas tienen sentido,

son valiosas y dignas de ser vividas hasta el final.



EDITOR
ANICETO MASFERRER

Catedrático de Historia del Derecho y de las Instituciones,
Universitat de València

AUTORES
ADRIÁN ALACREU CRESPO

Investigador postdoctoral, Departamento de Psicobiologia,
Universitat de València

MARTA ALBERT MÁRQUEZ

Profesora titular de Filosofía del Derecho,
Universidad Rey Juan Carlos

Directora del máster universitario en Bioética
de la Universidad Rey Juan Carlos

CARLOS BARRIOS

Catedrático de Cirugía traumatológica
Decano de la Facultad de Medicina y Ciencias de la Salud,

Univ. Católica de Valencia
Presidente de la ONGD Asociación Valencia
de Asistencia Sanitaria y Social Voluntaria

VICENTE BELLVER CAPELLA

Catedrático de Filosofía del Derecho y Filosofía Política,
Universidad de València

Vocal del Comité de Bioética de España
ISIDRO CATELA MARCOS

Profesor de Comunicación,
Universidad Francisco de Vitoria

PHILIPPE COURTET

Catedrático de psiquiatría, Universidad de Montpellier
Jefe del Departamento de Psiquiatría de Urgencias,

Hospital Universitario Montpellier
EMILIO GARCÍA-SÁNCHEZ

Profesor Adjunto de Bioética,
Universidad Cardenal Herrera CEU (Valencia)

LUCAS GINER

Profesor titular de Psiquiatría, Universidad de Sevilla
GINÉS MARCO

Profesor de Filosofía del Derecho, Moral y Política
Decano de la Facultad de Filosofía,
Universidad Católica de Valencia

ANA M.ª MARCOS DEL CANO

Catedrática de Filosofía del Derecho, UNED
Directora Grupo de Investigación

“Derechos Humanos, Bioética y Multiculturalismo”
JOSÉ MARÍ OLANO

Abogado del Estado (en excedencia) y socio de un despacho internacional



Presidente de la Fundación Universitas
JOSÉ MARÍ-OLANO DE GREGORIO

Graduado en Derecho y opositor a la Abogacía del Estado
CAROLINA DEL CARMEN MARTÍNEZ

Magistrada-juez titular del Juzgado de instancia n.º 4 de Castellón
Profesora Titular de Derecho Civil (en excedencia)

ANICETO MASFERRER

Catedrático de Historia del Derecho y de las Instituciones,
Universitat de València

Vicepresidente de la Fundación Universitas
FEDERICO DE MONTALVO JÄÄSKELÄINEN

Profesor Propio Agregado de Derecho Constitucional,
ICADE, Universidad Pontificia Comillas

Presidente del Comité de Bioética de España
RAFAEL NAVARRO-VALLS

Catedrático de Derecho Canónico y Eclesiástico del Estado
y profesor honorario, Universidad Complutense

Vicepresidente de la Real Academia de Jurisprudencia y Legislación de España
JOSÉ LUIS REQUERO IBÁÑEZ

Magistrado del Tribunal Supremo
JESÚS MARÍA SILVA

Catedrático de Derecho penal de la Universidad Pompeu Fabra
Miembro permanente de la Comisión General de Codificación

VÍCTOR TORRE DE SILVA

Profesor de IE Law School
Letrado Mayor del Consejo de Estado



ÍNDICE

PORTADA
PORTADA INTERIOR
CRÉDITOS
DEDICATORIA
EDITOR/AUTORES
NOTA PRELIMINAR DEL EDITOR
INTRODUCCIÓN. La eutanasia en perspectiva: autonomía
de la voluntad y vulnerabilidad

PARTE I. PERSPECTIVA ÉTICA

1. SENTIDO COMÚN, HUMANIDAD Y EUTANASIA
2. LA EUTANASIA: ¿DE QUÉ SE TRATA?
3. LA FALACIA DE LA AUTONOMÍA EN LA LEY DE
EUTANASIA

PARTE II. PERSPECTIVA MÉDICA Y SANITARIA. LA
OBJECIÓN DE CONCIENCIA

1. LA MEDICINA ENFERMA
2. LA LEY DE EUTANASIA DEJA DESPROTEGIDAS A LAS
PERSONAS CON PATOLOGÍA MENTAL
3. LOS PROFESIONALES SANITARIOS ANTE LA
APLICACIÓN DE LA LEY DE EUTANASIA
4. LA MALA CONCIENCIA DEL PODER

file:///tmp/calibre_5.42.0_tmp_a2c662r7/g_vwplst_pdf_out/OEBPS/eutanasia.xhtml#_idTextAnchor000


5. EL DEBER DE OBJETAR EN CONCIENCIA

PARTE III. PERSPECTIVA SOCIAL Y JURÍDICA

1. LA EUTANASIA NO ES UN DERECHO, ES UN FRACASO
SOCIAL
2. ELIMINAR EL SUFRIMIENTO, NO AL QUE SUFRE
3. POR EL MISMO CAMINO
4. LA LIBERTAD Y LA LEY DE LA EUTANASIA
5. LIBERTAD, IGUALDAD Y FRATERNIDAD EN LA LEY DE
EUTANASIA
6. ¿CABE PROCLAMAR UN DERECHO A MORIR O ES UNA
CONTRADICCIÓN EN SÍ MISMA?
7. SOBRE EL FUNDAMENTO CONSTITUCIONAL DE LA
EUTANASIA
8. LA NUEVA REGULACIÓN DE LA EUTANASIA O EL
EUFEMÍSTICO DERECHO A UNA ‘MUERTE DIGNA’
9. LEGALIZACIÓN DE LA EUTANASIA: LO QUE ESTÁ EN
JUEGO
10. TRES OBJECIONES JURÍDICAS A LA LEY ESPAÑOLA
DE LA EUTANASIA

APÉNDICE

Manifiesto (de un colectivo) titulado “Eliminar el sufrimiento sí, pero
eliminar al que sufre no. Detengamos la ley de la eutanasia”
Posicionamiento del Consejo General de Colegios Oficiales de Médicos
(CGCOM) ante la eutanasia y el suicidio asistido

“¿Hemos perdido el sentido común? La medicina nunca debe causar ni
provocar la muerte de manera intencionada”

BREVES BIOGRAFÍAS DE LOS AUTORES



NOTA PRELIMINAR DEL EDITOR

ESTE LIBRO SE HA GESTADO para dar voz a tantas personas,
organizaciones e instituciones que han sido excluidas del
proceso de elaboración de la Ley Orgánica 3/2021, de 24
de marzo, de Regulación de la Eutanasia (LORE). Una ley
que, pese a la trascendencia de su objeto —el derecho a la
vida, la protección de las vidas más vulnerables y la
relación médico-paciente—, el Gobierno optó por tramitarla
como proposición y con procedimiento parlamentario
abreviado, de modo que apenas pudo ser objeto de debate
público en el marco de una democracia.

Su tramitación como proposición de ley trae causa en que
fue presentada como tal por el partido que apoya al
Gobierno de coalición. Bien pudiera haberlo hecho el
Gobierno (pues cuenta con la mayoría parlamentaria), pero
si no lo hizo fue por un motivo muy concreto: la exclusión
directa de los órganos consultivos, como el Consejo
General del Poder Judicial, el Consejo Fiscal, el Consejo de
Estado, etc., así como el Comité de Bioética de España.
Este modo de proceder resulta una excepción en el
contexto europeo: cuando se ha tramitado una ley de este
calado, siempre se ha partido de un informe del Comité
Nacional de Bioética (Portugal, Italia, Reino Unido,
Francia, Suecia, Austria, Alemania, etc.). España ha sido,
desgraciadamente, la excepción. Si más del 90 % de las
leyes aprobadas en España son tramitadas como proyectos
de ley, porque es el Gobierno quien suele tener al final la



iniciativa legislativa, carece de sentido que esta Ley, cuyo
contenido es tan relevante para el conjunto de la sociedad,
se haya querido tramitar a través de una proposición de ley
para eludir los informes preceptivos requeridos por la
tramitación de un proyecto de ley.

Por otra parte, apenas hubo debate parlamentario. Al
contar el Gobierno con la mayoría, tan solo bastaron unos
retoques conjuntos a la propuesta original para avanzar y
aprobar el instrumento legal en muy pocos meses. Para
algunos, la política es pura aritmética, una cuestión de
votos, sin más. Esto no es la esencia de la democracia.
«Aquello que concierne a todos, por todos debería ser
aprobado», reza un texto del Código de Justiniano que fue
fundamental para justificar y legitimar el parlamentarismo
medieval. Pero este principio, en el marco de una
democracia plural, implica que las leyes que afectan a
todos, por todos deberían ser debatidas y discutidas.
Tampoco se quiso consultar a los colectivos profesionales
directamente implicados en el cuidado y atención de los
enfermos, a los que esta ley ofrece la posibilidad de
terminar con sus vidas.

Un Gobierno con mayoría puede impedir la participación
de órganos consultivos si logra tramitar una ley como
proposición (como hizo), puede usar la mayoría para
impedir el debate parlamentario de una cuestión tan
relevante para el conjunto de la sociedad (como hizo
también), y puede incluso tratar de influir o sofocar el
debate público sobre un tema, pero no puede —hasta hoy—
impedirlo. Y la primera condición para lograr que el
Gobierno tome conciencia de que no puede —ni debe—
impedirlo es que haya ciudadanos que se atrevan a pensar
por sí mismos y a expresar, de forma clara y respetuosa, su
discrepancia. Estas voces discrepantes, lejos de constituir
una amenaza a la democracia, son más bien garantía y
prueba fehaciente de un sano pluralismo y salud
democrática.



Este es el objeto y sentido de este libro: recoger una
selección de artículos publicados, en su mayoría, en prensa
nacional (ABC, El Mundo, El País, La Razón), y firmados
por médicos, juristas y filósofos que reflexionan sobre la
eutanasia en general y la vigente Ley española en
particular, presentando una visión distinta. Sería ingenuo
pensar que estas voces distintas reflejan —como algunos
pretenden hacer ver— la visión de una minoría. Si así
fuera, no tendría sentido que el Gobierno hubiera temido a
esa minoría. Quizá lo que temía eran las razones aducidas
por esas voces discrepantes que, convencidas de que el
diálogo y el debate son exigencias ineludibles de la
democracia, quizá reflejan el pensamiento de una parte de
la sociedad española que no es tan minoritaria. En
cualquier caso, esas voces discrepantes deben comparecer
ante la ciudadanía y expresar la pluralidad que converge en
un tema de tan hondo calado para la comprensión de la
vida humana y de su dignidad. Esta exigencia de mostrar la
pluralidad de razones y de voces discrepantes es elemental
para una democracia madura y deliberativa.

Agradezco a todos los autores por su atenta y diligente
acogida a esta iniciativa, que les llegó a través de un correo
electrónico, en muchos casos sin haber tenido un contacto
previo. Quiero aquí expresar mi sincero agradecimiento por
su rápida respuesta y su generosa colaboración. A Günter
Rauer, por ayudarme en la búsqueda de buena parte de los
artículos de opinión aquí recogidos. Es de justicia que
también extienda mi agradecimiento a los medios de
comunicación que, en su momento, permitieron servir de
altavoz al pensamiento y reflexiones de los autores de este
libro. ¡Cuánto bien pueden hacer —y, de hecho, hacen— los
medios de comunicación cuando dan voz a las opiniones
discrepantes, máxime cuando son contrarias a la acción de
un Gobierno, por muy progresista que se presente!
Finalmente, agradezco a la editorial RIALP el interés con el
que acogió este proyecto, así como por la profesionalidad



con la que se ha acometido su proceso de edición. Espero
que este libro agrade al lector, a quien dejo enteramente su
valoración, que puede hacerme llegar, si lo estima oportuno
(aniceto.masferrer@uv.es). Nadie tiene la verdad, sino que
en todo caso la verdad le posee a uno en mayor o menor
medida. Y para ello, es fundamental la humildad de
reconocer y aceptar que uno no lo sabe todo, que puede
estar equivocado, así como la actitud de escucha y de
diálogo, también y sobre todo con quienes piensan de modo
distinto.

Valencia, 16 de julio de 2021

mailto:aniceto.masferrer@uv.es


INTRODUCCIÓN
La eutanasia en perspectiva: autonomía

de la voluntad y vulnerabilidad
Aniceto Masferrer

LA ABSOLUTIZACIÓN DE LA AUTONOMÍA DE LA VOLUNTAD

Una cuestión tan rica y compleja como la de la eutanasia
solo puede ser abordada adecuadamente si se hace desde
una perspectiva que permita afrontarla de un modo
completo, no parcial. De lo contrario, los planteamientos y
las conclusiones pueden alejarse de la realidad. Ese es, a
mi juicio, el principal problema en la deliberación pública
sobre la eutanasia. Para algunos, el principio fundamental e
indiscutible es el de la autonomía de la voluntad, unida a
una idea de utilidad: que cada uno haga lo que quiera; que
sea cada uno quien decida si su vida tiene alguna utilidad
que la haga merecedora de seguir siendo vivida o no. Esta
concepción individualista y utilitarista, que goza en la
actualidad de una hegemonía suprema, comparte un error
gravísimo: desconocer que el ser humano es valioso más
allá de su capacidad para gozar de su autonomía y de su
capacidad para producir algo útil. Sin embargo, para no
pocos la eutanasia se basa en esas dos filosofías que
consagran el derecho del individuo a que otros acaben con
su vida cuando lo pida, y el principio de que las vidas
inútiles no merecen la pena ser vividas. La vigente Ley
Orgánica de Regulación de la Eutanasia (LORE) es fiel
reflejo de ese paradigma.


