


JOSÉ LUIS GONZÁLEZ GULLÓN
JOHN F. COVERDALE

HISTORIA DEL OPUS DEI
Tercera edición

EDICIONES RIALP
MADRID



© 2021 by FUNDACIÓN STUDIUM
© 2022 by EDICIONES RIALP, S. A.,

Manuel Uribe 13-15, 28033 Madrid
(www.rialp.com)

© 2021 by José Luis González Gullón y John F. Coverdale

Fotografías: © 2021 by Prelatura del Opus Dei
Primera edición: septiembre 2021
Tercera edición: abril 2022

Colección de monografías
Istituto Storico San Josemaría Escrivá
Via dei Farnesi 83
00186 Roma
www.isje.org
Comité editorial de la colección: Inmaculada Alva, Onésimo Díaz Hernández,
Carlo Pioppi, Federico M. Requena

No está permitida la reproducción total o parcial de este libro, ni su tratamiento informático, ni la
transmisión de ninguna forma o por cualquier medio, ya sea electrónico, mecánico, por fotocopia, por
registro u otros métodos, sin el permiso previo y por escrito de los titulares del copyright.
Diríjase a CEDRO (Centro Español de Derechos Reprográficos, www.cedro.org) si necesita reproducir,
fotocopiar o escanear algún fragmento de esta obra.

Realización ePub: produccioneditorial.com

ISBN (versión impresa): 978-84-321-6138-4
ISBN (versión digital): 978-84-321-5957-2

http://www.rialp.com/
http://www.cedro.org/
http://www.produccioneditorial.com/


SUMARIO

PORTADA

PORTADA INTERIOR

CRÉDITOS

INTRODUCCIÓN

PRECEDENTES
LA LLAMADA
SACERDOTE Y JURISTA

I. FUNDACIÓN Y PRIMEROS AÑOS (1928-1939)

1. La fundación de la Obra
EL HECHO FUNDACIONAL ORIGINARIO
DESARROLLO INICIAL
NUEVAS LUCES Y PRIMEROS SEGUIDORES

2. La academia y residencia DYA
EL INICIO DE LA OBRA DE SAN RAFAEL
LA RESIDENCIA DYA

3. La Guerra Civil española
LA ESPAÑA REPUBLICANA
LA ZONA SUBLEVADA

II. APROBACIONES Y EXPANSIÓN INICIAL (1939-1950)

4. La difusión entre varones
DE MADRID A LAS CAPITALES DE PROVINCIA UNIVERSITARIAS
EL OPUS DEI, PÍA UNIÓN
EN EL ÁMBITO UNIVERSITARIO Y CIENTÍFICO

file:///tmp/calibre_5.42.0_tmp_5wg_x7o3/q0_ti1ro_pdf_out/OEBPS/opus.xhtml#_idTextAnchor000


CONFLICTOS INTRAECLESIALES
5. El desarrollo con mujeres

AL “TERCER INTENTO”
LA ADMINISTRACIÓN

6. La Sociedad Sacerdotal y la propagación europea
SACERDOTES DEL OPUS DEI
CONSOLIDACIÓN EN CAPITALES DE PROVINCIA ESPAÑOLAS
EL ESTABLECIMIENTO DEL FUNDADOR EN ROMA
LA EUROPA OCCIDENTAL

7. Las aprobaciones pontificias
UN INSTITUTO “ENTERAMENTE” SECULAR
GOBIERNO Y ORGANIZACIÓN
MULTIPLICIDAD DE SOCIOS
NOVEDADES Y DIFICULTADES

III. EN LOS CINCO CONTINENTES (1950-1962)

8. Organización del Opus Dei
LA OBRA COMO FAMILIA
LA ADMINISTRACIÓN DE LOS CENTROS
LA “BATALLA DE LA FORMACIÓN”
ESTABLECIMIENTO EN ROMA DEL GOBIERNO CENTRAL

9. Irradiación mundial
EL OCCIDENTE EUROPEO
LOS PAÍSES AMERICANOS
NAIROBI, ASHIYA Y SÍDNEY

10. Actuación individual en la sociedad
APOSTOLADO DE “AMISTAD Y CONFIDENCIA”
LIBERTAD Y RESPONSABILIDAD EN LA VIDA PÚBLICA

11. Actividades apostólicas colectivas
LAS OBRAS CORPORATIVAS
LAS OBRAS COMUNES DE APOSTOLADO
LAS SOCIEDADES AUXILIARES
OFICINA DEL APOSTOLADO DE LA OPINIÓN PÚBLICA



IV. CONSOLIDACIÓN (1962-1975)

12. Gobierno de una entidad global
UNA FUNDACIÓN ABIERTA
LOS CONSEJOS CENTRALES Y LOS REGIONALES

13. Labor formativa
ACTIVIDADES DE LA OBRA DE SAN RAFAEL
LA INSTRUCCIÓN ACADÉMICA DE LOS NUMERARIOS
EL CUIDADO PROFESIONAL Y FAMILIAR DE LA PERSONA
AGREGADOS Y SUPERNUMERARIOS
CON EL CLERO DIOCESANO

14. Actividades colectivas
ESTUDIOS SUPERIORES
COLEGIOS DE PRIMARIA Y SECUNDARIA
CENTROS DE FORMACIÓN TÉCNICA Y PROFESIONAL
DESARROLLO Y FINAL DE LAS OBRAS COMUNES
SOPORTE ECONÓMICO DE LAS ACTIVIDADES

15. Evolución teológico-jurídica
UNA SITUACIÓN ANÓMALA
EL MENSAJE DEL OPUS DEI EN EL CONCILIO VATICANO II
EL CONGRESO GENERAL ESPECIAL

16. Una herencia en tiempos posconciliares
MEDIDAS DOCTRINALES Y LITÚRGICAS
ACTUACIÓN PERSONAL EN LA VIDA CIVIL
ÚLTIMOS PROYECTOS, ESCRITOS Y VIAJES

V. LA SUCESIÓN DEL FUNDADOR (1975-1994)

17. Una nueva mano en el arado
EL “PADRE” EN EL OPUS DEI
GOBIERNO
ESCRITOS Y VIAJES PASTORALES
RELACIONES CON JUAN PABLO II

18. El itinerario jurídico
EL PROCESO DE CONSTITUCIÓN DE LA PRELATURA PERSONAL



PRIMEROS PASOS DE LA NUEVA FIGURA
19. Crecimiento

EVOLUCIÓN NUMÉRICA
NUEVOS PAÍSES

20. Sembrar doctrina
COOPERADORES Y GENTE JOVEN
FORMACIÓN DE LAS PERSONAS DE LA OBRA
EL CLERO DIOCESANO

21. Actividades apostólicas
EDUCACIÓN
ACTIVIDADES SOCIALES

22. En la opinión pública
ESPAÑA. EL CASO RUMASA
GRAN BRETAÑA. INTERVENCIÓN DEL CARDENAL HUME
ALEMANIA. EL OPUS DEI ACUDE A LOS TRIBUNALES
ITALIA. UNA INVESTIGACIÓN PARLAMENTARIA

23. La beatificación del fundador
LA CAUSA DE CANONIZACIÓN
CONTROVERSIAS

VI. LA TERCERA GENERACIÓN (1994-2016)

24. Gobierno central y regional
UN PRELADO PREPARADO POR EL FUNDADOR
CONSEJOS CENTRALES
EVOLUCIÓN DE LAS CIRCUNSCRIPCIONES Y NUEVOS PAÍSES
IMPLANTACIÓN DE LA PRELATURA PERSONAL
CAUSAS DE CANONIZACIÓN Y ESTUDIOS SOBRE EL OPUS DEI

25. Actividad formativa
FORMACIÓN DE LA JUVENTUD
EN LA OBRA DE SAN GABRIEL
NUMERARIOS, NUMERARIAS AUXILIARES Y AGREGADOS
ENTRE EL CLERO SECULAR

26. Iniciativas de apostolado colectivo
ENSEÑANZA SUPERIOR



ENSEÑANZA PRIMARIA Y SECUNDARIA
CENTROS PROFESIONALES Y TÉCNICOS
APOSTOLADO EN LA OPINIÓN PÚBLICA

27. “Un mar sin orillas”. Acción individual en la sociedad
GENTE CORRIENTE
EN EL ÁMBITO DE LA ENSEÑANZA
VOLUNTARIADO Y DESARROLLO SOCIAL
FAMILIA, VIDA Y BIOÉTICA
CULTURA, MODA, ARTE Y COMUNICACIÓN

CAMINO DEL CENTENARIO

NOTAS

ÍNDICE DE NOMBRES

ARCHIVO FOTOGRÁFICO

AUTORES



INTRODUCCIÓN

EL OPUS DEI ES UNA MANIFESTACIÓN del vivir cristiano, una
forma de encarnación y de irradiación del Evangelio[*]. Les
recuerda a personas de todas las condiciones, credos y
culturas que Dios las llama a ser hijos suyos —santos y
apóstoles— en medio del mundo, en el entramado de las
actividades laborales, familiares y de interacción social.
Esta misión tiene un componente carismático que conduce
a su origen. Su fundador, Josemaría Escrivá de Balaguer, se
sintió interpelado por Dios para transmitir un mensaje
espiritual y universal que engarzaba con los primeros
cristianos y que expresaba la vitalidad de la Iglesia[†].

Nuestro libro narra el nacimiento y desarrollo inicial del
Opus Dei bajo la guía del fundador y de sus dos primeros
sucesores, Álvaro del Portillo y Javier Echevarría. Durante
ese periodo, que va de 1928 a 2016, y al que añadimos un
breve epílogo para el último lustro, la Obra se asentó en
países de los cinco continentes con distintas idiosincrasias
culturales, sociales y políticas; fijó su posición jurídica en la
Iglesia mediante la figura de la prelatura personal; celebró
la canonización de Josemaría Escrivá de Balaguer y las
beatificaciones de Álvaro del Portillo, su sucesor, y de una
fiel laica, Guadalupe Ortiz de Landázuri; e impulsó
actividades corporativas de impacto educativo, médico y de
promoción social.

El objeto histórico de esta monografía es el análisis de la
expansión del mensaje del Opus Dei en la Iglesia y en la
sociedad a través de la institución y de las personas que
pertenecen a ella o que participan de sus apostolados.



Aplicamos una metodología histórica que tiene en cuenta
aspectos complejos: el salto de una realidad que nace en la
España de los años veinte del siglo pasado, y que reúne a
un grupo pequeño de miembros, a la presencia en todos los
continentes con 93 000 integrantes y 175 000
cooperadores; el origen carismático, con unos elementos
esenciales, que configuran su mensaje y espiritualidad, y
otros accesorios, algunos constitutivos y otros accidentales;
la necesidad de acudir a explicaciones y razonamientos de
carácter teológico y jurídico; las continuidades y
discontinuidades con las formas de espiritualidad
tradicionales y modernas; la peculiar evolución en la etapa
fundacional y la que se da después; y las controversias
creadas en el imaginario colectivo sobre el Opus Dei y su
fundador. Como los autores pertenecemos al Opus Dei,
nuestro estudio refleja también la autocomprensión de las
personas de la Obra sobre su identidad, vida ascética y
explicación de la doctrina. Desde este punto de vista,
estamos convencidos —y somos conscientes de que
hacemos una afirmación que supera la ciencia histórica—
que el origen carismático del Opus Dei manifiesta la
presencia de lo divino en la vida de los hombres.

La investigación sobre el Opus Dei exige una precisa
metodología, propia de la historia religiosa, porque
contiene aspectos intangibles relacionados con el misterio
de la Iglesia. Sus propuestas hacen referencia a Dios, a la
relación del hombre con la divinidad y a una visión del
mundo como ámbito de contacto entre lo temporal y lo
sagrado. Y quienes comparten las enseñanzas de la Obra
son hombres y mujeres que sustentan su pensamiento, sus
formas de oración y su relación con los demás en un
mensaje que aúna lo humano y lo religioso.

Entre las características específicas del espíritu del Opus
Dei, glosamos algunas que aparecerán a lo largo del libro:
el hecho de que los fieles de la Obra sean cristianos
normales, la relación entre la actividad personal y la



corporativa, la unidad y variedad de sus miembros, el
sacerdocio y el laicado, los hombres y las mujeres.

Cuando una persona recibe el bautismo se incorpora a la
Iglesia y se hace partícipe de su misión de seguimiento de
Jesucristo para propagar el Reino de Dios. El mero hecho
de haber sido bautizado genera una posición en la Iglesia:
la de fiel cristiano o, coloquialmente, la de cristiano
corriente. Entre estos cristianos se cuentan las personas
del Opus Dei, que procuran tomarse en serio su llamada a
la santidad y al apostolado, pues intentan imitar las
virtudes de Jesús, asisten a Misa diariamente, dedican
tiempo a la oración, y les hablan de la bondad, belleza y
amor de Dios a sus parientes, amigos y colegas. Estos
modos de vivir no son especiales o extraordinarios sino una
concreción, entre otras posibles, de la invitación de Jesús a
seguirle.

En el derecho de la Iglesia, algunos hombres y mujeres
adoptan una posición pública mediante la profesión de los
consejos evangélicos de pobreza, obediencia y castidad y
dan un testimonio público de oración y apostolado. Estas
personas se denominan habitualmente consagrados[‡]. En
cambio, los fieles corrientes, los que no dan un testimonio
oficial, buscan también la santidad y la difusión del Reino
de Dios. En un sentido técnico, propio de la teología y del
derecho canónico, estos fieles y los presbíteros diocesanos
son seculares[§]. Es lo que ocurre con los laicos y
sacerdotes del Opus Dei: encuentran su camino para ser
santos en las vicisitudes de su trabajo o su oficio y en la
convivencia con otros.

El Opus Dei presenta una componente institucional que
ocupa buena parte de nuestra investigación. Haremos
referencia a los datos demográficos y las estadísticas, las
formas de gobierno central, regional y local, la explicación
colectiva del mensaje de la Obra, las actividades
corporativas, la unidad orgánica de sus miembros dentro
de una precisa estructura jerárquica eclesial, y la urdimbre



formativa y evangelizadora que inspira la mentalidad y la
actuación de decenas de miles de hombres y de mujeres[¶].

A la vez, la más importante irradiación de la llamada a la
santidad en medio del mundo la realiza cada miembro y
cada cooperador de la Obra de modo capilar en su propio
ambiente profesional y familiar. Como consecuencia, la vida
—y, por tanto, la historia— de la mayoría de las personas
del Opus Dei ni es institucional ni se desarrolla en espacios
institucionales. No es fácil medir esta actuación personal.
Ahora bien, hace falta analizarla para conocer el impacto
real del Opus Dei en la Iglesia y en la sociedad civil. El
capítulo 27 ofrece una propuesta metodológica sobre este
aspecto esencial.

El Opus Dei está organizado en dos secciones: una de
hombres y otra de mujeres. Las dos están unidas en la
cabeza, es decir, en el prelado del Opus Dei y sus vicarios
en las distintas circunscripciones. En cambio, están
separadas en el régimen de gobierno, en las actividades
colectivas —por ejemplo, la formación espiritual de las
personas, también de las casadas— y en la gestión
económica. Esta configuración hace necesario el estudio
simultáneo de la acción de las personas de una y otra
sección en cada lugar y tiempo, de modo que se dé el
espacio necesario a cada una, de acuerdo con sus
características comunes y peculiares. También tendremos
en cuenta elementos singulares como el sacerdocio entre
los hombres, algunas formas de cuidado de la persona en el
hogar entre las mujeres, el hecho de que la mayoría de sus
miembros estén casados y la positiva evolución en el
liderazgo, igualdad y complementariedad de la mujer en la
sociedad.

Con respecto a la presencia del sacerdocio y del laicado
en el Opus Dei, analizaremos cómo surgió y se desarrolló la
cooperación orgánica entre ambos, reflejo de la estructura
ordinaria de la Iglesia —enraizada en el binomio
constitucional entre el sacerdocio ministerial y el



sacerdocio común—; y, junto con la naturaleza institucional
y jerárquica, aparecerá la índole familiar y comunitaria de
la Obra. También observaremos que, desde el punto de
vista demográfico, organizativo y de alcance del mensaje,
la historia del Opus Dei es, mayoritariamente, un fenómeno
laical.

Este libro tiene su origen en un curso sobre la vida del
fundador del Opus Dei que impartió José Luis González
Gullón en la Universidad Pontificia de la Santa Cruz (Roma)
en el año académico 2016-2017. Mientras preparaba las
clases surgió la idea de transformar los apuntes en un libro
que condensara la historia de la institución fundada por
Escrivá. En ese momento, John Coverdale se unió al
proyecto. Después vino un largo proceso de búsqueda de
fuentes y de encuentros en las dos ciudades donde
residimos —Nueva York y Roma—, además de algunos
viajes a regiones en las que el Opus Dei se ha expandido
más, como Argentina, España, Filipinas y México. Luego,
González Gullón redactó la historia del Opus Dei durante
los años de Josemaría Escrivá y de Javier Echevarría, y
Coverdale compuso el periodo de Álvaro del Portillo. Los
dos autores firmamos todo el libro porque cada uno hemos
revisado con profundidad el texto del otro y lo hemos
traducido a nuestro idioma materno. Con todo, el lector
encontrará diferencias en el modo de plantear la historia,
pues procedemos de escuelas distintas. Pensamos que esta
variedad enriquece la investigación[**].

La historiografía sobre el Opus Dei se ha interesado en
particular por los temas relacionados con la historia social,
cultural y política como, por ejemplo, el papel que han
desempeñado los miembros de la Obra en la vida pública
española. Además, entre la muerte de Josemaría Escrivá de
Balaguer (1975) y su canonización (2002), algunos
miembros del Opus Dei publicaron semblanzas, recuerdos y
biografías del fundador, en su mayoría con acentos
hagiográficos. Y, desde la creación del Istituto Storico San



Josemaría Escrivá (2001), han aparecido libros y artículos
científicos y se han editado fuentes y biografías de
personas del Opus Dei. Gran parte de estas investigaciones
se ciñen a espacios concretos y utilizan cronologías que no
superan las primeras tres décadas de la Obra.

Los aspectos espirituales del mensaje del Opus Dei —es
el caso de la conciencia de la filiación divina, la
santificación del trabajo, la unidad de vida del cristiano, el
matrimonio como vocación humana y divina y el espíritu de
servicio— se han ido desarrollando a lo largo de la historia
de la Obra, tanto en su comprensión como en su
explicación y puesta en práctica. Ahora bien, situar la
continuidad y la novedad del carisma del Opus Dei en el
contexto teológico, espiritual y canónico de los últimos cien
años o su papel dentro de las diversas realidades que
componen la Iglesia son tareas que van más allá del objeto
de nuestro libro. En buena medida, quedan en manos de los
especialistas en esas materias[††].

Quizá la principal dificultad para contar con más aportes
historiográficos sobre la Obra resida en el hecho de que el
Archivo General de la Prelatura del Opus Dei (AGP) no está
todavía abierto a la comunidad académica. En este sentido,
agradecemos a Mons. Fernando Ocáriz, prelado del Opus
Dei, que acogiera nuestra propuesta investigadora y nos
diera acceso a la documentación. Al mismo tiempo,
manifestamos nuestro deseo de que concluya el proceso de
catalogación de los fondos, de modo que puedan acceder a
ellos todos los investigadores interesados[‡‡].

AGP es el archivo más importante para quien desea
conocer el Opus Dei. Custodia una enorme riqueza
documental. En nuestro caso, hemos usado las fuentes
primarias que, según nuestro parecer, eran esenciales a la
hora de afrontar una historia general; por ejemplo, leímos
las actas de los congresos generales, las visitas de los
directores de la Obra a los organismos regionales, las notas
de gobierno, los documentos sobre las principales



actividades corporativas y muchos testimonios personales.
La calidad y el volumen de estos materiales y la necesidad
de no alargar más la extensión de nuestro libro nos hizo
desistir de la consulta en otros archivos, salvo el Archivo
Apostólico Vaticano (AAV), que tiene fondos disponibles
hasta el año 1958. Para los sucesos de las últimas cinco
décadas entrevistamos a doscientos hombres y mujeres de
varios países.

Pese a la extensión de este libro, sugerimos que se haga
una lectura unitaria porque, de este modo, se comprenderá
la continuidad y progresión de los diversos aspectos que
configuran el Opus Dei, como la formación, las actividades
corporativas y la encarnación personal del mensaje de
santidad.

Nuestra monografía está estructurada en seis grandes
apartados cronológicos: cuatro dedicados a la etapa
fundacional y dos a los años en los que Del Portillo y
Echevarría gobernaron el Opus Dei, más un breve epílogo
para el último lustro. En apretada síntesis, podemos decir
que el Opus Dei siguió un desarrollo inicial hasta que, a los
ocho años, se vio envuelto en dos grandes dramas
colectivos como fueron la Guerra Civil española y, a
continuación, la Segunda Guerra Mundial. En los años
cuarenta, se extendió en España hasta que pudo salir de
sus fronteras, primero a Europa y luego a América del
Norte. Gracias a la aprobación pontificia del Opus Dei en
1950, la Obra se propagó a casi todos los países de
América, unos pocos de África y Asia, y comenzó
importantes acciones corporativas en el ámbito de la
educación. Los sesenta fueron testigos de la multiplicación
de actividades y la más extensa exposición del espíritu por
parte del fundador en tiempos conciliares y de crisis
posconciliar. Tras la muerte de Escrivá de Balaguer, Del
Portillo asumió la responsabilidad de seguir adelante con el
espíritu fundacional y afrontar nuevos retos, como la
culminación del itinerario jurídico, con la figura de la



prelatura personal, la beatificación del fundador y la
inserción de la Obra en países con minorías cristianas. Con
Javier Echevarría llegó un tiempo de transformación social
marcado por la era tecnológica, que condujo a los
miembros del Opus Dei a buscar más caminos con los que
irradiar su espiritualidad en la Iglesia y en el mundo.

La evolución institucional puede resultar un tanto
repetitiva porque hay una marcada continuidad: el mensaje
del Opus Dei es el mismo y los modos de actuación son
iguales en su sustancia, las estructuras básicas del
gobierno y de la formación en los años cuarenta del siglo
pasado permanecen hoy y la relación con las autoridades
eclesiásticas y otras instituciones están tan presentes en
los albores como en la actualidad. Para dar cohesión al
libro y facilitar la tarea de los lectores que busquen temas
específicos procuramos explicar los conceptos una vez y
agregamos notas que remiten a los lugares donde se tratan
los mismos argumentos. Por tratarse de una historia
general, no ofrecemos al final un elenco bibliográfico que,
además, sería a todas luces incompleto[§§]. Las notas se
encuentran al final de la monografía, salvo las de esta
introducción y las explicativas, que van a pie de página.
Cierra el libro un índice onomástico y temático.

Damos las gracias a José Antonio Araña, Eduardo Baura,
Rafael Domingo Oslé, Joseluís González, Andrew Hegarty,
Marlies Kücking, Javier Marrodán, Juan Manuel Mora,
Santiago de Pablo Contreras, Pablo Pérez López, Joseba
Louzao, José Manuel Martín Quemada, Stefan Moszoro,
María Eugenia Ossandón, Antón M. Pazos, Ana Sánchez de
la Nieta y Fernando Valenciano, que revisaron el
manuscrito; a las personas que leyeron algunos capítulos y
apartados; y a los dos centenares de historiadores, fieles
del Opus Dei y cooperadores que entrevistamos. Los
comentarios y sugerencias de unos y otros contribuyeron
decisivamente a mejorar la narrativa del libro. Estamos
especialmente agradecidos a Jesús Longares, maestro de



historiadores, a Feliciano Montero (q.e.p.d.) y a Stanley
Payne, que nos ayudaron a hacerle buenas preguntas al
pasado para encontrar respuestas que agrandan el futuro.

[*]Escrivá de Balaguer usó la expresión “Opus Dei” a partir de los años
cuarenta del siglo pasado, cuando tuvo que traducir al latín sus primeros
estatutos. Hasta entonces, se había referido a “la Obra de Dios” o,
sencillamente, “la Obra”, en español. Utilizamos indistintamente una
denominación u otra.

[†] El fundador del Opus Dei fue bautizado como José María Julián Mariano.
En sus manuscritos, ya desde los años treinta del siglo XX, y en sus papeles con
membrete a partir de diciembre de 1963, unió sus dos primeros nombres en
uno, “Josemaría”, por devoción a la Sagrada Familia; como los juntó desde
fecha muy temprana, usaremos “Josemaría” en nuestro libro. Con respecto al
primer apellido, en octubre de 1940 la familia modificó en el registro civil
“Escrivá” por “Escrivá de Balaguer” (Balaguer es la región de Lérida de donde
procedía el linaje de los Escrivá) para distinguirse de otras ramas familiares,
pues en ocasiones les habían confundido. Desde entonces, san Josemaría usó
pocas veces el segundo apellido, Albás, en sus publicaciones. Para evitar
anacronismos, utilizamos “Escrivá” en la parte I de este libro y “Escrivá de
Balaguer” en el resto. Por su parte, Álvaro Portillo y Diez de Sollano añadió la
contracción “del” a su primer apellido a partir de 1939. Cf. Nota general,
104/63, en AGP, serie E.1.3, 243-3; José Luis GONZÁLEZ GULLÓN, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei (1933-1939), Rialp, Madrid 2016, 4.ª ed.,
p. 11.

[ ‡ ] Con alguna frecuencia distinguiremos en la monografía entre los
cristianos seculares y los consagrados, denominados religiosos antes de 1983
(en este sentido, no nos referimos a la acepción genérica de religioso como
creyente en Dios). De modo breve, recordamos que, cuando el Opus Dei fue
fundado, religioso designaba a la persona que pertenecía a las órdenes y
congregaciones religiosas: «El estado religioso o forma estable de vida en
común» era el propio de quienes, «además de los preceptos comunes, profesan
los consejos evangélicos mediante los votos de obediencia, castidad y pobreza»
(Codex Iuris Canonici, 1917, canon 487; la traducción de los textos de otros
idiomas es nuestra). Hoy día existen institutos de vida consagrada —entre estos
se encuentran los institutos seculares— en los que sus miembros profesan los
consejos evangélicos, y sociedades de vida apostólica, que tienen vida fraterna



en común y se atienen a unas constituciones, pero no hacen votos (cf. Código
de Derecho Canónico, 1983, cánones 573-746).

[§] A diferencia del significado que se le da en la Iglesia, secular en el
lenguaje moderno suele hacer referencia a las realidades y formas de vida que
no están relacionadas con valores espirituales y religiosos. Nos parece que las
enseñanzas de Josemaría Escrivá presentan un modo de vida secular que unen,
en el pensamiento y la actuación, el ámbito sagrado y el profano. Cf. Ana Marta
GONZÁLEZ, “Mundo y condición humana en san Josemaría Escrivá. Claves
cristianas para una filosofía de las ciencias sociales”, Romana 65 (VII-XII-2017)
368-390.

[¶] Los datos demográficos y estadísticos que se conservan en el Archivo
General de la Prelatura del Opus Dei son bastante parciales hasta los años
ochenta del siglo XX. Se debe a que el registro de los fieles de la Obra y de los
cooperadores no estaba centralizado; se encontraba en manos de los
organismos de gobierno regional de los diversos países. Cada cinco años, las
regiones enviaban un recuento a los consejos centrales, en particular cuando
se celebraba un congreso general del Opus Dei. A partir de 1987, los directores
de la Obra facilitaron a la Santa Sede el número total de miembros para que
fuese publicado en el Annuario Pontificio. Por entonces, la mejora de los
sistemas informáticos ayudó a elaborar estadísticas centralizadas y más
ajustadas. Las cifras demográficas que aportamos en este libro provienen
fundamentalmente de las actas de los congresos generales del Opus Dei y del
archivo de la secretaría general de la Obra.

[**] Las versiones española e inglesa de este libro no son una traducción
literal. Las diferencias, aunque no sean muchas ni sustanciales, van más allá de
lo que es habitual en una traducción. Consideramos que ambas versiones son
originales, pues, al prepararlas, hemos incluido explicaciones que nos parecían
necesarias o útiles para los lectores del idioma correspondiente.

[††] Desde el punto de vista teológico y canónico, dos libros fundamentales
son, respectivamente, Pedro RODRÍGUEZ, Fernando OCÁRIZ y José Luis ILLANES, El Opus
Dei en la Iglesia, Rialp, Madrid 2014, 6.ª ed.; y Amadeo de FUENMAYOR, Valentín
GÓMEZ-IGLESIAS y José Luis ILLANES, El itinerario jurídico del Opus Dei. Historia y
defensa de un carisma, EUNSA, Pamplona 1990, 4.ª ed. Sobre el Opus Dei
dentro del contexto espiritual del siglo XX, mencionamos los tres volúmenes de
Ernst BURKHART y Javier LÓPEZ, Vida cotidiana y santidad en la enseñanza de san
Josemaría. Estudio de teología espiritual, Rialp, Madrid 2010-2013; y Antonio
ARANDA, El hecho teológico y pastoral del Opus Dei. una indagación en las
fuentes fundacionales, EUNSA, Pamplona 2020.

[‡‡ ] Buena parte de las fuentes de AGP entre los años 1928 y 1975 están
catalogadas. En estos casos, la signatura de los documentos comienza con la
serie, seguida de tres números, que son, respectivamente, el legajo, la carpeta
y el expediente. A partir de ese año, la documentación se encuentra en un
archivo intermedio que, en el mejor de los casos, solo tiene series y legajos.
Citaremos el material de acuerdo con las signaturas que nos ha proporcionado
el personal de AGP.

[§§] Salvo excepciones, hemos optado por citar solamente la bibliografía que
hace referencia directa a la historia del Opus Dei. El website “Biblioteca Virtual
Josemaría Escrivá de Balaguer y Opus Dei” ofrece una información
bibliográfica exhaustiva y actualizada sobre el fundador de la Obra, sus



sucesores, los miembros del Opus Dei y las actividades institucionales
(https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-
virtual/index).

https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/index


PRECEDENTES

LA LLEGADA DE JOSEMARÍA ESCRIVÁ al mundo, en 1902, se
produjo en plena Belle Époque, un periodo histórico de
Europa occidental y de América del Norte que comenzó
hacia 1880, una vez concluida la guerra franco-prusiana, y
que duró hasta el estallido de la Primera Guerra Mundial,
en 1914. Esas cuatro décadas se caracterizaron por la
prosperidad en los países desarrollados, con una economía
sustentada por la industria, el constante aumento de la
demografía urbana, los avances científicos y tecnológicos
en diversos ámbitos —por ejemplo, la medicina, la
radiotelefonía, la aeronáutica, la cinematografía— y el
desarrollo de nuevas expresiones artísticas, como el
impresionismo, el Art Nouveau y el cubismo.

El idealismo y el positivismo imperaban en el mundo
académico, optimista con la idea de progreso y los
adelantos científicos y tecnológicos. La confianza en las
capacidades del hombre impregnaba también la vida de las
naciones. Las grandes potencias incrementaban la
expansión colonial con el deseo de llevar su dominio a todo
el orbe, beneficiándose de las materias primas de esos
países.

En Occidente, el paso de las sociedades rurales a las
industriales llevó consigo un brusco cambio social. Las
paradojas de los diversos sistemas liberales se
transformaron en desigualdades y confrontaciones. Y, en
parte como reacción, el pensamiento y la acción del
socialismo, del comunismo y del anarquismo crecieron
exponencialmente.



Por entonces, España buscaba de algún modo su propia
identidad. La pérdida de las posesiones de Filipinas, Cuba y
Puerto Rico en el llamado desastre de 1898 había
demostrado que el país ya no era una potencia en el
concierto de las naciones. Además, la monarquía
constitucional instaurada en 1874 —la Restauración—
presentaba signos de cansancio y de desorientación
política. La alternancia de Gobierno entre los liberales y los
conservadores, basada en el caciquismo, tenía sus días
contados debido al crecimiento de los partidos de masas.
Por este motivo, no fueron adelante los proyectos
regeneracionistas del conservador Antonio Maura, ni los
intentos de mejora del liberal José Canalejas, asesinado por
un anarquista en 1912. A la necesidad de renovación
política y social se unieron otras dificultades, como los
miles de soldados que murieron en la guerra contra las
tribus rifeñas de Marruecos (1911-1927) y los conflictos
sociales, alimentados por el intenso éxodo rural a las
grandes ciudades y las ideologías revolucionarias.

Los diecinueve millones de españoles vivían un lento
despertar al mundo contemporáneo. El 70 % residían en
zona rural, el 63 % eran analfabetos y la tasa de mortalidad
infantil superaba el 5 %. En cambio, crecían las zonas
urbanas, aumentaba la clase media y se prolongaba la
esperanza de vida para los adultos, que rondaba los
cincuenta años.

España era un país confesional. A principios del siglo XX,
la mayoría de la población estaba bautizada y recibía la
doctrina católica en los templos y escuelas. 33 000
sacerdotes diocesanos, 12  000 religiosos y 42  000 monjas
daban una fuerte presencia institucional a la Iglesia en el
territorio nacional, desde las grandes ciudades hasta los
pueblos más remotos. El 25 % de la educación primaria y el
80 % de la secundaria estaba en manos de instituciones
religiosas.



La Iglesia tenía también un proyecto regeneracionista
para España de acuerdo con la tradición católica. El
cristianismo estaba arraigado en la vida social, con una
religiosidad que padecía a veces el clericalismo y la falta de
reflexión personal. De acuerdo con la enseñanza de la
Iglesia y con la herencia cultural recibida, la mentalidad
tradicionalista, favorable al Estado confesional, era
mayoritaria entre los católicos. Por eso, aplaudieron las
condenas del Papa Pío X (1903-1914) al modernismo,
postura intelectual que entendía la fe como un pensamiento
inmanente.

LA LLAMADA

Josemaría Escrivá Albás nació en Barbastro, Huesca, el 9
de enero de 1902. Su padre se llamaba José Escrivá Corzán
y había nacido en Fonz, Huesca, en 1867; el linaje procedía
de Balaguer (Lérida). Su madre se llamaba Dolores Albás
Blanc y era barbastrina, con antepasados en Aínsa
(Huesca). La pareja se había casado cuatro años antes, en
1898, y residía en la calle Mayor de Barbastro, en una casa
alquilada que hacía ángulo a la Plaza del Mercado. En 1899
les había nacido la primogénita, Carmen[1].

Barbastro tenía siete mil habitantes. A pesar de su escaso
número, era una sede episcopal desde hacía ocho siglos. La
economía de la ciudad giraba en torno a diversas
actividades agrícolas, como el cereal y la producción de
vino y aceite. Los comerciantes y pequeños empresarios
convivían con los empleados y jornaleros. Había tendencias
políticas de diverso género, desde las carlistas —
tradicionalistas y partidarios del Antiguo Régimen— hasta
las republicanas y las socialistas. En los círculos
recreativos y culturales dominaba el pensamiento liberal,
sin que hubiese graves conflictos políticos o sociales.

A finales del siglo XIX, José Escrivá y otros dos socios
crearon una empresa dedicada al comercio de tejidos y a la



venta de chocolate. En 1902, un socio se retiró con el
compromiso de no abrir un negocio del mismo tipo en
Barbastro. José Escrivá estableció una nueva sociedad
llamada Juncosa y Escrivá. En un primer momento, esta
actividad empresarial dio buenos resultados y la familia
Escrivá disfrutó de una posición relativamente acomodada.
De acuerdo con los usos de la época, cuatro personas
atendían el servicio de la casa. José Escrivá vivía la
solidaridad cristiana con las limosnas que entregaba a
personas menesterosas, la colaboración económica con el
Centro Católico de la ciudad y la organización de
conferencias religiosas para sus empleados.

A los cuatro días de su nacimiento, Josemaría fue
bautizado en la catedral de Barbastro, que era su
parroquia. Poco después —el 23 de abril— recibió la
confirmación. Cuando tenía dos años, sufrió una meningitis
aguda. Desahuciado por los médicos, su madre rezó una
novena a Nuestra Señora del Sagrado Corazón y le
prometió que, si el niño se curaba, iría en peregrinación a
la ermita dedicada a Nuestra Señora de Torreciudad, a
veinte kilómetros de Barbastro. El pequeño sanó y su
madre lo llevó en brazos hasta aquella capilla, como
agradecimiento.

En los años siguientes llegaron al hogar tres niñas: María
Asunción, Chon, en 1905; María de los Dolores, Lolita, en
1907; y María del Rosario, en 1909. Tristemente, la
mortalidad infantil se llevó a una detrás de otra. Rosario
falleció con nueve meses de edad, en 1910; Lolita con cinco
años, en 1912; y Chon con ocho, en 1913.

A pesar de estas duras contrariedades, la mayor parte de
la infancia de Josemaría fue normal y alegre, de progresiva
apertura a la sociedad y al mundo. La familia Escrivá
estaba unida. De sus padres aprendió a vivir en libertad y
responsabilidad, y virtudes como la laboriosidad y el orden.
También le enseñaron a rezar con una piedad sencilla[2].



Entre 1905 y 1908, Josemaría asistió a un parvulario
regentado por las Hijas de la Caridad de san Vicente de
Paúl; y de 1908 a 1915 fue alumno de un colegio de los
Padres Escolapios. En 1912 —año en el que comenzaba su
educación secundaria— recibió la primera comunión en la
escuela, beneficiándose de la disposición de Pío X para que
los niños comulgaran al llegar al uso de razón. Cuando
recibió la Eucaristía, Josemaría pidió la gracia de no
cometer nunca un pecado grave.

Debido a la coyuntura económica del momento y a que el
antiguo socio no había cumplido el compromiso de no hacer
competencia, la sociedad Juncosa y Escrivá entró en crisis.
Juan Juncosa y José Escrivá demandaron a aquella persona.
El Juzgado de primera instancia de Barbastro falló a favor
de la empresa en 1910. Como consecuencia de una
apelación, la sala de lo civil de la Audiencia Territorial de
Zaragoza también dio una sentencia favorable a Juncosa y
Escrivá, aunque rebajó la indemnización a que tenía
derecho. La sociedad —que estaba en fase de liquidación
por haber terminado su periodo social— presentó un
recurso de casación. En mayo de 1913, el Tribunal
Supremo rechazó el recurso y obligó a pagar los costes del
pleito. Juncosa y Escrivá quebró y, en consecuencia, cedió
el activo social a una comisión de acreedores. En 1915,
otra sentencia del Tribunal Supremo falló a favor de un
pleito presentado por algunos acreedores. El negocio se
canceló definitivamente[3].

Como el patrimonio social de la empresa no alcanzaba
para resarcir las deudas, José Escrivá pagó a los
acreedores con su capital familiar. No estaba obligado
legalmente, pero pensó en conciencia que debía hacerlo.
Esta resolución fue respaldada por su mujer; en cambio,
otros parientes políticos no la entendieron, pues, con esta
medida, la familia Escrivá Albás quedaba arruinada. Tuvo
que prescindir de las personas que trabajaban en el
servicio de la casa y comenzó a pasar estrecheces.



Josemaría sufrió una crisis interior porque esas dificultades
económicas se unían al dolor por la temprana muerte de
sus hermanas y a su entrada en la adolescencia. La serena
resignación cristiana de sus padres le ayudó a mantener la
confianza en Dios y la esperanza en el futuro.

En marzo de 1915, José Escrivá encontró trabajo de
dependiente en La Gran Ciudad de Londres, una tienda de
tejidos de Logroño. Después del verano de ese año,
trasladó a la familia a la capital riojana, ciudad entonces de
24 000 habitantes. Los Escrivá Albás afrontaron las
incomodidades propias del cambio de localidad y de la
inicial ausencia de amistades. Carmen se matriculó en
Magisterio, carrera que acabaría en 1921. Y Josemaría
siguió adelante con los estudios de bachillerato en el
Instituto General y Técnico de Logroño; por las mañanas
acudía al instituto y por las tardes iba al colegio de San
Antonio de Padua, donde estudiaba y recibía clases
complementarias, como era habitual en la época.

A finales de 1917 o inicios de 1918, después de un día de
intensa nevada en la ciudad, se produjo un hecho que
cambió la vida de Josemaría. «De repente, a la vista de
unos religiosos carmelitas, descalzos sobre la nieve»[4], se
preguntó: «Si otros hacen tantos sacrificios por Dios y por
el prójimo, ¿no voy a ser yo capaz de ofrecerle algo?»[5].
Entonces, le vino el pensamiento de ser sacerdote, algo que
hasta ese momento consideraba que no era para él.

Acudió a la dirección espiritual con un carmelita, el padre
José Miguel de la Virgen del Carmen. Decidió entonces
incrementar la práctica cristiana, que —en sus propias
palabras— le condujo «a la comunión diaria, a la
purificación, a la confesión… y a la penitencia»[6]. Dos o
tres meses más tarde, el religioso le planteó que formara
parte de la orden carmelitana. Josemaría Escrivá lo meditó
con calma y llegó a la conclusión de que su camino se
encontraba en el sacerdocio secular.



Debido al origen de su vocación, rechazó la idea de ser
presbítero para tener un puesto fijo en la estructura
diocesana: «Aquello no era lo que Dios me pedía, y yo me
daba cuenta: no quería ser sacerdote para ser sacerdote, el
cura, que dicen en España. Yo tenía veneración al
sacerdote, pero no quería para mí un sacerdocio así»[7]. En
su interior sentía una llamada distinta, cierta e
indeterminada al mismo tiempo. Más tarde calificó esas
mociones interiores de barruntos, es decir, presentimientos
de que Dios le convocaba a una misión que iba unida al
sacerdocio. En palabras suyas, «yo no sabía lo que Dios
quería de mí, pero era, evidentemente, una elección»[8].
En este sentido, ser sacerdote se le presentaba como un
elemento necesario y, a la vez, insuficiente para aclarar los
barruntos: «¿Por qué me hice sacerdote? Porque creí que
era más fácil cumplir una voluntad de Dios, que no
conocía»[9].

Intensificó entonces la plegaria de petición —«las luces
no venían pero, evidentemente, rezar era el camino»—,
pues estaba «persuadido de que Dios me quería para
algo»[10]. Con frecuencia, recitaba dos breves frases en
latín con las que rogaba conocer los designios de Dios:
Domine, ut videam! (¡Señor, que vea!); Domine, ut sit!
(¡Señor, que sea!).

Cuando le comunicó a su padre que quería entrar en el
seminario, José Escrivá quiso cerciorarse: «¿Has pensado
en el sacrificio que supone la vocación de sacerdote?».
Josemaría le respondió: «Solo he pensado, lo mismo que tú
cuando te casaste, en el Amor»[11]. Al verlo firme, su
padre se conmovió hasta las lágrimas «porque tenía otros
planes posibles, pero no se rebeló»[12]. Únicamente le
aconsejó que, además de la Teología, hiciera la carrera de
Derecho —hasta ese momento, habían pensado que
Josemaría podía ser arquitecto, abogado o médico—, que
era compatible con los estudios eclesiásticos.



En el verano de 1918, Josemaría acabó el bachillerato
con buenas calificaciones. Estudió Filosofía con un profesor
particular en los meses del estío y, ya en noviembre,
ingresó en el seminario de Logroño. Durante los siguientes
dos cursos académicos superó las asignaturas del primer
año de Teología y participó en una catequesis los domingos
por la mañana. Sus compañeros le recordaban
«responsable, buen estudiante, alegre, amable con todos,
un tanto reservado y piadoso»[13].

En la España de aquellos años, los hijos varones se
encargaban de sacar adelante la propia familia. Josemaría
pensó que en su casa necesitaban otro varón y rezó por
esta intención. En ese momento, José Escrivá tenía 51 años
y Dolores Albás 41. Hacía nueve años que no venían hijos.
El 28 de febrero de 1919 —diez meses después de que
Josemaría hubiese comentado la vocación sacerdotal con su
padre— nació Santiago. Este suceso impresionó a
Josemaría. Entendió que también estaba relacionado con
los barruntos y la llamada al sacerdocio: «Mi madre me
llamó para comunicarme: Vas a tener otro hermano. Con
aquello toqué con las manos la gracia de Dios; vi una
manifestación de Nuestro Señor. No lo esperaba»[14].

SACERDOTE Y JURISTA

Josemaría Escrivá se trasladó a Zaragoza en septiembre de
1920 para continuar sus estudios eclesiásticos[15]. La
capital de Aragón rondaba los ciento cincuenta mil
habitantes y tenía una creciente actividad agrícola e
industrial. Josemaría fue allí para seguir el consejo de su
padre —Zaragoza contaba con una Facultad de Derecho— y
para acabar la carrera eclesiástica en la universidad
pontificia, en vez de ir a la localidad de Calahorra para
finalizar la Teología, como era habitual entre los
seminaristas riojanos. Además, de este modo viviría cerca



de sus tíos Carlos Albás, que era canónigo de la catedral de
Zaragoza, y Mauricio Albás, que estaba casado.

Carlos Albás facilitó las gestiones para que su sobrino
entrara en el seminario de San Francisco de Paula, donde
le concedieron media beca. Desde el primer día de clase, el
joven acudió a la Universidad Pontificia de San Valero y
San Braulio y recibió la formación tradicional propia del
momento. En cambio, para estudiar bien ambas disciplinas,
postergó el inicio de la carrera de Derecho hasta que inició
el quinto curso de Teología, en 1923.

Josemaría Escrivá mantenía el convencimiento de que
Dios le llamaba a algo que vendría en el futuro. Por su
misma naturaleza, los barruntos resultaban claros en
algunos aspectos y borrosos en otros. Como dijo después,
«seguía viendo, pero sin precisar qué es lo que quería el
Señor: veía que el Señor quería algo de mí. Yo pedía, y
seguía pidiendo». Siempre que le era posible, acudía a la
capilla de la Virgen del Pilar para solicitar el conocimiento
de la voluntad de Dios. Empleaba una jaculatoria semejante
a la que usaba ante Dios: Domina, ut sit! (¡Señora, que
sea!); y reforzaba su súplica con frases del Evangelio que a
veces decía en voz alta o incluso cantaba: «Ignem veni
mittere in terram et quid volo nisi ut accendatur?; he
venido a poner fuego a la tierra, ¿y qué quiero sino que
arda? Y la contestación: Ecce ego quia vocasti me!, aquí
estoy, porque me has llamado»[16].

En coincidencia con la llegada a la capital aragonesa,
desde 1920 se sintió «impulsado a escribir, sin orden ni
concierto», en «notas sueltas», sin ilación clara, diversas
mociones y sucesos de su vida espiritual. A algunas de esas
intuiciones, en las que advertía la providencia de Dios, las
denominaba gracias «operativas, porque de tal manera
dominaban mi voluntad —decía— que casi no tenía que
hacer esfuerzo». Eran ideas confusas; a veces incluso
apuntaban hacia una nueva fundación, pero sin nada
concreto. En cambio, el fundamento de esos barruntos era



patente: una profunda vida espiritual en la que se sentía en
íntima relación con Dios, «algo tan hermoso como
enamorarse». Años más tarde, condensaría esta etapa de
su vida con las siguientes palabras: «Comencé a barruntar
el Amor, a darme cuenta de que el corazón me pedía algo
grande y que fuese amor». Y, como fruto de ese arrebato
interior, se le acrecentaba el deseo de rezar y de cumplir la
voluntad de Dios: «Verdaderamente, el Señor dilató mi
corazón, haciéndolo capaz de amar, de arrepentirse, de
servir, aun a pesar de mis errores»[17].

Las incomprensiones con el rector y con un inspector del
seminario y los modales de algunos seminaristas le llevaron
a pensar que se había «equivocado de camino»[18]. En el
verano de 1921 Josemaría buscó la dirección espiritual de
un sacerdote en Logroño que, al advertir que tenía las
disposiciones adecuadas, le animó a seguir adelante. El
joven se decidió y, un año más tarde, en septiembre de
1922, recibió la tonsura —que le incorporaba oficialmente
al estado clerical— y fue nombrado inspector del seminario
por el arzobispo de Zaragoza, el cardenal Juan Soldevilla.

En 1923, terminado el cuarto año de Teología, Josemaría
comenzó la carrera de Derecho, como alumno libre, en la
Universidad de Zaragoza. Se trataba de una pequeña
facultad —331 alumnos—, con profesores de prestigio. Una
vez que concluyó el quinto año de Teología, en junio de
1924, acudió a las clases de la Facultad de Derecho. Estos
estudios, que iban en detrimento de hacer carrera en la
diócesis, disgustaron a su tío Carlos, que quería que
Josemaría opositara a algún puesto eclesiástico lo antes
posible. El joven, en cambio, «consideraba que los estudios
universitarios le permitirían estar más disponible para el
cumplimiento de la voluntad divina»[19]. En este sentido,
quizá pensó que la titulación en Derecho formaba parte de
los barruntos que sentía; más adelante, la formación
jurídica recibida le ayudaría a buscar caminos para situar
al Opus Dei dentro del ordenamiento canónico de la Iglesia.



El 14 de junio de 1924 recibió el subdiaconado. Cinco
meses después, el 27 de noviembre, su padre falleció
repentinamente en Logroño y Josemaría quedó como
cabeza de familia. Decidió entonces trasladar a los suyos a
Zaragoza. La mudanza dio lugar a un fuerte enfrentamiento
con su tío. Si, años antes, Carlos Albás no había entendido
las resoluciones que adoptó su cuñado José Escrivá cuando
quebró la empresa, ahora no deseaba que su hermana y sus
sobrinos residieran en Zaragoza porque se hallaban en
franca penuria. Le parecía más oportuno que Josemaría se
ordenase presbítero y que se situara en la diócesis;
después, podría reencontrarse con la familia. Pero como el
sobrino no siguió el consejo, sobrevino la ruptura.

El 20 de diciembre de 1924, Miguel de los Santos Díaz
Gómara, obispo auxiliar de Zaragoza, confirió el diaconado
a Josemaría; y el 28 de marzo de 1925 lo ordenó sacerdote.
A los dos días, Josemaría celebró la primera Misa en la
santa capilla de El Pilar en sufragio por su padre. Solo
asistieron su madre, hermanos, unos primos, la familia de
un profesor amigo y pocos invitados más; en cambio, no
estuvieron presentes ninguno de sus tres tíos sacerdotes
(uno era de la familia Escrivá, Teodoro, y dos de la familia
Albás, Carlos y Vicente). Al acabar la Misa, el joven
presbítero se retiró a la sacristía. Después de desvestirse
de las ropas litúrgicas, se echó a llorar con el recuerdo de
su padre y de los problemas que sufría la familia.

Luego pasó un mes y medio en Perdiguera, un pequeño
pueblo de la provincia. Allí dio sus primeros pasos
pastorales en la administración de los sacramentos y en el
acompañamiento espiritual de los feligreses. Cuando
regresó a Zaragoza, la curia diocesana no le otorgó un
nombramiento para trabajar en la pastoral ordinaria como,
por ejemplo, en una parroquia. Escrivá consiguió un puesto
de capellán en la iglesia de San Pedro Nolasco, regentada
por los jesuitas. Este cargo le exigía celebrar la Misa y
dedicar un tiempo al confesonario. El resto del día lo


