
Detlef Bald

Dietrich 
Bonhoeffer
Der Weg in den Widerstand

Der Theologe Dietrich Bonhoeffer war hoch-
politischer Bürger; er wollte aufklären und 
aufrütteln, gegen den Nationalsozialismus
ankämpfen – für eine Gesellschaft der Frei-
heit und des Rechts. Er überwand die Tradi-
tion des gottgerechten, nationalen Krieges 
und begründete nach dieser existentiellen
Umkehr 1930 seine Ethik einer internationalen
Friedensordnung. Er forderte weite Toleranz 
der Konfessionen und Kulturen, wandte sich 
gegen Rassismus und Antisemitismus –
Bonhoeffer wurde somit „Pazifist und Staats-
feind“ des NS-Regimes. Vor diesem Hinter-
grund führte ihn sein Weg der Verschwörung 
in den Widerstand des 20. Juli 1944.

Detlef Bald, Dr. phil., ist Zeithistoriker und
Friedensforscher zur Militär- und Sicherheits-
politik. Er arbeitet zum Widerstand der Weißen 
Rose und war einige Jahre Vorsitzender des 
Dietrich-Bonhoeffer-Vereins.

www.wbg-wissenverbindet.de
ISBN 978-3-534-40552-7



D
et

le
f 

B
al

d
D

ie
tr

ic
h

 B
on

h
oe

ff
er



Detlef Bald

Dietrich Bonhoeffer





Detlef Bald

Dietrich Bonhoeffer 1906–1945

Der Weg in den Widerstand

„Ich bete für die Niederlage meines Landes“.

Mit einem Geleitwort von Jakob Knab



Gewidmet in herzlicher Dankbarkeit
Brunhild F. J. Bald

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über www.dnb.de abrufbar

wbg Academic ist ein Imprint der wbg
© 2021 by wbg (Wissenschaftliche Buchgesellschaft), Darmstadt
Die Herausgabe des Werkes wurde durch die  
Vereinsmitglieder der wbg ermöglicht. 
Umschlagsabbildung: shutterstock, Freeda Michaux und DRAWaDREAM 
Satz und eBook: Satzweiss.com Print, Web, Software GmbH
Gedruckt auf säurefreiem und  
alterungsbeständigem Papier
Printed in Germany 

Besuchen Sie uns im Internet: www.wbg-wissenverbindet.de

ISBN 978-3-534-40552-7

Elektronisch ist folgende Ausgabe erhältlich: 
eBook (PDF): 978-3-534-40553-4



5

Inhalt
Geleitwort ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 7

I	 Das Schicksalsjahr��������������������������������������������������������������������������������������������������10

II	 Politisches Denken�������������������������������������������������������������������������������������������������19
II.1	 Realismus����������������������������������������������������������������������������������������������������20
II.2	 Bellizistische Traditionen ������������������������������������������������������������������������29

III	 Entscheidungszeit���������������������������������������������������������������������������������������������������37
III.1	 Unruhe��������������������������������������������������������������������������������������������������������37
III.2	 Rassentrennung�����������������������������������������������������������������������������������������41
III.3	 Wendepunkt: die neue Welt���������������������������������������������������������������������50

IV	 Völkische Politik�����������������������������������������������������������������������������������������������������58
IV.1	 Jugendarbeit�����������������������������������������������������������������������������������������������58
IV.2	 Soziale Gerechtigkeit���������������������������������������������������������������������������������62
IV.3	 Dem Rad in die Speichen fallen��������������������������������������������������������������67

V	 Wege zum Frieden�������������������������������������������������������������������������������������������������72
V.1	 Ökumenische Anstöße������������������������������������������������������������������������������73
V.2	 Totaler Vernichtungskrieg������������������������������������������������������������������������78
V.3	 Traditionalismus der Kirchen������������������������������������������������������������������82

VI	 Friedensethik����������������������������������������������������������������������������������������������������������88
V.1	 Kampf um Frieden������������������������������������������������������������������������������������89
V.2	 Ost und West����������������������������������������������������������������������������������������������98
V.3	 Feindesliebe����������������������������������������������������������������������������������������������109

VII	 Gegenwelten����������������������������������������������������������������������������������������������������������114
VII.1	 Vikarsausbildung�������������������������������������������������������������������������������������114
VII.2	 Staatsfeind�������������������������������������������������������������������������������������������������120

VIII	 Vor-Entscheidung������������������������������������������������������������������������������������������������128
VIII.1	 Wirrnisse��������������������������������������������������������������������������������������������������129
VIII.2	 Wehr-Dienst���������������������������������������������������������������������������������������������136



6

IX	 Verschwörung�������������������������������������������������������������������������������������������������������141
IX.1	 Einbindung�����������������������������������������������������������������������������������������������141
IX.2	 Verlässlichkeit������������������������������������������������������������������������������������������147
IX.3	 V-Mann-Arbeit ���������������������������������������������������������������������������������������150

X	 Lebensrisiken��������������������������������������������������������������������������������������������������������159
X.1	 Regierungsplan����������������������������������������������������������������������������������������160
X.2	 Alliierte Härte������������������������������������������������������������������������������������������168
X.3	 Judenretter������������������������������������������������������������������������������������������������173

XI	 Am Abgrund���������������������������������������������������������������������������������������������������������177
XI.1	 Dämmerung���������������������������������������������������������������������������������������������177
XI.2	 Im Kerker��������������������������������������������������������������������������������������������������185

XII	 Wege am Ende������������������������������������������������������������������������������������������������������193
XII.1	 Gesellschaft der Hoffnung����������������������������������������������������������������������193
XII.2	 Visionen einer Kirche�����������������������������������������������������������������������������198
XII.3	 20. Juli und NS-Wahn�����������������������������������������������������������������������������202

XIII	 Reiches Erinnern��������������������������������������������������������������������������������������������������209

Bibliographie�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������226

Danksagen�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������230

Namensregister���������������������������������������������������������������������������������������������������������������233

Bildnachweis�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������236



7

Geleitwort 
Jakob Knab

Eine Handvoll Menschen hat das 20. Jahrhundert gerettet. Dietrich Bonhoeffer 
gehört zu jenen Lichtgestalten, die sich auflehnten gegen Kriegsverherrlichung, 
Schwertglauben und Machtanbetung. Dieser Märtyrer der Gewissenstreue sagte 
NEIN. Sein Leben endete am Galgen.

Das schlimmste Ärgernis, das die Christenheit während vieler Jahrhunderte ge-
geben hat, bestand gerade darin, dass beinahe alle kirchlichen Amtsträger in bei-
nahe jedem Krieg es sich geleistet haben, der moralische Arm ihrer staatlichen 
Obrigkeit zu werden, selbst in völkerrechtswidrigen Angriffs- und Vernichtungs-
kriegen. Kriegshirtenbriefe sind ein Skandal, denn diese Aufrufe zu Gehorsam und 
Pflichterfüllung, Opferbereitschaft und Hingabe widersprechen den Visionen eines 
Jesaja („Gerechtigkeit schafft Frieden“), den Zielgeboten der Bergpredigt und den 
Einsichten der frühen kirchlichen Tradition („Tapferkeit ohne Gerechtigkeit ist ein 
Hebel des Bösen – Ambrosius von Mailand).

Schlechterdings skandalös waren die Kriegshirtenbriefe zur Zeit der NS-Gewalt-
herrschaft. Kooperation mit dem NS-Regime war ein Verrat an der Frohen Bot-
schaft. Die Kontinuität völkischer und restaurativer Tendenzen zeigt auch das Bei-
spiel des Kirchenfunktionärs Heinz Brunotte (1896–1984). Von 1949 bis 1965 war 
er Präsident der Kirchenkanzlei der Evangelischen Kirche in Deutschland (heute: 
Kirchenamt der EKD). Nach dem Kriege leugnete, verschwieg, verharmloste oder 
rechtfertigte er die Kooperation der Deutschen Evangelischen Kirche (DEK) mit 
dem NS-Regime. Dabei hatte er Mitte der 30er Jahre geschrieben, dass die „na-
tionalsozialistische Weltanschauung und das Christentum sich vereinigen lassen, 
wenn der Nationalsozialismus darauf verzichtet, seine Weltanschauung zur Reli-
gion zu erheben.“

Hier nun ein Beispiel für die konfessionalistische Beschränktheit dieses Funktio-
närs: Als 1961 Militärbischof Hermann Kunst (1907–1999) Brunotte darüber infor-
mierte, dass die Bonner Hardthöhe erwäge, eine Kaserne nach Dietrich Bonhoeffer 
zu benennen, da entgegnete er: „Es hat doch keinen Sinn, eine Kaserne nach einem 



8

Geleitwort 

Pastor zu benennen, ganz abgesehen davon, dass der Heiligenkult der katholischen 
Kirche vorbehalten bleiben sollte. Ich weiß, dass die Heilige Barbara die Schutz-
patronin der Artillerie ist, aber ich wäre doch dagegen, dass der Heilige Bonhoef-
fer Schutzpatron einer Kaserne der Bundeswehr würde.“ Brunotte nachträglich ins 
Stammbuch geschrieben: In Delmenhorst und Dülmen gibt es Barbara-Kasernen; 
die Liegenschaft in Donauwörth war nach dem Jesuiten Alfred Delp vom Kreis-
auer Kreis benannt. Von Seiten der Militärseelsorge gab es freilich keinerlei Wi-
derspruch, keinerlei Bedenken und Einwendungen, als in der Traditionsoffensive 
von 1964 über zwei Dutzend Kasernen der Bundeswehr nach den Kriegshelden der 
Wehrmacht benannt wurden. Denn Traditionspflege stiftet Sinn und bildet Identi-
tät. Traditionspflege ist Geschichtspolitik, nicht Heiligenkult und Heldenverehrung!

Dabei gibt es eine Kaserne der Bundeswehr, die nach einem tapferen Helden, 
einem mutigen und couragierten Heiligen benannt ist: Feldwebel Anton Schmid 
leitete eine Sammelstelle für versprengte deutsche Soldaten. Gleichzeitig wurde er 
Augenzeuge von widerwärtigen Verbrechen an der jüdischen Bevölkerung; seine 
spontane Hilfsbereitschaft war sein erster Schritt in den Rettungswiderstand. Er 
versorgte die Bewohner des Ghettos mit Lebensmitteln. Er verhalf Menschen zur 
Flucht; mit einem Lastkraftwagen der Wehrmacht schmuggelte er zahlreiche Ju-
den aus Wilna (Litauen) heraus ins benachbarte Weißrussland. Man schätzt, dass 
Schmid etwa 300 jüdischen Menschen das Leben gerettet hat. Nach mehrmonatiger 
Rettungstätigkeit wurde Feldwebel Schmid verraten, von der Geheimen Feldpolizei 
verhaftet und vor ein Kriegsgericht gestellt. Am 25.  Februar 1942 wurde er zum 
Tode verurteilt und am 13. April 1942 im Militärgefängnis Stefanska erschossen. 
Gerettete sagten über ihn: „Für uns war er so etwas wie ein Heiliger.“ Ja, er war ein 
Held und ein Heiliger. Mit der geretteten Jüdin Luisa Emaitisaite hatte er über die 
Beweggründe seines Handelns gesprochen und dabei dieses gläubige Bekenntnis 
abgelegt: „Es ist mir so, als wenn Jesus selbst im Ghetto wäre und um Hilfe riefe. 
Jesus ist überall dort, wo Menschen leiden.“

Auch Bonhoeffer legte als Protestant im Wortsinn Zeugnis ab für Wahrheit, Ge-
rechtigkeit und Frieden, er war ein Prophet, ein Christenmensch und ein Wider-
standskämpfer. Als Hitlers Wehrmacht Angriffs- und Vernichtungskriege führte, 
da legte er dieses Bekenntnis ab: „Ich bete für die Niederlage meines Landes, denn 
ich glaube, dass es die einzige Möglichkeit ist, um für das ganze Leiden zu bezah-
len, das mein Land in der Welt verursacht hat.“ Funktionäre wie Brunotte freilich 
flüchten als berufsbedingt angepasste Wendehälse in billigen Sarkasmus. Der ka-



9

Geleitwort 

tholische Kulturphilosoph Theodor Haecker, dessen Leben auch am 9. April 1945 
endete, gelangte zu dieser Einsicht: „Die Verbindung der Pflicht mit der Phrase ist 
die eigentliche Entmenschung des Menschen.“ Erst kurz vor seinem Tod im Jahr 
1984 hat Brunotte seine schuldhafte Verstrickung angesichts seines Schweigens zu 
den NS-Verbrechen eingestanden.

Freiheit verdankt sich vor allem der schöpferischen Kraft einer Minderheit her-
ausragender Einzelpersönlichkeiten. Denn das gewissenhafte Ringen um Wahrheit 
gerät zwangsläufig in Konflikt mit den Ansprüchen einer totalitären Gewaltherr-
schaft. Jener Gleichschaltung durch die Kriegspropaganda, den Militarismus und 
den Endsiegterrors des NS-Regimes hielt Bonhoeffer entgegen: „Ich bete für die 
Niederlage meines Landes.“

Autor Detlef Bald erzählt die große Geschichte einer Umkehr. Die packende Bio-
grafie erlaubt ein tiefes Verständnis von Bonhoeffers vielschichtiger Persönlichkeit, 
die in einer prophetischen Sendung, in christlicher Gläubigkeit und Ethik sowie in 
einer gereiften politischen Einsicht und Zivilcourage gründet. 

Kaufbeuren, am 9. April 2021
Jakob Knab

Jakob Knab, Jahrgang 1951, Studiendirektor a.  D., zahlreiche Vorträge und Veröffentlichungen zu 

Themen der Geschichtspolitik, Traditionspflege und Erinnerungskultur. Zuletzt erschien die Biografie 

„Ich schweige nicht“. Hans Scholl und die Weiße Rose (Darmstadt 2018).



10

I  Das Schicksalsjahr
„Der Volksgeist – so denkt man es sich – bringt aus seinen metaphysischen Tiefen 
den Führer hervor und trägt ihn in alle Höhen. Dieser der gesammelten Kraft des 
Volkes entstammende Führer erscheint nun in dem Lichte des vom Volk sehnsüch-
tig erwarteten Erfüllers seines Lebenssinnes und seiner Lebenskraft, und damit ist 
die ursprünglich nüchterne Idee der politischen Autorität zum politisch-messia-
nischen Führergedanken geworden.“ Der Führer, „der diesen Geist verkörpert“, hat 
„im eigentlichsten Sinne religiöse Funktion, da ist er der Messias.“1 Mit diesen Wor-
ten charakterisierte Dietrich Bonhoeffer am 1. Februar 1933 die Eigenschaften der 
„Heil Hitler!“-Gewalt; er erfasste das Grundphänomen des Kulturbruchs des pseu-
do-religiösen, politischen „Führertums“ und entlarvte die Faszination der Vision 
der braunen Revolution, der „Konservativen Revolution“ des Nationalsozialismus. 
Während Deutschland gebannt auf die nächtlichen Fackelzüge in den großen Städ-
ten des Reiches schaute und begeisternd die Lichterketten durchs Brandenburger 
Tor in Berlin bewunderte, haben sich die Bilder der dunkel inszenierten Ernennung 
von Adolf Hitler zum Reichskanzler am 30. Januar 1933 durch Präsident Paul von 
Hindenburg eingebrannt. Fakten waren geschaffen: Alea iacta est – die Würfel des 
Verhängnisses waren gefallen.

Bonhoeffer stellte sich nur Stunden nach der „Machtergreifung“ gegen solch 
schicksalhafte Umhüllung der Systemänderung im öffentlichen Rundfunk in Ber-
lin. In dieser Rede analysierte er die politischen und verfassungsrechtlichen Kon-
sequenzen des Führersystems; er erkannte die charismatische Heilserwartung. Die 
zentrale Figur sei der Führer; zum inhaltlichen, absolut notwendigen Verständnis 
dieses Systems der Herrschaft gehöre: „Er“, der Führer, „empfängt seine Autorität 
allein von seiner Gefolgschaft, von unten, vom Volk.“ Mit der Gefolgschaft sei die 
Übertragung aller persönlichen Rechte auf den Führer verbunden. Somit: „Autori-
tät des Führers bedeutet für den einzelnen: die freie Wahl des Gehorsams, radikaler 

1	 Der Führer und der Einzelne in der jungen Generation, 1.  Februar 1933, in: Dietrich 
Bonhoeffer Werke (DBW), Bd. 12, S. 254 f.; die folgenden Zitate alle aus dem Vortrag, 
S. 242 ff.



11

I  Das Schicksalsjahr

Verzicht auf sein Recht als Individuum.“ Dieser Vorgang bedeutet Unterwerfung; 
verlangt, die individuellen Bürgerrechte an den Führer zu übertragen und sie damit 
grundsätzlich aufzugeben, also die „Selbstentrechtung, Selbstentmündigung“ der 
Bürger; Gesellschaft werde dann umgeformt, zu der neuen Ordnung der Volksge-
meinschaft formiert. 

Bonhoeffer stellte die quasi plebiszitär gewonnene „Autorität des Führers“ dem 
gegebenen Recht der „Autorität des Amtes“ gegenüber; das Amt des Reichskanz-
lers hingegen verlange unbedingt Objektivität des Handelns: „Gebundenheit, seine 
Begrenztheit, aber auch seine Verantwortlichkeit“ vor dem Gesetz und der Verfas-
sung, allgemeinen Normen verpflichtet. Bonhoeffer betonte die prinzipielle Gel-
tung der Rechtsstaatlichkeit und Überprüfbarkeit der Entscheidung, indem er an-
fügte: „Denn es kann sein, dass der einzelne recht hat gegen das Amt, das Amt ist 
nicht die letzte Autorität.“ Staatliche Leitung unterliege der allgemein-rechtlichen 
Bindung: „Der Führer dient dem Amt.“ Sollte dieser die wahren Ursprünge der 
staatlichen Autorität nicht beachten, folgerte Bonhoeffer, würde er „Verführer“. Das 
war nicht nur eine semantische Spielerei mit Worten, von Führer zu Verführer, es 
hatte massive rechtliche Konsequenzen. Diese Grenze zeichnete er auf: „Dann glei-
tet das Bild des Führers über in das des Verführers, dann handelt er unsachlich am 
Geführten wie an sich selbst.“ Damit war der ideologische Kern dieser vermeintlich 
„Konservativen Revolution“ angesprochen. 

Führersystem bedeutete: Keine Bindung an Rechtsstaatlichkeit, sondern Gel-
tung des Führerwillens in der Volksgemeinschaft. Der Boden des Dritten Reiches 
war ausgerichtet. In Verbindung mit der Kontinuität der antiparlamentarischen 
und antidemokratischen Vorbehalte verlangte das Führersystem de facto, die Ver-
bindlichkeit der Verfassung aufzugeben. Der Autokratie war Tür und Tor geöff-
net; mit der Aufgabe der Rechtsstaatlichkeit stand einer Diktatur nichts mehr im 
Wege. Bonhoeffer erkannte die Geburtsstunde des Unrechtsstaates. Er benannte 
die politische Unvereinbarkeit des Gefolgschafts-Denkens dieses Führerkonzepts 
mit der gültigen staatlichen oder verfassungsmäßigen Legalität; er hat den Tota-
litätsanspruch des NS-Systems verworfen, ahnend, welche Radikalisierung solche 
rechtsfreie Obrigkeit neuer Art mit sich bringen würde. Die traditionelle Bindung 
der Eid- und Treueleistung mit ihrer doppelten Verpflichtung werde außer Kraft 
gesetzt. Hinter der behutsamen Einführung des Begriffs des „Verführers“ verbarg 
sich die Erkenntnis, im Populismus des Adolf Hitler eine charismatische Persön-
lichkeit zu erkennen, sodass im Führersystem mit der Person Hitlers eine „große 



12

I  Das Schicksalsjahr

revolutionäre Macht“ (Max Weber) sich bilden würde. Daher mahnte Bonhoeffer 
als einsamer Rufer Hitlers „Verantwortlichkeit und Sachlichkeit“ für das Amt des 
Reichskanzlers und für eine geregelte Politik an.

Die Bevölkerung war vorbereitet; aufnahmebereit und voller Spannungen erwar-
tete sie einen politischen Heilsbringer. Nicht nur die Zirkel eines Stefan George oder 
Friedrich Gundolf kultivierten solchen Heldenkult in der Politik, sondern auch in 
der akademischen Welt der Theologen wie von Paul Althaus jubelte man der Parole 
nach, „dass der Held kommt, er komme als Prophet oder als König.“2 Friedrich 
Gogarten glänzte mit der Parole: „Die Ewigkeit will deutsch werden.“3 Während 
das öffentliche Leben vom euphorischen Trubel der Massen getrieben und dem 
begleitenden Geläut der Kirchenglocken erfüllt war, wagte Bonhoeffer über das 
Medium Radio Aufklärung, Mahnung, Distanz gegenüber der anstehenden Politik 
Hitlers und den Bedrohungen des Führersystems. Er äußerte laut seine Bedenken 
vor der populistischen Macht dieses Volkstribuns, des „Führers“, als die Diktatur 
im Zeichen des Hakenkreuzes errichtet wurde. Bonhoeffer bot das Gegenbild, ex-
emplarisch der „öffentliche Gebrauch der Vernunft“ (Jürgen Habermas); doch nur 
als Angebot. Er benannte das Zerstörende der Gegenwart, um mit eindrücklicher 
Geste den Blick auf das zukünftig Zerstörende zu richten.

Bonhoeffer bedrängte, was die erwartbare Entwicklung des neuerlichen Griffs 
nach der Weltmacht bedeuten würde. In einem Brief an seinen amerikanischen Do-
zenten Reinhold Niebuhr benannte er seine Sorgen vor diesen massenhaften Ent-
wicklungen, es drohe nun „eine grauenhafte kulturelle Barbarisierung“, auch sei der 
Weg der Kirche „so dunkel wie selten vorher.“4 Das alles erregende Spektrum des 
Nationalsozialismus, wie es Dietrich Bonhoeffer ein Leben lang begleiten würde, 
zeichnete sich in bedrohlichen Konturen in doppelter Weise ab: der plakative Radi-
kalnationalismus sowie der bedingungslose Antisemitismus mit totalem Anspruch 
an Staat und auch an Kirche. Dann: im Führersystem verlor das gegebene Recht 
seinen Stellenwert; der Rechtsstaat gab seine Normsetzung für die Politik auf. Diese 
politische Entwicklung hat Bonhoeffer beinah prophetisch angesprochen.

2	 Vgl. Hans-Ulrich Wehler: Deutsche Gesellschaftsgeschichte. Bd. 4: Vom Beginn des Ers-
ten Weltkrieges bis zur Gründung der beiden deutschen Staaten 1914–1949, München 
2003, S. 556.

3	 Vgl. Jakob Knab: Luther und die Deutschen 1517–2017, Bremen 2017, S. 189.
4	 Bonhoeffer an R. Niebuhr, Februar 1933, in: DBW, Bd. 12, S. 50.



13

I  Das Schicksalsjahr

Gerade noch war Paul Löbe zum Reichstagspräsidenten gewählt, aber sogleich 
der Reichstag wieder aufgelöst; am 3. Februar feierten Hitler und die Generali-
tät der Reichswehr die ungebeugte Loyalität des Militärs im Bendlerblock, dem 
ehrwürdigen Generalstabsgebäude; Alfred Hugenberg sicherte als Minister des 
Kabinetts die Interessen der Wirtschaft und der Rüstungsindustrie. Löbe berief 
nur wenige Tage nach Bonhoeffers Rundfunkbeitrag den Ausschuss ein, der die 
Rechte des Parlaments zu wahren hatte. Mit dem Gebrüll der NS-Abgeordneten, 
man werde mit Gewalt jedes weitere Treffen verhindern, drohte bereits der totale 
Boykott des Reichstags und zeichnete das wahre Ende parlamentarischer Teil-
habe.5

Das NS-Regime machte sogleich Front gegen die Verfassung von Weimar. Der 
permanente Erlass von Notverordnungen seit dem 1.  Februar 1933 begründe-
te Aufhebungen der Grundrechte; Konturen des Unrechtsstaats wurden sichtbar; 
noch im Februar wurden 50 000 Hilfspolizisten aus den Reihen der SA und der SS 
ernannt; durch Gleichschaltung fand der Föderalismus praktisch ein Ende; im März 
besuchte SS-Führer Heinrich Himmler Dachau, wo gerade das erste KZ des Dritten 
Reiches errichtet worden war, um dorthin die 100 000 politischen Gefangenen aus 
der Willkür der „Schutzhaft“ der „wilden“ Lager regelrecht einzubuchten. Das zeit-
gleich beschlossene Ermächtigungsgesetz schließlich begründete das System der 
charismatischen Führerdiktatur.

Nun galt in Deutschland: Der „Führer“ hat beschlossen. Das war der Moment, wo 
das NS-Regime historische Kontinuität in einer unvergleichlichen Symbolpolitik 
demonstrierte: zu Frühlingsbeginn 1933 wurde am 21. März der „Tag von Potsdam“ 
über den Gräbern der großen Preußen zelebriert. In der Garnisonkirche verneigte 
Hitler sein Haupt vor dem legendären Sieger von Tannenberg und früheren Reichs-
präsidenten Paul von Hindenburg. Auf ihn waren die gesellschaftlichen Interessen 
fokussiert; die bürgerlichen sowie die adlig-monarchischen Eliten vereinte die Idee 
des antidemokratischen Patriotismus. Die „Ideen von 1914“ hatten gesiegt. Die pa-
radierenden Regimenter der Reichswehr besiegelten die Verbindung „alter Größe 
und junger Kraft“. Alles ging weiter. Nach dem Auftakt, „kauft nicht bei Juden“, 
folgten im April die ersten Berufsverbote für jüdische Deutsche. Das Dritte Reich, 

5	 Vgl. Heinrich August Winkler: Weimar 1918–1933. Die Geschichte der ersten deutschen 
Demokratie, München 2018.



14

I  Das Schicksalsjahr

wie sich das NS-Regime selbst bezeichnete, gab Anzeichen, seine Macht zu zentra-
lisieren.

Woher kamen Mut und Entscheidung, ja das Wissen und die Fähigkeit Bon-
hoeffers, derart aufzutreten – natürlich in seiner abstrakten, auch akademischen 
Sprache? Kaum jemand wie er hatte im Januar des Jahres 1933 das Führerprin-
zip so klar durchschaut und hatte persönlich den Mut, war politisch kompetent 
befähigt und fühlte sich verantwortlich aufgerufen, öffentlich die Konsequenzen 
der staatlichen Macht der NS-Führer-Herrschaft auszusprechen.6 Er wagte den 
Ruf, politisch glasklar. Urteile in der Literatur über Bonhoeffers Haltung hingegen 
bezeugen Unsicherheit und lassen Zweifel aufkommen. Diesen Fragen wird hier 
nachgegangen.

Welchen historischen Stellenwert das Jahr 1933 für Bonhoeffer hatte, wird Aus-
sagen über den politischen Menschen zulassen. Fragen wurden gestellt: Bedeutet 
das Jahr 1933 den „Umbruch“ in seinem Leben; markiert die Ernennung Hitlers 
zum Reichskanzler die tiefe Zäsur und „entfaltete auch für Bonhoeffer eine Dy-
namik“? Haben noch nach Hitlers Regierungsantritt „politische Fragen nicht im 
Zentrum“ seiner Predigten gestanden?7 Es wird gerätselt, was jene „politischen und 
kirchenpolitischen Entwicklungen, die sich seit dem 30. Januar 1933 in Deutsch-
land vollzogen“, bedeuten. Ist Bonhoeffer im Januar 1933 politisch erwacht, sodass 
eine „Diskontinuität“ in seinem Lebensweg festzustellen ist? Hat sich Bonhoeffers 
Position der „Entscheidung gegen den Nationalsozialismus und gegen eine Kir-
chenpolitik im Schlepptau“ der NS-Ideologie erst im April 1933 ergeben?8 Reicht 
es aus zu sagen, er habe „schon in den Jahren um 1933“ kritische Distanz zum 
NS-Regime gefunden?9

6 Wandlungen des Führerbegriffs, in: Der Rundfunk Hörer, 27.  Januar 1933, in: DBW, 
Bd. 12, S. 240 ff.

7 Ernst-Albert Scharffenorth: Nachwort, in: DBW, Bd. 12, S. 471, 484.
8 Carsten Nicolaisen, Ernst-Albert Scharffenort: Vorwort der Herausgeber, in: DBW, 

Bd. 12, S. 2 f.
9 Wolfgang Huber: Dietrich Bonhoeffer. Auf dem Wege zur Freiheit. Ein Portrait, Mün-

chen 2019, S. 130, passim.



15

I  Das Schicksalsjahr

Abb. 1: Ulf Petersen: Dietrich Bonhoeffer – Gläserne Büste, 2019

Es macht daher Sinn, genauer in die Geschichte zu schauen, wie der Beginn des 
NS-Regimes selbst eine Zäsur für Bonhoeffer bedeutet hat, ab wann er den Na-
tionalsozialismus in seinen Abgrund tiefen Dimensionen deuten konnte; wie er zu 
den konservativen Traditionen nationalistischer Ideologien stand, die aus dem 19. 
Jahrhundert in der Prägung des Kaiserreichs die damalige Gegenwart bewegten? 

Diese Rundfunkrede vom 1.  Februar 1933 ist ein einzigartiges Dokument. Sie 
bezeugt die politische Wachsamkeit des Bürgers Bonhoeffer, seiner Kenntnis der 
NS-Ideologie und seiner Fähigkeit, politische Faktoren zu gewichten. Es ist daher, 
um ihm gerecht zu werden, zu prüfen, wann und wie sich tatsächlich vor der Eta-
blierung des Dritten Reiches die Haltung Bonhoeffers gegenüber dieser rechtsvöl-
kischen Bewegung entwickelt und worauf er reagiert hat. Also: wann und wie er 
aufgewacht ist, hat „politisch“ gedacht und das Bedrohliche der NS-Ideologie er-
kannt. Trifft tatsächlich eine „Diskontinuität“ zu, also ein existentieller Umbruch 



16

I  Das Schicksalsjahr

vom Unpolitischen zum Politischen im Lebensweg Bonhoeffers? War er – 1933 nun 
im Alter von 27 Jahren – zuvor, vermeintlich ein „unpolitischer Theologe“ gewesen? 
Auskunft darüber soll ein Blick in die Zeit davor und danach geben: Was zeigt das 
Leben des Jugendlichen und jungen Theologen, welche Erfahrungen bewegten ihn 
bei seinen Entscheidungen? 

So manches bleibt im Dunkeln dieser Lebensgeschichte, die mit Gewalt vor dem 
vierzigsten Lebensjahr abgebrochen wurde. Das System des Nationalsozialismus 
war sein Schicksal; es war nun mal kein Zufall, dass der Pastor Dr. habil. Dietrich 
Bonhoeffer – gemeinsam mit anderen herausragenden Verschwörern des Wider-
standes, mit Admiral Wilhelm Canaris, Generalmajor Hans Oster, Heeresrichter Dr. 
Karl Sack, General Friedrich von Rabenau und dem Hauptmann Ludwig Gehre – in 
Flossenbürg umgebracht wurde. Denn der am 4. Februar 1906 in Breslau geborene 
Bonhoeffer fand, gerade einmal 39 Jahre alt, den Tod in den Vormittagsstunden des 
9. April 1945 im oberpfälzischen Konzentrationslager Flossenbürg, hingerichtet am 
Galgen, in den Wirren des Weltkriegsendes auf Adolf Hitlers persönliche Weisung,
die für den Anschlag des 20. Juli 1944 mitverantwortliche Canaris-Gruppe hinzu-
richten, doch noch von einer verblendet hörigen SS-Gruppe in brutaler, grauen-
haft-sadistischer Weise ausgeführt.10 Stunden zuvor war auch sein Schwager Hans
von Dohnanyi im KZ Sachsenhausen getötet worden; Bruder Klaus Bonhoeffer
wurde am 23. April von der Gestapo in Berlin erschossen.

Der Nationalsozialismus hat nicht allein das Ende des Lebens von Dietrich 
Bonhoeffer bestimmt, er hat sein Leben nach der Jugend in Kaiserreich und Krieg 
dann in der Weimarer Republik begleitet und existentiell bestimmt, theologische 
Impulse gegeben, sein hinterlassenes Werk geprägt und Schritte in Leben und Be-
ruf entscheidend angestoßen. Es war eine singuläre Berufung, die Theologie und 
Politik umspannte, oder ein Lebenslauf, in dem die ganze Person, das Denken und 
die Tat, das Handeln bis zum Einsatz im Widerstand sich verbanden; Bonhoef-
fer folgte seiner festen Überzeugung, „dass eine Erkenntnis nicht getrennt werden 
kann von der Existenz, in der sie gewonnen ist.“11 So ist es in seltener Deutlichkeit 

10	 Vgl. Jörgen Glenthöj: Zwei neue Zeugnisse von der Ermordung Dietrich Bonhoeffers, in: 
Rainer Mayer, Peter Zimmerling (Hg.): Dietrich Bonhoeffer aktuell. Biographie – Theo-
logie – Spiritualität, Gießen 2013, S. 84 ff. 

11	 Dietrich Bonhoeffer: Nachfolge, in: DBW, Bd. 4, S. 38.



17

I  Das Schicksalsjahr

aufspürbar, dass „sein Werk auf ungewöhnliche Weise mit seiner Lebensgeschichte 
verflochten ist.“12 

Bonhoeffer war authentisch. Diese gewichtige Aussage zu Leben ist es wert, die 
Etappen im Verhältnis von Bonhoeffer zum Nationalsozialismus näher zu betrach-
ten und die je konkreten historischen Faktoren auf das Geflecht seines Denkens zu 
beziehen; denn er hat sich kraftvoll gegen Unfreiheit und Unrecht gestemmt. Er ist 
einen langen Weg im Kampf gegen den Nationalsozialismus bis zum Widerstand 
gegangen, wirkungsmächtig und konkret in doppelter Weise: in den beiden Berei-
chen von Staat und Politik einerseits sowie andererseits von Theologie und Kirche. 

Lebensgeschichtlich sind Berührung und Betroffenheit Bonhoeffers durch den 
Nationalsozialismus zu spüren; auf die faktischen Ereignisse reagierte er in theolo-
gischer Rationalität, umfassend beispielsweise seine „Arbeit“ an der Nachfolge oder 
der Ethik.13 Die Phasen seines Lebensweges geben Hinweise auf diese politischen 
Belastungen, Bedenken und Bedrohungen durch Ideologie und Staat des National-
sozialismus; sie entdecken ebenso solche kirchlichen Einflüsse, Einwirkungen und 
Erscheinungen im Bild des Protestantismus. Dabei werden Eigenheiten und Beson-
derheiten Bonhoeffers erkennbar. 

Bonhoeffers Weg in den Widerstand kennzeichnet eine eminent politische Hal-
tung, deren Wurzeln in der Auseinandersetzung mit der Zeitgeschichte früh er-
weckt wurden; sein Weg in den Widerstand begann nicht erst nahe am Zweiten 
Weltkrieg; Bonhoeffer nahm diese Bedrohungen früh wahr, bevor das Dritte Reich 
aufgebaut war; seine Sicht wurde geschärft in der Zeit, als er die Rassentrennung in 
Amerika erlebte und als er sein Ethos der Brüderlichkeit entwickelte. Da begann 
der lange Weg in den Widerstand. Seine Rolle innerhalb seiner Bezugsgruppe im 
Widerstand um Admiral Canaris findet hier Bedeutung; die weiteren und vielfälti-
gen Verästelungen im Netzwerk des gesamten Widerstandes erhalten keine primäre 
Aufmerksamkeit.

Voller Leben ist das bei diesem Theologen selbstverständlich profund herausge-
stellte Ethos; es hat Wucht und zeigt eigene Tiefendimension; es findet in seinem 
theologischen Werk seinen Niederschlag. Gleichwohl stehen die Tiefe und die Fein-
heiten seiner theologischen Welt nicht im Vordergrund dieser Analyse, sondern 

12	 Martin Honecker: Auf der Suche nach Orientierung im Labyrinth der Ethik, Stuttgart 
2017, S. 149.

13	 Bonhoeffer an E. Sutz, London, April 1934, in: DBW, Bd. 13, S. 129.



18

I  Das Schicksalsjahr

das weite Feld des Politisch-Historischen – das auch in der Entwicklung der Kirche 
seinen Niederschlag fand. Gewiss gibt es darüber hinaus immer wieder eine bestim-
mende Wechselwirkung zum Theologischen.

Bonhoeffer spürte den Nationalsozialismus früh auf, er wurde sein Thema kon-
kret, weil er seit seinen Jugendjahren ein politischer Mensch war. Er nahm Politik 
wahr und reagierte darauf; das wird entlang seines Lebenslaufs in den zwanziger 
Jahren verdeutlicht. Dieses „Politische“ betraf auch die Kirche, wie schon am Bei-
spiel seiner Dissertation klar wird; und es betraf gleichermaßen die hochpolitische 
Welt des Rechts auf Krieg; diese beiden Bereiche haben ihn bewegt und heraus-
gefordert; sie haben ihn begleitet, wie es das Schicksal wurde für den Bürger und 
Theologen Bonhoeffer. 

Ergänzend und umgekehrt ist zu fragen, was begründet die Reaktion des Natio-
nalsozialismus auf Bonhoeffer? Warum wurde er unbarmherzig verfolgt, aus der 
Volksgemeinschaft ausgegrenzt, eingesperrt in ein Berliner Militärgefängnis und 
noch im April 1945 angesichts der bedingungslosen Kapitulation und des sicheren 
Untergangs des NS-Regimes im KZ Flossenbürg umgebracht? Es geht also darum, 
den politisch-historischen Vorgängen im Leben Bonhoeffers näher auf die Spur zu 
kommen.



19

II  Politisches Denken
„Christentum bedeutet Entscheidung“14 – diese eindringlichen Worte schallten von 
der Kanzel der Stahnsdorfer Kirche. Es war nicht irgendeine Kirche, in der der 
19-jährige Dietrich Bonhoeffer die erste Predigt seines Lebens im Jahr 1925 zu hal-
ten wagte. Er stand auf dem historischen Grund eines spätromanischen Bauwerks
der frühen Christianisierung in der Mark Brandenburg, um 1200 mit wuchtigen
Natursteinen gedrungen erbaut, kraftvoll bewahrend, ein historisches Denkmal von 
Dauer. In diesem alt-ehrwürdigen Raum gediegener Nähe fanden Worte ihre Wirk-
lichkeit. Einem Fatum gleich, erkannte Bonhoeffer eine Botschaft für sich. Er hat an 
diesem Ort die Leitlinie seines Lebens ausgesprochen, hat sich entdeckt.

Wenig später brach diese Botschaft seines Lebens erneut ungeduldig hervor, ful-
minant, wortgewaltig: „Tritt heraus, Mensch, aus dem Unterstand! Dorthin, wo 
freie Luft weht, wo die Kugeln pfeifen.“ Und heftig fordernd: „Entscheide Dich, 
handle.“15 Klare Sprache, starke Worte, eindeutig, entschlossen und einsatzbereit. 
In Bonhoeffers jugendlicher, doch militärisch gewürzter Sprache, eine anerkannte, 
säkulare Risikobereitschaft, aus der Deckung zu treten und den gerechten, unver-
meidlichen Kampf aufzunehmen. 

„Entscheide Dich, handle!“ Schlüsselworte zur Bereitschaft eines jungen Man-
nes, in die Welt zu gehen und tatkräftig Entscheidendes mit Vollmacht zu bewegen. 
Noch nahe am Ende des Lebens gelangte Bonhoeffer zu der Aussage, es sei „der 
Vorzug und das Wesen des Starken“, eindeutig Stellung zu nehmen.16 Im Verständ-
nis Bonhoeffers: auf religiös-ethischem Fundament das Leben entschieden ausrich-
ten – und handeln, Taten folgen lassen, den freien Blick in die bewegte Welt, nach 
außen in Kirche, Politik und Gesellschaft richten. Diese Bindung von Erkennen und 
Handeln in Verantwortung ist ein Charakteristikum Bonhoeffers – in die Zukunft 
gewandt.

14	 Predigt, 18. Oktober 1925, in: DBW, Bd. 9, S. 485 ff.
15	 Predigt, 17. Juli 1926, in: DBW, Bd. 9, S. 546.
16	 DBW, Bd. 8, S. 551.



20

II  Politisches Denken

II.1  Realismus
Bonhoeffer war schon in seiner Jugend politisch wachsam, nüchtern und weltbe-
zogen, kein Träumer, der schlafwandlerisch an seiner Umgebung hing – im Garten 
vom Elternhaus oder in den Bibliotheken der Seminare. Dafür ein Zeugnis. Der 
noch nicht Dreizehnjährige hat in der revolutionären Nachkriegszeit 1919 in Berlin 
die Kämpfe der Regierungstruppen mit Aufständischen beobachtet – „Heute früh 
hörten wir Artilleriefeuer“  – und befürwortete den republikanischen Neuanfang 
nach den Zeiten des monarchischen Kaiserreichs: „Augenblicklich geht es ja Gott 
sei Dank den Regierungstruppen besser.“17 Im Einklang mit den älteren Brüdern 
Karl-Friedrich und Klaus gab es keine Nostalgie nach dem Glanz und Gloria des un-
tergegangenen Kaiserreichs; eine grundsätzliche Akzeptanz der neuen politischen 
Verhältnisse wies die Richtung. Die Bonhoeffers hatten sich ja im Weltkrieg auch 
nicht für die Vorherrschaft der Deutschen in Europa sowie gegen Republik und 
Demokratie, also gegen die „Ideen von 1789“ eingesetzt; diesen westlichen Wer-
ten standen die autoritären antidemokratischen Obrigkeitswelten entgegen, die von 
Berlin aus mit dem Slogan der „Ideen von 1914“ doch vehement bekämpft wurden.

Abb. 2: Familie Bonhoeffer, um 1912. Alle Kinder, Dietrich Bonhoeffer, 
sitzend, 2. von links mit blonden Haaren

17	 Bonhoeffer an J. Bonhoeffer, 11. Januar 1919, in: DBW, Bd. 9, S. 19.



21

II.1  Realismus

Die Familientradition dieses bürgerlich-adligen Selbstverständnisses basierte auf 
individueller Eigenständigkeit; seitens der Mutter, Paula von Hase, in preußischer, 
ungewöhnlicher, daher starker Emanzipation einer rebellischen Lehrerin, die ihre 
Kinder unterrichtete; sie lehnte das von Unteroffizieren dominierte Schulsystem ab, 
da es den Kindern das Rückgrat breche, wie ein geflügeltes Wort in der Familie aus-
drückte. Andere aus dieser Königsberger Richtung waren Burschenschaftler gewe-
sen, wegen Aufmüpfigkeit gegen die Obrigkeit zu Festungshaft verurteilt. Oder Karl 
Alfred von Hase wurde 1889 von Kaiser Wilhelm II zum Hofprediger in Potsdam 
ernannt; doch er stellte dieses renommierte Amt zur Verfügung, weil es Differenzen 
in der gesellschaftlichen Wertung gab, denn Seine Majestät bezeichnete das „Prole-
tariat rundweg als Canaille“.18

Seitens des Vaters, Karl Bonhoeffer, findet sich eine alte demokratische Tradition 
der Ratsherren in Schwäbisch-Hall, ansonsten Ärzte, Theologen, Juristen. Seine 
Mutter, Julie Tafel, kam aus einem Haus, das für die verfassten Rechte der Revo-
lution von 1848 eingetreten war, sogar mit sozialistischen Überzeugungen. Auch 
hier ein Onkel mit Erfahrungen auf der Festung Hohen Asperg. Der Geist, in einem 
freien und unabhängigen Drang sein Leben zu gestalten, speiste sich aus familiären 
Wurzeln und lehrte Dietrich Bonhoeffer den aufrechten Gang. Auch die väterliche 
ernste Strenge, verbunden mit emotionaler Kühle hatten ihre Folgen; die Anerken-
nung durch väterliche Autorität wird die intellektuelle Leistung und das beherrschte 
Auftreten unterlegt haben, wie die Gedanken Bonhoeffer noch 1944 umtrieben.19 
Dies formte ihn, beschäftigte ihn, da fühlte er sich aufgehoben: „Ich weiß, was für 
eine stille Kraft in einem guten Bürgerhaus lebt.“20

Die Runde der Bonhoeffers, in der Dietrich Bonhoeffer aufwuchs, war bemer-
kenswert freiheitlich gebunden; die auffällig akademische Bildung vermittelte Zu-
gang zu arrivierten bürgerlichen Berufen, bei überliefertem hohen Ansehen, wenn 
man an das privilegierte großbürgerlich-adlige Milieu der Familienwelt denkt. Indi-
viduelle Liberalität der Person war im Gefühl der Eingebundenheit und Sicherheit 
selbstverständlich. Natürlich waren sie von gediegenem nationalen Stolz getragen; 
dennoch gingen sie während des Krieges auf gehörige Distanz zu den nationalis-

18	 Eberhard Bethge: Dietrich Bonhoeffer. Theologe – Christ – Zeitgenosse. Eine Biographie, 
München 2005, S. 29.

19	 Bonhoeffer an E. Bethge, 14. August 1944, in: DBW, Bd. 8, S. 568.
20	 Drama, in: DBW, Bd. 7, S. 65.



22

II  Politisches Denken

tischen alldeutschen Hurrapatrioten, die Territorien für das Reich zu requirieren 
anstrebten. Erschütterung blieb das Zeichen der Stunde; Bruder Karl Friederich 
zeigte, als er aus dem Feld heimkam, Sympathien für die Revolution.

Da war aber noch etwas anderes. Vater Karl vertrat die Auffassung, im Krieg die 
Nation zu stärken; jede Schwächung der Armee musste, ganz im Sinne des Kon-
zepts der nicht nur unter Psychiatern verbreiteten Eugenik, verhindert werden. 
Doch unter den Soldaten traten massenhaft Neurosen auf nach Granatexplosionen 
in den Schützengräben, nach Giftgas Einsätzen, nach Verschüttungen im Bomben-
hagel usw. Der Psychiatrie wurde die Behandlung übertragen. Sie vertrat rassehy-
gienische Positionen, nach denen die traumatisierten Soldaten – die Kriegszitterer 
und -Schüttler, wie sie genannt wurden – nur mit drakonischen Therapien wieder 
normale Soldaten werden konnten; ihr „eiserner Wille“ sollte für den Einsatz als 
Soldat wieder entfacht werden.21 Karl Bonhoeffer vertrat mit der Mehrheit seiner 
Kollegen die berufliche Auffassung, der Krieg schwäche Deutschland insofern, als 
die Besten der Jugend zu Tode kämen, die Drückeberger und Psychopathen aber 
überleben würden. Kriegführung war nicht das Problem, sondern dass gewisse 
Neurotiker den Erfolg der Nation verhindern würden.

Es ging um den Einsatz der Soldaten. Daher sollten „rassehygienische Gesichts-
punkte“ in eine aktive „frontnahe Psychiatrie“ eingehen, um jene „Minderwertigen“ 
mit den Methoden der Isolation, elektrischer Schmerzen oder Fixierung wieder 
fronttauglich zu machen.22 Hunderttausende Soldaten wurden mit diesen rabiaten 
foltergleichen Methoden wieder in den Krieg geschickt oder jahrelang brutal be-
handelt. Diese Kategorien der medizinischen Therapie hatten große Anklänge an 
die Auswahl der besten gemäß sozialdarwinistischer Lehre; die Medizin nannte die-
ses Denken Eugenik, die allerdings den rassistisch-völkischen Bodensatz des Na-
tionalsozialismus speisen sollte. Später hatte Karl Bonhoeffer dann seine Haltung 
geändert.

21	 Bernd Ulrich: Kriegsneurosen, in: Gerhard Hirschfeld u.  a. (Hg.): Enzyklopädie des 
Ersten Weltkrieges, Paderborn 2009, S.  654; Peter Gleichmann, Thomas Kühne (Hg.): 
Massenhaftes Töten. Kriege und Genozide im 20. Jahrhundert, Essen 2004, S. 105 ff.; vgl. 
Detlef Bald: Soldaten im Abseits. Zum Umgang mit psychisch Kranken in der Weimarer 
Republik, in: Hamburger Beiträge, Hamburg 159/2012, S. 8 ff.

22	 Karl Bonhoeffer: Handbuch der ärztlichen Erfahrungen im Weltkrieg 1914/1918, Bd. 4, 
Geistes- und Nervenkrankheiten, Leipzig 1922.


