
 Grotesk! 
Ungeheuerliche  
Künste  
und ihre  
Wiederkehr

 G
ro

te
sk

! 
H

er
au

sg
eg

eb
en

 v
on

  
St

ef
an

 H
ul

fe
ld

 
Ru

di
 R

is
at

ti
 

A
nd

re
a 

So
m

m
er

-M
at

hi
s

Herausgegeben von  
Stefan Hulfeld 
Rudi Risatti 
Andrea Sommer-Mathis

IS
B

N
 9

78
-3

-9
90

12
-9

36
-4

Grotesk!_Umschlag_363,5×240+5mm_2021-12-10_RZ.qxp_363,5 × 240,0 mm  10.12.21  12:30  Seite 1



Grotesk!
Ungeheuerliche Künste und ihre Wiederkehr

Grotesk LAYOUT.indd   1 10.12.2021.   20.32.57



GROTESK!
UNGEHEUERLICHE KÜNSTE  

UND IHRE WIEDERKEHR

Herausgegeben von
Stefan Hulfeld, Rudi Risatti und Andrea Sommer-Mathis

Grotesk LAYOUT.indd   2 10.12.2021.   20.33.00



GROTESK!
UNGEHEUERLICHE KÜNSTE  

UND IHRE WIEDERKEHR

Herausgegeben von
Stefan Hulfeld, Rudi Risatti und Andrea Sommer-Mathis

Grotesk LAYOUT.indd   3 10.12.2021.   20.33.00



Grotesk LAYOUT.indd   4 10.12.2021.   20.33.00



INHALT

E I N L E I T U N G
| 9 | 

ERSTER TEIL  
LODOVICO OTTAVIO BURNACINI UND DIE GROTESKE DER FRÜHEN NEUZEIT

Markus WÖRGÖTTER: Geschöpf ohne Tiefe? Zum Leib des Arlecchino

| 37 |

Valentina CONTICELLI: The Uffizi Grotesques Cycle

| 73 |

Laura RITTER: „ich habe nitt bald was bössers gesehen.“  
Lodovico Ottavio Burnacini und die Diablerie des  

niederländischen 16. Jahrhunderts

| 103 |

Jerôme DE LA GORCE: Zwischen Italien und Frankreich.  
Von den „Grotesken“ zu den „grotesken Kostümen“ Jean Berains

| 127 |

Alessandro PONTREMOLI: Die Balli di Sfessania zwischen grotesker  
Weltsicht und Realismus

| 151 |

Federico CELESTINI: Maskierte Klänge. Zum musikalisch  
Grotesken in der Commedia all’improvviso

| 183 |

Grotesk LAYOUT.indd   5 10.12.2021.   20.33.00



ZWEITER TEIL
„GROTESKE“ ALS KATEGORIE DER REFLEXION

Franz L. FILLAFER: The Grotesque and the French Revolution

| 215 |

Elisabeth GROSSEGGER: „Groteske Komödie“.  
Herbert Fritsch am Burgtheater

| 241 |

Michael RÖSSNER: Die Groteske als Phänomen  
der Interaktion zwischen Inhalt und Kontext

| 261 |

Christoph LEITGEB: Groteske Suppe:  
Bachtin und das literarische Kochrezept

| 281 |

Rainer STOLLMANN: Das Lachen der Groteske

| 307 |

ABSTRACTS DER BEITRÄGE

| 331 |

AUTOR*INNEN

| 343 |

BIBLIOGRAFIE ZUR GROTESKE

| 351 |

Grotesk LAYOUT.indd   6 10.12.2021.   20.33.00



7

Einleitung

Grotesk LAYOUT.indd   7 10.12.2021.   20.33.06



Lodovico Ottavio Burnacini, Festumzug mit 
Faschingswagen, o. Dat. Bleistift und Feder 
auf Papier, grau laviert, 36,5 × 48,5 cm. Wien, 
Theatermuseum, Inv.-Nr. HZ Min29 14b (Detail).

Grotesk LAYOUT.indd   8 10.12.2021.   20.33.06



9

Einleitung

EINLEITUNG

Diese Publikation geht aus der internationalen Konferenz Grotesk! Ungeheu-
erliche Künste und ihre Wiederkehr hervor, die am 8. und 9.  Oktober 2020 im 
Eroica-Saal des Theatermuseums in Wien stattgefunden hat.1 Diese Veranstal-
tung wurde vom Institut für Kulturwissenschaften und Theatergeschichte der 
Österreichischen Akademie der Wissenschaften, dem Institut für Theater-, 
Film- und Medienwissenschaft der Universität Wien sowie dem Theatermuse-
um gemeinsam verantwortet, während das Italienische Kulturinstitut in Wien 
unter der Leitung von Fabrizio Iurlano die Tagung, unter anderem durch die 
Mitorganisation eines künstlerischen Rahmenprogramms2, maßgeblich un-
terstützte. Zugleich handelte es sich um die Jahreskonferenz des Instituts für 
Kulturwissenschaften und Theatergeschichte der Österreichischen Akademie 
der Wissenschaften.

Ausgangspunkt für die Auseinandersetzung mit der Groteske aus kunst- 
und kulturhistorischer, aus performance- und aufführungstheoretischer so-
wie aus philosophisch-ästhetischer Perspektive war das Œuvre von Lodovico 
Ottavio Burnacini (1636–1707), das in einer Ausstellung des Theatermuseums 

1	 Die Konferenz fand vor Ort statt, war aber aufgrund der Covid 19-Pandemie nur für eine be-
schränkte Teilnehmer*innen-Zahl zugänglich und wurde daher auch über Zoom gestreamt. 
Alle Vorträge wurden aufgezeichnet und sind als Video auf der Homepage des Theatermu-
seums (www.theatermuseum.at/grotesk) abrufbar.

2	 Am 8. Oktober 2020 war die Aufführung Die Vorfahren des Harlekins von und mit Claudia 
Contin Arlecchino (Porto Arlecchino, Pordenone) im Italienischen Kulturinstitut zu sehen, 
am 10. Oktober ein Auftritt der Schauspieltruppe Bottega Buffa CircoVacanti (Trient) zum 
Thema Burnacinis Kostümwelt gestern und heute im Theatermuseum. Diese Aufführung münde-
te in ein Künstler*innengespräch in Anwesenheit der Kostümbildnerin Antonia Munaretti, 
die sieben Kostüme nach den Entwürfen von Burnacini rekonstruiert hat, von denen sechs 
heute im Theatermuseum verwahrt werden.

Grotesk LAYOUT.indd   9 10.12.2021.   20.33.06



10

Einleitung

mit dem Titel Groteske Komödie. Lodovico Ottavio Burnacini3 gewürdigt wurde. 
Am Vortag der Konferenz im Palais Lobkowitz eröffnet, war diese Ausstel-
lung mit pandemiebedingten Unterbrechungen bis zum 2.  August 2021 zu 
besichtigen.

Burnacini (Abb. 1), der in Venedig aufwuchs und sehr früh in der Fami-
lienwerkstatt seine künstlerische Ausbildung genoss, begleitete 1651 seinen 
Vater Giovanni (1609–1655), der von Ferdinand III. an den Kaiserhof berufen 
worden war, nach Wien. Dort diente er unter drei Kaisern mehr als fünf Jahr-
zehnte lang als Theateringenieur bzw. Hofarchitekt und -bühnenbildner.4

3	 Vgl. dazu Rudi Risatti (Hg.): Groteske Komödie in den Zeichnungen von Lodovico Ottavio Burna-
cini. Wien: Hollitzer, 2019, passim.

4	 Nach dem unerwarteten Tod seines Vaters (1655) musste Lodovico Ottavio als Neunzehn-
jähriger alle Agenden der Werkstatt übernehmen. Er diente zunächst unter Ferdinand III. 

Abb. 1: Ignaz Bendl (zugeschrieben), bronzene Medaille mit 
Porträt von Lodovico Ottavio Burnacini als kaiserlicher 
Truchsess, um 1688. Wien, Kunsthistorisches Museum, 
Münzkabinett, Inv.-Nr. 12336bß.

Grotesk LAYOUT.indd   10 10.12.2021.   20.33.08



11

Einleitung

Diese Funktion setzte vielerlei Expertisen und Fertigkeiten voraus; dazu 
gehörte nicht zuletzt auch die Leitung eines großen Ateliers im engen Kontakt 
mit den Auftraggeber*innen und den Gewerken. Sie umfasste nicht nur die 
Gestaltung von Bühnenbildern und Kostümen für Hunderte von Schauspiel- 
und Opernaufführungen, sondern auch die Errichtung von Theaterhäusern 
samt der Konzeption ausgefeilter Bühnenmaschinen, die durch Spezialeffekte 
das Publikum in Staunen versetzen sollten. Aber auch die architektonische Ge-
staltung oder Umfunktionierung von Gebäuden für zivile Zwecke gehörten zu 
seinem Aufgabengebiet, ebenso die Verschönerung der Stadt durch Brunnen-
anlagen, Triumphbögen und Denkmäler, wie beispielsweise die 1693 geweihte 
Pestsäule am Wiener Graben, deren Gestaltung mittels sich auftürmender 
Wolkenformationen (Abb. 2) auf Burnacini zurückzuführen ist. Aber auch für 
die Gesamtkonzeption und Organisation von Festveranstaltungen der Hof-
gesellschaft anlässlich von Geburten, Todesfällen, Krönungen, Hochzeiten, 
Geburtstagen, Jubiläen oder Staatsbesuchen war der Theateringenieur ebenso 
verantwortlich wie für kleinere Festivitäten und saisonale Vergnügungen.

In der europäischen Hofkultur der Renaissance und des Barockzeitalters 
zielten solche Feste auf Wirkungen in politischer und sozialer Hinsicht. Ei-
nerseits dienten sie der Repräsentation und Machtpolitik der Dynastien und 
erhoben dabei auf der Ebene der Bildprogramme nicht selten einen universalen 
Anspruch. Diese richteten sich innerhalb der streng pyramidalen Gesellschafts-
struktur nach innen, indem sie das Charisma des Gottesgnadentums entfal-
teten und zuweilen durch Feuerwerke, Illuminationen, Weinbrunnen und 
Festtafeln mit einem Überf luss an Licht und Konsumgütern aufwarteten, an 
denen die Untertan*innen im Rahmen des Festes teilhaben konnten. Durch die 
Verbreitung von panegyrischen Festbeschreibungen und Druckgrafiken galt 
es andererseits, nach außen eine nachhaltigere Wirkung zu erzielen, sollten 
doch befreundete wie verfeindete Höfe damit beeindruckt werden, welche 
künstlerischen und ökonomischen Mittel man aufzubieten wusste. Die Fest-
lichkeiten dienten darüber hinaus als Entlastungsventil für die Überwindung 
und Transformation ‚negativer Emotionen‘. Abgesehen von der öffentlichen 
Zurschaustellung von Pracht und Pomp sowie der Regulierung durch das 
Hofzeremoniell waren die Zeiten und Räume des Festes, vor allem wenn sie 
neben höfischen auch pagane bis populäre Elemente beinhalteten, Refugien 
für soziale Gegenerfahrungen jeglicher Art, die jenseits gültiger Verhaltens-
normen standen und auch ausschweifend und zügellos sein durften. In Bezug 
auf die Groteske kommt Festen orgiastischer Prägung, die seit der Antike 
im Spannungsfeld apollinischer und dionysischer Tendenzen standen, eine 

(1655–57), dann – mit einer Unterbrechung von 1657–59 – unter Leopold I. (1659–1705) und 
für kurze Zeit auch unter Joseph I. (1705–07).

Grotesk LAYOUT.indd   11 10.12.2021.   20.33.08



12

Einleitung

Abb. 2: Lodovico 
Ottavio Burnacini, 
Entwurf zur Wiener 
Pestsäule, vor 1679. 
Steinkreide auf Papier, 
37,2 × 17,5 cm. Wien, 
Theatermuseum,  
Inv.-Nr. Min29 65b1. 

Grotesk LAYOUT.indd   12 10.12.2021.   20.33.10



13

Einleitung

besondere Funktion zu, worauf etwa der Schlüsselbegriff „karnevalistisches 
Weltempfinden“ in den Groteske-Ref lexionen von Michail Bachtin verweist. 
Im Kontext der frühneuzeitlichen Festkultur konnte das in diesem Rahmen 
befreite Lachen die aus den schwierigen Lebensumständen (Kriege, Seuchen, 
Hunger, Gewalt, soziale Unruhen, etc.) resultierende Melancholie lindern.

Die Formen der Vergnügungen am Wiener Hof, für die Burnacini ver-
antwortlich zeichnete und die in entsprechenden Wirkungszusammenhängen 
standen, waren mannigfaltig. Man denke an die ausgelassenen Faschingsfeste 
(Abb. 3), die unter dem Begriff „Wirtschaften“ bekannten Bankette (Abb. 4), 
an denen die Gäste in launigen bis extravaganten Verkleidungen teilnahmen, 
oder an nächtliche Schlittenfahrten mit pompös dekorierten Gefährten durch 
die verschneiten Straßen der Stadt (Abb. 5).

Es sind solche Ereignisse, die den kaiserlichen Theateringenieur dazu 
veranlassten, einige seiner kostbaren, bis vor kurzem wenig beachteten Hand-
zeichnungen anzufertigen, die sich heute im Bestand des Theatermuseums in 
Wien befinden. In seinem umfangeichen zeichnerischen Œuvre sind ca. 125 

Abb. 3: Lodovico Ottavio Burnacini, Festumzug mit Faschingswagen, 
o. Dat. Bleistift und Feder auf Papier, grau laviert, 36,5 × 48,5 cm. 
Wien, Theatermuseum, Inv.-Nr. HZ Min29 14b.

Grotesk LAYOUT.indd   13 10.12.2021.   20.33.12



14

Einleitung

Abb. 4: Jan Thomas, Hoftafel unter Kaiser Leopold I., 1666.  
Öl auf Leinwand, 127,4 × 178,8 cm. Wien, Kunsthistorisches  
Museum, Gemäldegalerie, Inv.-Nr. 7660.

Blätter den Themen Groteske und Commedia zuzuordnen. Ihre künstlerischen 
und technischen Qualitäten deuten darauf hin, dass sie für den Kaiser per-
sönlich angefertigt wurden, in Erinnerung an bereits veranstaltete Feste und 
Inszenierungen, mit denen Burnacini beauftragt oder an deren Organisation er 
beteiligt war. Ihr ausgezeichneter konservatorischer Zustand lässt in den meis-
ten Fällen ausschließen, dass es sich dabei um praktische Entwürfe für Tischler, 
Schneider oder andere Gewerke handelte. Auf diesen Blättern treffen kuriose 
Figuren, minutiöse Studien absonderlicher Gesichter und szenische Wimmel-
bilder (Abb. 6) auf Maskenfiguren der Commedia all’improvviso (Abb. 7).

Das Medium der Zeichnung – worin Burnacini sich als wahrer Meister er-
wiesen hat – bescherte ihm tatsächlich so manche Freiheit in der Darstellung, 
doch seine „inventioni“ (Erfindungen) und „incanti“ (Zauberspiele) sind nicht 
bloß grafische Divertissements, sondern spiegeln Bildlichkeit und Praktiken 
seiner Zeit wider. Geprägt von leuchtenden Farben sowie der lustvollen Ver-

Grotesk LAYOUT.indd   14 10.12.2021.   20.33.15



15

Einleitung

Abb. 5: Lodovico Ottavio Burnacini, Entwurf zu einem Schlitten mit Groteskfigur, 
Maske und Tieren, o. Dat. Bleistift und schwarze Feder auf Papier, grau laviert, 
25,6 × 34,6 cm. Wien, Theatermuseum, Inv.-Nr. HZ Min29 51a2. 

änderung natürlicher Proportionen zeugen seine grotesk-komischen Figuren 
von einem Menschenbild, das die Grenzen zwischen dem Pf lanzlichen, Tie-
rischen, Mechanischen und Humanen verschwimmen lässt. Die Unsicherheit, 
die sie in den Betrachter*innen erwecken, und die Verwirrung, die sie ab-
sichtsvoll stiften, lassen sie zuweilen unheimlich erscheinen (Abb. 8), denn in 
ihrer Überzeichnung wird die Vorstellung einer ‚natürlichen‘ Ordnung, die 
angeblich die Wirklichkeit bestimmt, gestört.

Trotz eines lukullisch-karnevalesken Überf lusses, der ein wohliges 
Gefühl von Sättigung erwarten ließe, führen groteske Weltbilder wie die-
jenigen von Burnacini immer wieder zur Desorientierung. Denn sogar bei 
dem Faschingswagen der Komödianten (Abb. 9), der aus köstlichen Esswaren 
konstruiert ist und vom Zubereiten und Auftischen raffinierter Speisen träu-
men lässt, bleiben die Betrachter*innen stets in der Ungewissheit, ob sie diese 
jemals werden genießen können.

Grotesk LAYOUT.indd   15 10.12.2021.   20.33.16



16

Einleitung

Grotesk LAYOUT.indd   16 10.12.2021.   20.33.17



17

Einleitung

Abb.  6: Lodovico Ottavio Burnacini, „Tentacioni di S. Antonio“, o. Dat. Bleistift und 
schwarze Feder auf Papier, 25,6 × 39,6 cm. Wien, Theatermuseum, Inv.-Nr. HZ Min29 19.

Grotesk LAYOUT.indd   17 10.12.2021.   20.33.17



18

Einleitung

Die Kombination komplementärer Gegensätze (groß und klein, alt und neu, 
natürlich und künstlich, schön und hässlich, konform und nicht konform) so-
wie die Vermischung heterogener Dimensionen (Flora, Fauna, Menschliches 
und das vom Menschen Geschaffene) wirkt zwar komisch, sorgt aber für das 
entfremdete Weltgefühl der Groteske. Ziel dieses Transformationsprozesses, 
der ein verbindliches Weltbild zerstört, um ein weiteres, unerwartetes, viel-
leicht schräges oder kaputtes zu erschaffen, ist es, in Gelächter auszubrechen.

Die Wiederentdeckung der ikonografisch erlesenen Blätter dieses Meisters 
sollte die Vortragenden der Konferenz zu einer multidisziplinären Auseinan-
dersetzung mit dem Thema der Groteske und ihrer Rezeption anregen, wobei 
die Konzeption der Tagung zwei Anliegen in den Fokus rückte: Erstens die 
wissenschaftliche Untersuchung und Kontextualisierung der Groteskzeich-
nungen von Burnacini, wobei Vorläufer und Zeitgenossen aus den Bereichen 

Abb. 7: Lodovico Ottavio Burnacini, Brighella, Arlecchino im ‚Mi-Parti‘ 
und Amme, o. Dat. Bleistift und Wasserfarben auf Papier, 16,5 × 22,3 cm. 
Wien, Theatermuseum, Inv.-Nr. HZ Min29 77a2.

Grotesk LAYOUT.indd   18 10.12.2021.   20.33.19



19

Einleitung

Abb. 8: Lodovico Ottavio Burnacini, Groteske Köpfe, o. Dat. 
Bleistift, Bister und Bleiweiß auf Papier, auf Papier geklebt,  
53,7 × 36,9 cm (16 Ovale, je ca. 9 × 8 cm). Wien, Theatermuseum, 
Inv.-Nr. HZ Min29 68. 

Grotesk LAYOUT.indd   19 10.12.2021.   20.33.21



20

Einleitung

Bildende Kunst sowie Theaterdekoration und -kostüm als Referenzen he
rangezogen werden sollten, um die Spezifik von Burnacini’s Œuvre präziser 
einzugrenzen. Zweitens sollten Strategien und Begriffe untersucht werden, 
die Praktiken der Groteske in den unterschiedlichen Künsten prägen, womit 
„Groteske“ zu einer ästhetischen und kulturwissenschaftlichen Kategorie 
wird. Durch diesen Schritt markiert „Groteske“ einen Bereich der Alterität 
und Ungeheuerlichkeit, der mit Erkenntnissen und Projektionen gefüllt wer-
den kann, wodurch sie etwa ein absolutes Lachen vormoderner Lebenswelten, 
aber auch Widerstand gegen die auf Gleichmaß, Hierarchie und Ordnung 
fußenden Gesellschaftsvorstellungen und Künste impliziert.

Als besonders komplex erweist sich dabei eine aus der Überkreuzung von 
kulturtheoretischer Ref lexion und Kulturhistoriografie resultierende Frage, 
nämlich jene nach der Wiederkehr der Groteske. So offensichtlich es scheint, 

Abb. 9: Lodovico Ottavio Burnacini, Faschingswagen, o. Dat. 
Bleistift und Wasserfarben auf Papier, auf Papier geklebt (Collage). 
Wien, Theatermuseum, 33,5 × 43,7 cm, Inv.-Nr. HZ Min29 78a1. 

Grotesk LAYOUT.indd   20 10.12.2021.   20.33.22



21

Einleitung

dass die Vormoderne, die Romantik sowie die modernistischen Avantgarden 
eine besondere Affinität zur Groteske pf legten und im Gegenzug die Aufklä-
rung als Zäsur begriffen werden kann, so herausfordernd ist es, dafür Erklä-
rungen zu finden und dabei auch zu historisieren, was in diesen Phasen jeweils 
unter Groteske verstanden wurde. Die Frage nach der Wiederkehr schien 2020 
aber auch deshalb virulent, weil der Eindruck entstanden war, sowohl in den 
Künsten als auch in anderen Bereichen revitalisiere sich die Groteske gerade 
wieder und König Ubu feiere seine Rückkehr als gewählter Präsident. Die Bei-
träge des ersten Teils dieses Bandes lassen sich also auf die Groteskzeichnungen 
von Burnacini beziehen, jene im zweiten Teil kreisen um das Problem, das die 
Groteske als ästhetische Kategorie in kulturtheoretischer Hinsicht aufwirft.

Lodovico Ottavio Burnacini und die Groteske in der Frühen Neuzeit

Obwohl faszinierend und in sich erstaunlich kohärent, ist die groteske Welt, 
die Lodovico Ottavio Burnacini in seinen raffinierten Zeichnungen geformt 
hat, nicht ausschließlich auf seine Erfindungsgabe zurückzuführen. Einge-
bettet in einen komplexen ikonografischen Diskurs, der schon lange vor ihm 
bestanden hatte und ein Netz zwischen Epochen, Künstlern und Disziplinen 
spannt, ist sie vielmehr das schlüssige Ergebnis scharfer Beobachtungen im 
Rahmen von Künsten, in denen Bilder und Praktiken wechselseitig aufeinan-
der einwirken. Burnacini wusste ikonische Elemente zu erkennen und griff sie 
wieder auf, um sie elegant zueinander in Relation zu setzen, sie zu ergänzen 
und  als Bühnen- und Kostümbildner gekonnt seiner Gegenwart anzupassen.

Die Ausstellung Groteske Komödie hat entlang ihrer neun Kapitel gezeigt, 
dass Burnacinis fantastische Figuren ohne das Beispiel vorangehender Künstler 
oder von Schlüsselwerken der Kunstgeschichte undenkbar wären. Dies trifft 
besonders auf seine Serie zur Versuchung des heiligen Antonius (Kap.  1 der Aus-
stellung) zu. Dort ist der Einf luss von Malern und Grafikern wie Hieronymus 
Bosch (1450–1516), Pieter Bruegel d. Ä. (um 1525/30–1569) und Jacques Callot 
(1592–1635) deutlich, obwohl sich Burnacini bei der Behandlung dieses The-
mas einen eigenen, innovativen Weg bahnte – man denke hier nur an eine 
Inszenierung der Versuchungen am 12. Dezember 1674 im Theater der Jesuiten, 
mit der ihn die Forschung in Verbindung bringen konnte.5

Es ist anzunehmen, dass Burnacini als kaiserlicher Theateringenieur Zu-
gang zu den höfischen Sammlungen hatte, was ihm die Möglichkeit gab, Vor-
lagen und Kunstwerke zu sichten und zu studieren. Offensichtlich durch seine 

5	 Risatti: Groteske Komödie, S. 133.

Grotesk LAYOUT.indd   21 10.12.2021.   20.33.22



22

Einleitung

Abb. 10: Peter Bruegel d. Ä., Kampf zwischen Fasching und Fasten, um 1559. 
Öl auf Eichenholz, 118 cm × 163,7 cm. Wien, Kunsthistorisches Museum, 
Gemäldegalerie, Inv.-Nr. 1016 (Detail). 

Grotesk LAYOUT.indd   22 10.12.2021.   20.33.24



23

Einleitung

Position privilegiert, konnte er sich als Experte der Ikonografie der Groteske 
und der Commedia all’improvviso weiterbilden. Er knüpfte an die beliebten 
Themen und Motive seiner Vorgänger an und entwickelte darauf auf bauend 
eine erlesene Bildsprache. Dies ist sogar bei seinen ‚komischen Grotesken‘ der 
Fall, die zwar derb und teilweise volkstümlich erscheinen mögen, jedoch alles 
andere als ‚naiv‘ sind. Aus einem vielschichtigen Substrat entstanden, sind sie 
in ihrer unterhaltsamen Einfachheit durchaus komplex und weisen zahlreiche 
Bezüge auf, die bis in die Antike zurückreichen.

Dass gerade die Ikonografie der Groteske ein dichtes Netzwerk zwischen 
zeitlich und geografisch verstreuten Relationspunkten konstituiert, ist das zen-
trale Thema des ersten Teils dieses Bandes. Er beginnt mit dem Beitrag von 
Markus Wörgötter, der – ausgehend von Burnacini – dieses Netz in imposanter 
Breite und Tiefe in seinen wechselseitigen Bezügen auswirft. Er positioniert den 
kostümierten Arlecchino in Burnacinis Entwürfen als „Geschöpf ohne Tiefe“ 
und lotet diese These durch anthropologische, theoretische, theatergeschichtli-
che, populärkulturelle und bildwissenschaftliche Befunde aus, die sich zu einer 
ebenso überzeugenden wie originellen Argumentation verdichten. Eine unseres 
Wissens neue Lesart lässt er dabei dem von Rauten geprägten Kleid des baro-
cken Arlecchino angedeihen, das er als Raster liest, der zwar mehrheitlich auf 
die neuzeitliche Rationalität hin interpretiert wird, der jedoch nach Wörgötter 
auch als „verführerisch, trügerisch und ambivalent“ gelten müsse.

Valentina Conticelli befasst sich in ihrem Beitrag mit einem Florentiner 
Freskenzyklus aus dem späten 16.  Jahrhundert, den Burnacini vermutlich 
nicht persönlich kannte, der aber die frühneuzeitliche Groteske prägte. Es 
handelt sich um die 1581 im Auftrag von Großherzog Francesco I. de’ Medici 
gemalten Deckendekorationen im östlichen corridore (Gang) der Uffizien, die 
sich über sechsundvierzig Gewölbe erstrecken und ein erstaunlich komplexes 
Bildprogramm entfalten. Dieses antizipierte – als eine Art ‚ikonologischer 
Katalog‘ – Cesare Ripas Iconologia (1593). Durch ausschließlich weltliche Mo-
tive, durch die uneingeschränkte Kombination mythischer und allegorischer 
Figuren mit fantastischen Wesen wie Drachen, Chimären, Sphingen, Har-
pyien, durch die Vermischung von humanistischen und satirischen Themen 
(nicht ohne auf obszöne Anspielungen zu verzichten) legte dieses Werk zu 
jener Zeit den Grundstein zu einer neuen Ästhetik. Von kirchlichen Diktaten 
befreit, ließ sie die Wirklichkeit absurd und das Abwegige real erscheinen – 
ein künstlerischer Ansatz, den viele europäische Höfe aufgreifen sollten.

Der Beitrag von Laura Ritter geht der Frage nach den Vorbildern Bur-
nacinis besonders im Rahmen der Diablerien des 16. Jahrhunderts nach. Durch 
einen genauen Vergleich vor allem mit Kunstwerken und Druckgrafiken aus 

Grotesk LAYOUT.indd   23 10.12.2021.   20.33.25



24

Einleitung

dem f lämischen und holländischen Kontext ist es der Autorin gelungen, das 
ikonografische Milieu zu rekonstruieren, in dem Burnacinis Grotesken gedei-
hen konnten. Nach Erörterungen über Hieronymus Bosch als ‚Teufelsmacher‘, 
über Pieter Bruegel d. Ä. als Adepten der Diablerien, über Venedig (Abb. 11) 
und Wien als „Orte des Transfers“ – zwei Städte, die in der Biografie des kaiser-
lichen Theateringenieurs sehr wichtig waren6 – kann die Autorin Burnacinis 
Profil als „Meister der Groteske“ begründen.

Jerôme de La Gorce befasst sich mit den Grotesken von Jean Berain dem 
Älteren (1640–1711), einem Maler, Zeichner und Kupferstecher, der ab 1674 
als königlicher Kammer- und Kabinettzeichner in den Diensten von König 
Ludwig  XIV. stand. Analog zu Burnacini in Wien entwickelte er für den 
Pariser Hof ähnlich groteske Figurenensembles. Berains Interesse für diese 
Themen belegen zwar schon Druckgrafiken aus seiner Jugend, in denen immer 
wieder Studien zu Monsterköpfen vorkommen; es erreichte aber erst später 
seinen Höhepunkt, als er als Kostümbildner und Ausstatter der königlichen 
Oper auch für die Karnevalsfeste am Hof verantwortlich zeichnete. Dort 
wurde Berain dazu angeregt, extravagante Kostümlösungen zu zeichnen, die 
man schon damals als „Grotesken“ bezeichnete und humane Formen – ganz im 
Sinne einer Theorie der Verkehrung, Verzerrung und Vermischung – in etwas 
Anderes verwandelte, sodass man „weder Hände noch Füße“ der Träger*innen 
erkennen konnte. La Gorce sucht in seinem Beitrag auch nach Vorbildern von 
Berain; dabei überrascht es nicht, dass auch sein Zeitgenosse Lodovico Ottavio 
Burnacini zu diesen gehört. Offensichtlich erlebten gegen Ende des 17.  Jahr-
hunderts groteske Erfindungen, die auf eine gemeinsame, erlesene Bildsprache 
zurückgriffen, zugleich aber auch szenisch umgesetzt wurden, in ganz Europa 
Konjunktur. Relevant ist, dass sich solche Erfindungen in der Kombination 
mit Kostümen und Maschinen als ‚leibliche Praktiken‘ entfalteten.

Alessandro Pontremoli liefert in seinem Beitrag eine umfassende rezep-
tionsgeschichtliche Analyse eines druckgrafischen Werks, das im Kontext 
einer Ästhetik des grotesken Leibes bedeutend ist und auch die Figuren von 
Burnacini beeinf lusste: die Serie Balli di Sfessania des lange am Florentiner 
Hof tätigen lothringischen Malers und Stechers Jacques Callot. Es handelt sich 

6	 Während die rezente Forschung Geburtsdatum und -ort von Giovanni Burnacini eruieren 
konnte (er wurde am 28. August 1609 in Cesena getauft, vgl. Samantha Santi o De Santi, 
in: Groteske Komödie, S.  39), sind die Details über die Geburt von Lodovico Ottavio noch 
unbekannt. Doch weil Giovanni schon 1636 als Impresario von wichtigen Theatern in 
Venedig belegt werden kann, ist anzunehmen, dass Lodovico Ottavio in der Lagunenstadt 
geboren wurde oder zumindest dort aufwuchs. Im Widerspruch zu bisherigen Annahmen in 
der Sekundärliteratur sowie in Nachschlagewerken scheint es keinen direkten biografischen 
Zusammenhang zwischen den Burnacini und Mantua zu geben.

Grotesk LAYOUT.indd   24 10.12.2021.   20.33.25



25

Einleitung

um 24 kleinformatige Radierungen, die zwischen 1620 und 1622 – nach der 
Rückkehr des Künstlers nach Lothringen – erschienen, aber vermutlich schon 
um die Mitte der 1610er-Jahre entworfen worden waren. Von Anfang an vor 
allem in Frankreich als Commedia dell’arte-Darstellungen interpretiert, wer-
den sie heute eher als „Gedächtniskonstruktion“, d. h. als eine Art bildliches 
Archiv der akrobatischen Posen der Morescanti gedeutet. Diese Tänzer waren 
Experten in der Inszenierung eines grotesken Leibes; sie trainierten ihren Kör-
per zu extremen akrobatischen Fähigkeiten, um bei Volksfesten auf offener 
Straße, z.  B. im Karneval, das Publikum zum Lachen zu bringen (Abb.  12). 
Anders als ein realer Katalog, sondern vielmehr als figurative Verdichtung 
zahlreicher Erfahrungselemente vereint diese Serie von Callot die choreogra-
fischen Elemente der neapolitanischen Tänze Lucía und Sfessania mit denen 
der höfischen, einigermaßen gemäßigten Moresche. Ihre ‚Rekombination‘ als  
Commedia-Darbietung – man denke an die Originalbeschriftungen, die Callot 
den Figuren verpasste, oder an die Details der Kostüme, die auf Harlekin- oder 
Zanni-Figuren verweisen – deutet Pontremoli als Ergebnis der „Assimilation 
und Inkorporation [heterogener] kultureller Werte“.

Abb. 11: Lodovico Ottavio Burnacini, Ponte di Rialto, o. Dat. 
Bleistift, Bister und Bleiweiß auf Papier, 35,5 × 53,2 cm. Wien, 
Theatermuseum, 33,5 × 43,7 cm, Inv.-Nr. HZ Min29 27. 

Grotesk LAYOUT.indd   25 10.12.2021.   20.33.26



26

Einleitung

Der „Betrachtung grotesker Materialität und Körperlichkeit“ ist auch der Beitrag 
von Federico Celestini gewidmet, der gleichzeitig in den Bereich der akusti-
schen Groteske führt. Die Musik im Umfeld der Commedia all’improvviso ist 
das von ihm umrissene Forschungsfeld, das auch mit einer Zeichnung Burnacinis 
aus den Nani, e maschere ridicole argumentiert und aus anderer Perspektive noch 
einmal auf Werke von Jacques Callot und Jean Berain dem Älteren blickt.

Abb. 12: Jacques Callot, Fra[n]cischina und Gian Farina aus der Serie „Balli di 
Sfessania“, 1. Viertel des 17. Jahrhunderts. Radierung, ca. 7,3 × 9,2 cm. Wien, 
Kunsthistorisches Museum, Kunstkammer, Inv.-Nr. 6632 7.

Grotesk LAYOUT.indd   26 10.12.2021.   20.33.28



27

Einleitung

„Groteske“ als Kategorie der Reflexion

Als „Terminus ornamentaler Malerei“ weist die Groteske gemäß Elisheva 
Rosen eine „relativ stabile Bedeutung“ auf; Malereien, wie sie die Uffizien 
zieren, werden seit Jahrhunderten mit diesem Begriff bezeichnet. Erst in der 
Romantik wurde „grotesk“ zu einem „genuin ästhetischen Begriff, der dann 
aber nahezu alle Kunstformen“ umfasste, wobei auch im übertragenen Sinn 
der Terminus eine ausreichend klar umrissene Bedeutung aufweist, die Rosen 
im Wörterbuch der Ästhetische[n] Grundbegriffe folgendermaßen paraphrasiert:

So verbindet man heute mit ‚grotesk‘ gemeinhin alle Formen des künstle-
rischen Ausdrucks, die entweder als karnevalesk verkehrte Welt unter Be-
tonung des Materiellen und Körperlichen (Michail Bachtin) darstellen oder 
eine Verbildlichung der als die unsere erkennbaren, aber in ihrer Ordnung 
zerbrochenen – im Sinne Wolfgang Kaysers bedrohlich verfremdeten – Welt 
repräsentieren.7

Im Gegensatz zu anderen kulturwissenschaftlichen Begriffen, deren Bedeu-
tungen sich schnell bis zur Unbestimmtheit auffächern, wird nach allgemei-
ner Auffassung in der Groteske die immer werdende Natur wirksam, die in 
dynamischer Wechselbeziehung zu allem Gewordenen steht und dabei alle 
kategorialen Trennungen, die Menschen im Dienst von Naturbeherrschung 
und Zivilisation vollziehen (Mensch/Tier, Mann/Frau, Kinder/Erwachsene, 
rein/unrein, Natur/Technik, etc.), unterläuft. In der Groteske verbinden sich 
solche Widersprüche, ohne sich aufzulösen, weshalb sie dem rationalen Sub-
jekt stets ambivalent und unheimlich vorkommt.

Sehr unterschiedlich sind aber in entsprechenden Forschungen die kul-
turtheoretischen und historiografischen Parameter. Groteske kann als vor-
modernes Phänomen verstanden werden, das sich in einer von bürgerlichen 
Lebenswelten geprägten Moderne nicht mehr vollumfänglich manifestieren 
kann, weil da der Witz, die Satire, die Ironie, etc. dominieren. Im Gegensatz 
dazu formulieren diesbezüglich durchlässigere Groteske-Theorien, dass die 
Wiederkehr der Groteske als „Medium des kulturellen Wandels“ (Peter Fuß) 
grundsätzlich in allen Umbruchphasen zu beobachten sei. Es ist also nicht 
weiter verwunderlich, dass – trotz der Verschiedenheit der untersuchten Phä-
nomene – die Zuschreibungen zur Groteske in den Beiträgen des zweiten Teils 
zwar ähnlich, die kulturtheoretischen Positionen aber vielfältig sind.

7	 Elisheva Rosen: Art. „Grotesk“, in: Karlheinz Barck et al. (Hg.): Ästhetische Grundbegriffe. 
Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, Bd. 2. Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler, 2001, S. 876.

Grotesk LAYOUT.indd   27 10.12.2021.   20.33.28



28

Einleitung

In seinem Beitrag zur Groteske im Umfeld der Französischen Revolution 
umreißt Franz Fillafer, dass diese von den Zeitgenoss*innen als ein Formver-
lust im Politischen empfunden wurde, der die Volkssouveränität tendenziell 
als „Verkehrte Welt“ imaginieren ließ. In Karikaturen erscheinen die Sanscu-
lotten beispielsweise als Kannibalen, die ihre Mitbürger verspeisen. Die Re-
publikaner und Monarchisten stellten sich aber wechselseitig als Bestien dar, 
womit die Groteske im Zuge der europaweit grassierenden Jakobinerfurcht 
zu einer Schablone der Revolutionsabwehr mutierte, die innenpolitische 
Konf liktlagen mit einer gemeinsamen Bildsprache überformte. Fillafer ex-
poniert damit die Französische Revolution als Schwelle, welche die Groteske 
verändert habe. Vor der Revolution sei sie als karnevaleskes Zeitfenster im 
Festkalender verstanden worden, danach habe sie sich in einen Dauerzustand 
verwandelt. Dabei habe sich in der Groteske auch der Gegensatz zwischen „alt 
bzw. traditionell“ und „neu bzw. modern“ aufgehoben, indem austauschbare 
Ikonografien die Anschuldigung erhoben, der „Volkskörper“ werde von der 
jeweils anderen Partei unter Verwendung von Maschinen misshandelt. Die 
Groteske habe dabei einen Weltbürgerkrieg imaginiert und den Planeten zum 
Bildobjekt der Welteroberung, des Weltkonsums und der Weltzerstörung ge-
macht. Dieser Artikel postuliert damit eine qualitative Verschiebung dessen, 
was nach der Zäsur der Französischen Revolution als Groteske verstanden 
werden kann, womit sich auch die Bedingungen für eine Wiederkehr der Gro-
teske radikal verändern würden.

Der Beitrag von Elisabeth Grossegger basiert auf der Groteske-The-
orie von Bachtin und auf Ernst Blochs „Philosophie des Umwegs“, um zu 
argumentieren, in welcher Hinsicht die Regiearbeiten von Herbert Fritsch 
am Burgtheater als Wiederkehr der Groteske verstanden werden können. Sie 
bezieht sich dabei primär auf die Produktion Zelt aus dem Jahre 2019 sowie 
auf Selbstaussagen von Fritsch, um darzulegen, dass diese Aufführung eine 
wesentliche Entwicklung der Geschichte des Burgtheaters (zumindest zeit-
weise) rückgängig gemacht und außer Kraft gesetzt habe, nämlich die reform
absolutistische Verdrängung des Hanswursts von dieser Bühne. „Mit den 
Inszenierungen von Herbert Fritsch wurde dem seit der Literarisierung im 
18. Jahrhundert durch seinen „Welttheater“-Spielplan und seine hohe Ensem-
blekunst gerühmten Wiener Burgtheater die Figur des Hanswursts wiederge-
geben.“ Fritsch habe dabei die Groteske der Voraufklärung in die Gegenwart 
übersetzt und dem Dionysischen eine zentrale Stellung eingeräumt.

Der Beitrag von Michael Rössner wählt die zur Kulturtheorie ausgebaute 
Groteske-Studie von Peter Fuß aus dem Jahre 2001 als Ausgangspunkt, um 
zentrale Thesen derselben an Beispielen aus der romanistischen Literatur zu 

Grotesk LAYOUT.indd   28 10.12.2021.   20.33.28



29

Einleitung

Abb. 13: Lodovico Ottavio Burnacini, Tanzender Aufwärter 
mit Krug und Pokal und Küchenmeister mit Pfauen-Pastete. 
Bleistift und Wasserfarben auf Papier, 18,3 × 23,4 cm. Wien, 
Theatermuseum, Inv.-Nr. HZ Min29 74a2 (Detail).

Grotesk LAYOUT.indd   29 10.12.2021.   20.33.31


