Herausgegeben von
Stefan Hulfeld

Rudi Risatti :
Andrea Sommer-Mathis

und ihre
Wiederkehr

HOLLITZER

SO w5




Grotesk!
Ungeheuerliche Kiinste und ihre Wiederkehr






GROTESK!
UNGEHEUERLICHE KUNSTE
UND IHRE WIEDERKEHR

Herausgegeben von
Stefan Hulfeld, Rudi Risatti und Andrea Sommer-Mathis

HOLLITZER

HE







INHALT

EINLEITUNG
19|

ERSTER TEIL
LODOVICO OTTAVIO BURNACINI UND DIE GROTESKE DER FRUHEN NEUZEIT

Markus WORGOTTER: Geschopf ohne Tiefe? Zum Leib des Arlecchino
1371

Valentina CONTICELLI: The Uffizi Grotesques Cycle
| 73 |

Laura RITTER: ,ich habe nitt bald was bdssers gesehen.”
Lodovico Ottavio Burnacini und die Diablerie des
niederlandischen 16. Jahrhunderts

| 103 |

Jeréme DE LA GORCE: Zwischen Italien und Frankreich.
Von den ,Grotesken“ zu den ,grotesken Kostimen*“ Jean Berains

| 127 |

Alessandro PONTREMOLI: Die Balli di Sfessania zwischen grotesker
Weltsicht und Realismus

| 151 |

Federico CELESTINI: Maskierte Klange. Zum musikalisch
Grotesken in der Commedia all'improvviso

| 183 |



ZWEITER TEIL
,GROTESKE“ ALS KATEGORIE DER REFLEXION

Franz L. FILLAFER: The Grotesque and the French Revolution
| 215 |

Elisabeth GROSSEGGER: ,Groteske Komaodie“.
Herbert Fritsch am Burgtheater

| 241 |

Michael R&ssSNER: Die Groteske als Phanomen
der Interaktion zwischen Inhalt und Kontext

| 261 |

Christoph LEITGEB: Groteske Suppe:
Bachtin und das literarische Kochrezept

| 281 |

Rainer STOLLMANN: Das Lachen der Groteske
| 307 |

ABSTRACTS DER BEITRAGE
| 331 |

AUTOR*INNEN
| 343 |

BIBLIOGRAFIE ZUR GROTESKE
| 351 |






Lodovico Ottavio Burnacini, Festumzug mit
Faschingswagen, o. Dat. Bleistift und Feder

auf Papier, grau laviert, 36,5 x 48,5 cm. Wien,
Theatermuseum, Inv.-Nr. HZ Min29 14b (Detail).



EINLEITUNG

Diese Publikation geht aus der internationalen Konferenz Grotesk! Ungeheu-
erliche Kiinste und ihre Wiederkehr hervor, die am 8. und 9. Oktober 2020 im
Eroica-Saal des Theatermuseums in Wien stattgefunden hat.! Diese Veranstal-
tung wurde vom Institut fiir Kulturwissenschaften und Theatergeschichte der
Osterreichischen Akademie der Wissenschaften, dem Institut fiir Theater-,
Film- und Medienwissenschaft der Universitit Wien sowie dem Theatermuse-
um gemeinsam verantwortet, wiahrend das Italienische Kulturinstitut in Wien
unter der Leitung von Fabrizio Iurlano die Tagung, unter anderem durch die
Mitorganisation eines kiinstlerischen Rahmenprogramms?®, maBgeblich un-
terstiitzte. Zugleich handelte es sich um die Jahreskonferenz des Instituts fiir
Kulturwissenschaften und Theatergeschichte der Osterreichischen Akademie
der Wissenschaften.

Ausgangspunkt fiir die Auseinandersetzung mit der Groteske aus kunst-
und kulturhistorischer, aus performance- und auffithrungstheoretischer so-
wie aus philosophisch-isthetischer Perspektive war das (Buvre von Lodovico
Ottavio Burnacini (1636—1707), das in einer Ausstellung des Theatermuseums

I Die Konferenz fand vor Ort statt, war aber aufgrund der Covid 19-Pandemie nur fiir eine be-
schrinkte Teilnehmer*innen-Zahl zuginglich und wurde daher auch iiber Zoom gestreamt.
Alle Vortrige wurden aufgezeichnet und sind als Video auf der Homepage des Theatermu-
seums (www.theatermuseum.at/grotesk) abrufbar.

2 Am 8. Oktober 2020 war die Auffithrung Die Vorfahren des Harlekins von und mit Claudia
Contin Arlecchino (Porto Arlecchino, Pordenone) im Italienischen Kulturinstitut zu sehen,
am 10. Oktober ein Auftritt der Schauspieltruppe Bottega Buffa CircoVacanti (Trient) zum
Thema Burnacinis Kostiimwelt gestern und heute im Theatermuseum. Diese Auffithrung miinde-
te in ein Kiinstler*innengesprich in Anwesenheit der Kostiimbildnerin Antonia Munaretti,
die sieben Kostiime nach den Entwiirfen von Burnacini rekonstruiert hat, von denen sechs
heute im Theatermuseum verwahrt werden.



Einleitung

Abb. 1: Ignaz Bendl (zugeschrieben), bronzene Medaille mit
Portrit von Lodovico Ottavio Burnacini als kaiserlicher
Truchsess, um 1688. Wien, Kunsthistorisches Museum,
Miinzkabinett, Inv.-Nr. 12336b8.

mit dem Titel Groteske Komédie. Lodovico Ottavio Burnacini® gewiirdigt wurde.
Am Vortag der Konferenz im Palais Lobkowitz eréffnet, war diese Ausstel-
lung mit pandemiebedingten Unterbrechungen bis zum 2. August 2021 zu
besichtigen.

Burnacini (Abb. 1), der in Venedig aufwuchs und sehr friih in der Fami-
lienwerkstatt seine kiinstlerische Ausbildung genoss, begleitete 1651 seinen
Vater Giovanni (1609-1655), der von Ferdinand III. an den Kaiserhof berufen
worden war, nach Wien. Dort diente er unter drei Kaisern mehr als fiinf Jahr-
zehnte lang als Theateringenieur bzw. Hofarchitekt und -bithnenbildner.*

3 Vgl. dazu Rudi RisatT1 (Hg.): Groteske Komddie in den Zeichnungen von Lodovico Ottavio Burna-
cini. Wien: Hollitzer, 2019, passim.

4 Nach dem unerwarteten Tod seines Vaters (1655) musste Lodovico Ottavio als Neunzehn-
jahriger alle Agenden der Werkstatt iibernechmen. Er diente zunichst unter Ferdinand III.

10



Einleitung

Diese Funktion setzte vielerlei Expertisen und Fertigkeiten voraus; dazu
gehorte nicht zuletzt auch die Leitung eines groBen Ateliers im engen Kontakt
mit den Auftraggeber*innen und den Gewerken. Sie umfasste nicht nur die
Gestaltung von Biithnenbildern und Kostiimen fiir Hunderte von Schauspiel-
und Opernauffithrungen, sondern auch die Errichtung von Theaterhiusern
samt der Konzeption ausgefeilter Bithnenmaschinen, die durch Spezialeffekte
das Publikum in Staunen versetzen sollten. Aber auch die architektonische Ge-
staltung oder Umfunktionierung von Gebiuden fiir zivile Zwecke gehorten zu
seinem Aufgabengebiet, ebenso die Verschonerung der Stadt durch Brunnen-
anlagen, Triumphbdgen und Denkmiler, wie beispielsweise die 1693 geweihte
Pestsiule am Wiener Graben, deren Gestaltung mittels sich auftiirmender
Wolkenformationen (Abb. 2) auf Burnacini zuriickzufiihren ist. Aber auch fur
die Gesamtkonzeption und Organisation von Festveranstaltungen der Hof-
gesellschaft anlisslich von Geburten, Todestillen, Kronungen, Hochzeiten,
Geburtstagen, Jubilien oder Staatsbesuchen war der Theateringenieur ebenso
verantwortlich wie fiir kleinere Festivititen und saisonale Vergniigungen.

In der europiischen Hofkultur der Renaissance und des Barockzeitalters
zielten solche Feste auf Wirkungen in politischer und sozialer Hinsicht. Ei-
nerseits dienten sie der Reprisentation und Machtpolitik der Dynastien und
erhoben dabei auf der Ebene der Bildprogramme nicht selten einen universalen
Anspruch. Diese richteten sich innerhalb der streng pyramidalen Gesellschafts-
struktur nach innen, indem sie das Charisma des Gottesgnadentums entfal-
teten und zuweilen durch Feuerwerke, Illuminationen, Weinbrunnen und
Festtafeln mit einem Uberfluss an Licht und Konsumgiitern aufwarteten, an
denen die Untertan*innen im Rahmen des Festes teilhaben konnten. Durch die
Verbreitung von panegyrischen Festbeschreibungen und Druckgrafiken galt
es andererseits, nach auBen eine nachhaltigere Wirkung zu erzielen, sollten
doch befreundete wie verfeindete Hofe damit beeindruckt werden, welche
kiinstlerischen und 6konomischen Mittel man aufzubieten wusste. Die Fest-
lichkeiten dienten dariiber hinaus als Entlastungsventil fiir die Uberwindung
und Transformation ,negativer Emotionen’. Abgesehen von der 6ffentlichen
Zurschaustellung von Pracht und Pomp sowie der Regulierung durch das
Hofzeremoniell waren die Zeiten und Riume des Festes, vor allem wenn sie
neben hofischen auch pagane bis populire Elemente beinhalteten, Refugien
fiir soziale Gegenerfahrungen jeglicher Art, die jenseits giiltiger Verhaltens-
normen standen und auch ausschweifend und ziigellos sein durften. In Bezug
auf die Groteske kommt Festen orgiastischer Prigung, die seit der Antike
im Spannungsfeld apollinischer und dionysischer Tendenzen standen, eine

(1655—57), dann — mit einer Unterbrechung von 1657—59 — unter Leopold I. (1659-1705) und
fiir kurze Zeit auch unter Joseph I. (1705-07).

11



12

Einleitung

Abb. 2: Lodovico
Ottavio Burnacini,
Entwurf zur Wiener
Pestsiule, vor 1679.
Steinkreide auf Papier,
37,2 x 17,5 cm. Wien,
Theatermuseum,
Inv.-Nr. Min29 65b1.



Einleitung

Abb. 3: Lodovico Ottavio Burnacini, Festumzug mit Faschingswagen,
o. Dat. Bleistift und Feder auf Papier, grau laviert, 36,5 x 48,5 cm.
Wien, Theatermuseum, Inv.-Nr. HZ Min29 14b.

besondere Funktion zu, worauf etwa der Schliisselbegriff , karnevalistisches
Weltempfinden® in den Groteske-Reflexionen von Michail Bachtin verweist.
Im Kontext der frithneuzeitlichen Festkultur konnte das in diesem Rahmen
befreite Lachen die aus den schwierigen Lebensumstinden (Kriege, Seuchen,
Hunger, Gewalt, soziale Unruhen, etc.) resultierende Melancholie lindern.

Die Formen der Vergniigungen am Wiener Hof, fiir die Burnacini ver-
antwortlich zeichnete und die in entsprechenden Wirkungszusammenhingen
standen, waren mannigfaltig. Man denke an die ausgelassenen Faschingsfeste
(Abb. 3), die unter dem Begriff ,Wirtschaften® bekannten Bankette (Abb. 4),
an denen die Giste in launigen bis extravaganten Verkleidungen teilnahmen,
oder an nichtliche Schlittenfahrten mit pompés dekorierten Gefihrten durch
die verschneiten StraBen der Stadt (Abb. 5).

Es sind solche Ereignisse, die den kaiserlichen Theateringenieur dazu
veranlassten, einige seiner kostbaren, bis vor kurzem wenig beachteten Hand-
zeichnungen anzufertigen, die sich heute im Bestand des Theatermuseums in
Wien befinden. In seinem umfangeichen zeichnerischen (Buvre sind ca. 125

13



Einleitung

Abb. 4: Jan Thomas, Hoftafel unter Kaiser Leopold I., 1666.
Ol auf Leinwand, 127,4 x 178,8 cm. Wien, Kunsthistorisches
Museum, Gemﬁldegalerie, Inv.-Nr. 7660.

Blitter den Themen Groteske und Commedia zuzuordnen. Thre kiinstlerischen
und technischen Qualititen deuten darauf hin, dass sie fiir den Kaiser per-
sonlich angefertigt wurden, in Erinnerung an bereits veranstaltete Feste und
Inszenierungen, mit denen Burnacini beauftragt oder an deren Organisation er
beteiligt war. Thr ausgezeichneter konservatorischer Zustand lisst in den meis-
ten Fillen ausschlieBen, dass es sich dabei um praktische Entwiirfe fiir Tischler,
Schneider oder andere Gewerke handelte. Auf diesen Blittern treffen kuriose
Figuren, minutiose Studien absonderlicher Gesichter und szenische Wimmel-
bilder (Abb. 6) auf Maskenfiguren der Commedia all’improvviso (Abb. 7).
Das Medium der Zeichnung — worin Burnacini sich als wahrer Meister er-
wiesen hat — bescherte ihm tatsichlich so manche Freiheit in der Darstellung,
doch seine ,inventioni“ (Erfindungen) und ,,incanti“ (Zauberspiele) sind nicht
bloB grafische Divertissements, sondern spiegeln Bildlichkeit und Praktiken
seiner Zeit wider. Geprigt von leuchtenden Farben sowie der lustvollen Ver-

14



Einleitung

Abb. 5: Lodovico Ottavio Burnacini, Entwurf zu einem Schlitten mit Groteskfigur,
Maske und Tieren, o. Dat. Bleistift und schwarze Feder auf Papier, grau laviert,
25,6 x 34,6 cm. Wien, Theatermuseum, Inv.-Nr. HZ Min29 51a2.

inderung natiirlicher Proportionen zeugen seine grotesk-komischen Figuren
von einem Menschenbild, das die Grenzen zwischen dem Pflanzlichen, Tie-
rischen, Mechanischen und Humanen verschwimmen lisst. Die Unsicherheit,
die sie in den Betrachter*innen erwecken, und die Verwirrung, die sie ab-
sichtsvoll stiften, lassen sie zuweilen unheimlich erscheinen (Abb. 8), denn in
ihrer Uberzeichnung wird die Vorstellung einer ,natiirlichen’ Ordnung, die
angeblich die Wirklichkeit bestimmt, gestort.

Trotz eines lukullisch-karnevalesken Uberflusses, der ein wohliges
Geftihl von Sittigung erwarten lieBe, fithren groteske Weltbilder wie die-
jenigen von Burnacini immer wieder zur Desorientierung. Denn sogar bei
dem Faschingswagen der Komd&dianten (Abb. 9), der aus kdstlichen Esswaren
konstruiert ist und vom Zubereiten und Auftischen raffinierter Speisen triu-
men lisst, bleiben die Betrachter*innen stets in der Ungewissheit, ob sie diese

jemals werden genieBen kénnen.

15



16




Abb. 6: Lodovico Ottavio Burnacini, ,,Tentacioni di S. Antonio®“, o. Dat. Bleistift und
schwarze Feder auf Papier, 25,6 x 39,6 cm. Wien, Theatermuseum, Inv.-Nr. HZ Min29 19.

17



Einleitung

Abb. 7: Lodovico Ottavio Burnacini, Brighella, Arlecchino im ,Mi-Parti*
und Amme, o. Dat. Bleistift und Wasserfarben auf Papier, 16,5 x 22,3 cm.
Wien, Theatermuseum, Inv.-Nr. HZ Min29 77a2.

Die Kombination komplementirer Gegensitze (groB und klein, alt und neu,
natiirlich und kiinstlich, schén und hisslich, konform und nicht konform) so-
wie die Vermischung heterogener Dimensionen (Flora, Fauna, Menschliches
und das vom Menschen Geschaffene) wirkt zwar komisch, sorgt aber fiir das
entfremdete Weltgefiihl der Groteske. Ziel dieses Transformationsprozesses,
der ein verbindliches Weltbild zerstért, um ein weiteres, unerwartetes, viel-
leicht schriges oder kaputtes zu erschaffen, ist es, in Gelichter auszubrechen.

Die Wiederentdeckung der ikonografisch erlesenen Blitter dieses Meisters
sollte die Vortragenden der Konferenz zu einer multidiszipliniren Auseinan-
dersetzung mit dem Thema der Groteske und ihrer Rezeption anregen, wobei
die Konzeption der Tagung zwei Anliegen in den Fokus riickte: Erstens die
wissenschaftliche Untersuchung und Kontextualisierung der Groteskzeich-
nungen von Burnacini, wobei Vorlidufer und Zeitgenossen aus den Bereichen

18



Einleitung

Abb. 8: Lodovico Ottavio Burnacini, Groteske Képfe, o. Dat.
Bleistift, Bister und Bleiweil auf Papier, auf Papier geklebt,

53,7 x 36,9 cm (16 Ovale, je ca. 9 x 8 cm). Wien, Theatermuseum,
Inv.-Nr. HZ Min29 68.

19



Einleitung

Abb. 9: Lodovico Ottavio Burnacini, Faschingswagen, o. Dat.

Bleistift und Wasserfarben auf Papier, auf Papier geklebt (Collage).
Wien, Theatermuseum, 33,5 x 43,7 cm, Inv.-Nr. HZ Min29 78al.

Bildende Kunst sowie Theaterdekoration und -kostiim als Referenzen he-
rangezogen werden sollten, um die Spezifik von Burnacini’s (Buvre priziser
einzugrenzen. Zweitens sollten Strategien und Begriffe untersucht werden,
die Praktiken der Groteske in den unterschiedlichen Kiinsten prigen, womit
,Groteske® zu einer isthetischen und kulturwissenschaftlichen Kategorie
wird. Durch diesen Schritt markiert ,,Groteske” einen Bereich der Alteritit
und Ungeheuerlichkeit, der mit Erkenntnissen und Projektionen gefiillt wer-
den kann, wodurch sie etwa ein absolutes Lachen vormoderner Lebenswelten,
aber auch Widerstand gegen die auf GleichmaB, Hierarchie und Ordnung
fuBenden Gesellschaftsvorstellungen und Kiinste impliziert.

Als besonders komplex erweist sich dabei eine aus der Uberkreuzung von
kulturtheoretischer Reflexion und Kulturhistoriografie resultierende Frage,
nimlich jene nach der Wiederkehr der Groteske. So offensichtlich es scheint,

20



Einleitung

dass die Vormoderne, die Romantik sowie die modernistischen Avantgarden
eine besondere Affinitit zur Groteske pflegten und im Gegenzug die Aufkli-
rung als Zisur begriffen werden kann, so herausfordernd ist es, dafiir Erkli-
rungen zu finden und dabei auch zu historisieren, was in diesen Phasen jeweils
unter Groteske verstanden wurde. Die Frage nach der Wiederkehr schien 2020
aber auch deshalb virulent, weil der Eindruck entstanden war, sowohl in den
Kiinsten als auch in anderen Bereichen revitalisiere sich die Groteske gerade
wieder und Koénig Ubu feiere seine Riickkehr als gewihlter Prisident. Die Bei-
trige des ersten Teils dieses Bandes lassen sich also auf die Groteskzeichnungen
von Burnacini beziehen, jene im zweiten Teil kreisen um das Problem, das die
Groteske als dsthetische Kategorie in kulturtheoretischer Hinsicht aufwirft.

Lodovico Ottavio Burnacini und die Groteske in der Frihen Neuzeit

Obwohl faszinierend und in sich erstaunlich kohirent, ist die groteske Welt,
die Lodovico Ottavio Burnacini in seinen raffinierten Zeichnungen geformt
hat, nicht ausschlieBlich auf seine Erfindungsgabe zuriickzufithren. Einge-
bettet in einen komplexen ikonografischen Diskurs, der schon lange vor ihm
bestanden hatte und ein Netz zwischen Epochen, Kiinstlern und Disziplinen
spannt, ist sie vielmehr das schliissige Ergebnis scharfer Beobachtungen im
Rahmen von Kiinsten, in denen Bilder und Praktiken wechselseitig aufeinan-
der einwirken. Burnacini wusste ikonische Elemente zu erkennen und griff sie
wieder auf, um sie elegant zueinander in Relation zu setzen, sie zu erginzen
und als Bithnen- und Kostiimbildner gekonnt seiner Gegenwart anzupassen.

Die Ausstellung Groteske Komddie hat entlang ihrer neun Kapitel gezeigt,
dass Burnacinis fantastische Figuren ohne das Beispiel vorangehender Kiinstler
oder von Schliisselwerken der Kunstgeschichte undenkbar wiren. Dies trifft
besonders auf seine Serie zur Versuchung des heiligen Antonius (Kap. 1 der Aus-
stellung) zu. Dort ist der Einfluss von Malern und Grafikern wie Hieronymus
Bosch (1450-1516), Pieter Bruegel d. A. (um 1525/30—1569) und Jacques Callot
(1592-1635) deutlich, obwohl sich Burnacini bei der Behandlung dieses The-
mas einen eigenen, innovativen Weg bahnte — man denke hier nur an eine
Inszenierung der Versuchungen am 12. Dezember 1674 im Theater der Jesuiten,
mit der ihn die Forschung in Verbindung bringen konnte.’

Es ist anzunehmen, dass Burnacini als kaiserlicher Theateringenieur Zu-
gang zu den hofischen Sammlungen hatte, was ihm die Méglichkeit gab, Vor-
lagen und Kunstwerke zu sichten und zu studieren. Offensichtlich durch seine

s Risatti: Groteske Komdadie, S. 133.

21



Einleitung

Abb. 10: Peter Bruege] d.A., Kampfiwischen Fasching und Fasten, um 1559.

Ol auf Eichenholz, 118 cm x 163,7 cm. Wien, Kunsthistorisches Museum,
Gem':ildegalerie, Inv.-Nr. 1016 (Detail).

22




Einleitung

Position privilegiert, konnte er sich als Experte der Ikonografie der Groteske
und der Commedia all’improvviso weiterbilden. Er kniipfte an die beliebten
Themen und Motive seiner Vorginger an und entwickelte darauf aufbauend
eine erlesene Bildsprache. Dies ist sogar bei seinen ,komischen Grotesken® der
Fall, die zwar derb und teilweise volkstiimlich erscheinen mégen, jedoch alles
andere als ,naiv’ sind. Aus einem vielschichtigen Substrat entstanden, sind sie
in ihrer unterhaltsamen Einfachheit durchaus komplex und weisen zahlreiche
Beziige auf, die bis in die Antike zuriickreichen.

Dass gerade die Tkonografie der Groteske ein dichtes Netzwerk zwischen
zeitlich und geografisch verstreuten Relationspunkten konstituiert, ist das zen-
trale Thema des ersten Teils dieses Bandes. Er beginnt mit dem Beitrag von
Markus WORGOTTER, der —ausgehend von Burnacini — dieses Netz in imposanter
Breite und Tiefe in seinen wechselseitigen Beziigen auswirft. Er positioniert den
kostiimierten Arlecchino in Burnacinis Entwiirfen als ,,Geschopf ohne Tiefe®
und lotet diese These durch anthropologische, theoretische, theatergeschichtli-
che, populirkulturelle und bildwissenschaftliche Befunde aus, die sich zu einer
ebenso tiberzeugenden wie originellen Argumentation verdichten. Eine unseres
Wissens neue Lesart lisst er dabei dem von Rauten geprigten Kleid des baro-
cken Arlecchino angedeihen, das er als Raster liest, der zwar mehrheitlich auf
die neuzeitliche Rationalitit hin interpretiert wird, der jedoch nach Worgétter
auch als ,verfithrerisch, triigerisch und ambivalent” gelten miisse.

Valentina ConrticeLLI befasst sich in ihrem Beitrag mit einem Florentiner
Freskenzyklus aus dem spiten 16. Jahrhundert, den Burnacini vermutlich
nicht persénlich kannte, der aber die frithneuzeitliche Groteske prigte. Es
handelt sich um die 1581 im Auftrag von GroBherzog Francesco I. de” Medici
gemalten Deckendekorationen im &stlichen corridore (Gang) der Uffizien, die
sich iiber sechsundvierzig Gewdlbe erstrecken und ein erstaunlich komplexes
Bildprogramm entfalten. Dieses antizipierte — als eine Art ,ikonologischer
Katalog® — Cesare Ripas Iconologia (1593). Durch ausschlieBlich weltliche Mo-
tive, durch die uneingeschrinkte Kombination mythischer und allegorischer
Figuren mit fantastischen Wesen wie Drachen, Chimiren, Sphingen, Har-
pyien, durch die Vermischung von humanistischen und satirischen Themen
(nicht ohne auf obszéne Anspielungen zu verzichten) legte dieses Werk zu
jener Zeit den Grundstein zu einer neuen Asthetik. Von kirchlichen Diktaten
befreit, lieB sie die Wirklichkeit absurd und das Abwegige real erscheinen —
ein kiinstlerischer Ansatz, den viele europiische Hofe aufgreifen sollten.

Der Beitrag von Laura RitTer geht der Frage nach den Vorbildern Bur-
nacinis besonders im Rahmen der Diablerien des 16. Jahrhunderts nach. Durch
einen genauen Vergleich vor allem mit Kunstwerken und Druckgrafiken aus

23



Einleitung

dem flimischen und hollindischen Kontext ist es der Autorin gelungen, das
ikonografische Milieu zu rekonstruieren, in dem Burnacinis Grotesken gedei-
hen konnten. Nach Erdrterungen iiber Hieronymus Bosch als ,Teufelsmacher’,
iiber Pieter Bruegel d. A. als Adepten der Diablerien, iiber Venedig (Abb. 11)
und Wien als ,,Orte des Transfers“ — zwei Stidte, die in der Biografie des kaiser-
lichen Theateringenieurs sehr wichtig waren® — kann die Autorin Burnacinis
Profil als ,,Meister der Groteske“ begriinden.

Jerome pE La GorcEk befasst sich mit den Grotesken von Jean Berain dem
Alteren (1640—1711), einem Maler, Zeichner und Kupferstecher, der ab 1674
als koniglicher Kammer- und Kabinettzeichner in den Diensten von Konig
Ludwig XIV. stand. Analog zu Burnacini in Wien entwickelte er fiir den
Pariser Hof dhnlich groteske Figurenensembles. Berains Interesse fiir diese
Themen belegen zwar schon Druckgrafiken aus seiner Jugend, in denen immer
wieder Studien zu Monsterkdpfen vorkommen; es erreichte aber erst spiter
seinen Hohepunkt, als er als Kostiimbildner und Ausstatter der koniglichen
Oper auch fir die Karnevalsfeste am Hof verantwortlich zeichnete. Dort
wurde Berain dazu angeregt, extravagante Kostiimldsungen zu zeichnen, die
man schon damals als ,,Grotesken® bezeichnete und humane Formen — ganz im
Sinne einer Theorie der Verkehrung, Verzerrung und Vermischung — in etwas
Anderes verwandelte, sodass man ,,weder Hinde noch FiiBe“ der Triger*innen
erkennen konnte. La Gorce sucht in seinem Beitrag auch nach Vorbildern von
Berain; dabei iiberrascht es nicht, dass auch sein Zeitgenosse Lodovico Ottavio
Burnacini zu diesen gehért. Offensichtlich erlebten gegen Ende des 17. Jahr-
hunderts groteske Erfindungen, die auf eine gemeinsame, erlesene Bildsprache
zurtickgriffen, zugleich aber auch szenisch umgesetzt wurden, in ganz Europa
Konjunktur. Relevant ist, dass sich solche Erfindungen in der Kombination
mit Kostiimen und Maschinen als ,leibliche Praktiken‘ entfalteten.

Alessandro PonTrEMOLI liefert in seinem Beitrag eine umfassende rezep-
tionsgeschichtliche Analyse eines druckgrafischen Werks, das im Kontext
einer Asthetik des grotesken Leibes bedeutend ist und auch die Figuren von
Burnacini beeinflusste: die Serie Balli di Sfessania des lange am Florentiner
Hof titigen lothringischen Malers und Stechers Jacques Callot. Es handelt sich

6 Wihrend die rezente Forschung Geburtsdatum und -ort von Giovanni Burnacini eruieren
konnte (er wurde am 28. August 1609 in Cesena getauft, vgl. Samantha Santi o De Santi,
in: Groteske Komddie, S. 39), sind die Details iiber die Geburt von Lodovico Ottavio noch
unbekannt. Doch weil Giovanni schon 1636 als Impresario von wichtigen Theatern in
Venedig belegt werden kann, ist anzunehmen, dass Lodovico Ottavio in der Lagunenstadt
geboren wurde oder zumindest dort aufwuchs. Im Widerspruch zu bisherigen Annahmen in
der Sekundirliteratur sowie in Nachschlagewerken scheint es keinen direkten biografischen
Zusammenhang zwischen den Burnacini und Mantua zu geben.

24



Einleitung

Abb. 11: Lodovico Ottavio Burnacini, Ponte di Rialto, o. Dat.
Bleistift, Bister und Bleiweil auf Papier, 35,5 x 53,2 cm. Wien,
Theatermuseum, 33,5 x 43,7 cm, Inv.-Nr. HZ Min29 27.

um 24 kleinformatige Radierungen, die zwischen 1620 und 1622 — nach der
Riickkehr des Kiinstlers nach Lothringen — erschienen, aber vermutlich schon
um die Mitte der 1610er-Jahre entworfen worden waren. Von Anfang an vor
allem in Frankreich als Commedia dell’arte-Darstellungen interpretiert, wer-
den sie heute eher als ,,Gedichtniskonstruktion®, d. h. als eine Art bildliches
Archiv der akrobatischen Posen der Morescanti gedeutet. Diese Tinzer waren
Experten in der Inszenierung eines grotesken Leibes; sie trainierten ihren Kor-
per zu extremen akrobatischen Fihigkeiten, um bei Volksfesten auf offener
StraBe, z. B. im Karneval, das Publikum zum Lachen zu bringen (Abb. 12).
Anders als ein realer Katalog, sondern vielmehr als figurative Verdichtung
zahlreicher Erfahrungselemente vereint diese Serie von Callot die choreogra-
fischen Elemente der neapolitanischen Tinze Lucia und Sfessania mit denen
der hofischen, einigermaBen gemiBigten Moresche. Thre ,Rekombination® als
Commedia-Darbietung — man denke an die Originalbeschriftungen, die Callot
den Figuren verpasste, oder an die Details der Kostiime, die auf Harlekin- oder
Zanni-Figuren verweisen — deutet Pontremoli als Ergebnis der ,,Assimilation
und Inkorporation [heterogener| kultureller Werte®.

25



Einleitung

Abb. 12: Jacques Callot, Fra[n]cischina und Gian Farina aus der Serie ,,Balli di
Sfessania“, 1. Viertel des 17. Jahrhunderts. Radierung, ca. 7,3 x 9,2 cm. Wien,
Kunsthistorisches Museum, Kunstkammer, Inv.-Nr. 6632 7.

Der ,,Betrachtung grotesker Materialitit und Korperlichkeit” ist auch der Beitrag
von Federico CeLestiNI gewidmet, der gleichzeitig in den Bereich der akusti-
schen Groteske fiihrt. Die Musik im Umfeld der Commedia all’improvviso ist
das von ihm umrissene Forschungsfeld, das auch mit einer Zeichnung Burnacinis
aus den Nani, e maschere ridicole argumentiert und aus anderer Perspektive noch
einmal auf Werke von Jacques Callot und Jean Berain dem Alteren blickt.

26



Einleitung

,Groteske“ als Kategorie der Reflexion

Als ,Terminus ornamentaler Malerei® weist die Groteske gemil Elisheva
Rosen eine ,relativ stabile Bedeutung® auf; Malereien, wie sie die Uffizien
zieren, werden seit Jahrhunderten mit diesem Begriff bezeichnet. Erst in der
Romantik wurde ,,grotesk® zu einem ,,genuin asthetischen Begriff, der dann
aber nahezu alle Kunstformen® umfasste, wobei auch im iibertragenen Sinn
der Terminus eine ausreichend klar umrissene Bedeutung aufweist, die Rosen
im Worterbuch der Asthetische[n] Grundbegriffe folgendermaBen paraphrasiert:

So verbindet man heute mit ,grotesk‘ gemeinhin alle Formen des kiinstle-
rischen Ausdrucks, die entweder als karnevalesk verkehrte Welt unter Be-
tonung des Materiellen und Kérperlichen (Michail Bachtin) darstellen oder
eine Verbildlichung der als die unsere erkennbaren, aber in ihrer Ordnung
zerbrochenen — im Sinne Wolfgang Kaysers bedrohlich verfremdeten — Welt

reprisentieren.’

Im Gegensatz zu anderen kulturwissenschaftlichen Begriffen, deren Bedeu-
tungen sich schnell bis zur Unbestimmtheit auffichern, wird nach allgemei-
ner Auffassung in der Groteske die immer werdende Natur wirksam, die in
dynamischer Wechselbeziehung zu allem Gewordenen steht und dabei alle
kategorialen Trennungen, die Menschen im Dienst von Naturbeherrschung
und Zivilisation vollziehen (Mensch/Tier, Mann/Frau, Kinder/Erwachsene,
rein/unrein, Natur/Technik, etc.), unterliuft. In der Groteske verbinden sich
solche Widerspriiche, ohne sich aufzuldsen, weshalb sie dem rationalen Sub-
jekt stets ambivalent und unheimlich vorkommt.

Sehr unterschiedlich sind aber in entsprechenden Forschungen die kul-
turtheoretischen und historiografischen Parameter. Groteske kann als vor-
modernes Phinomen verstanden werden, das sich in einer von biirgerlichen
Lebenswelten geprigten Moderne nicht mehr vollumfinglich manifestieren
kann, weil da der Witz, die Satire, die Ironie, etc. dominieren. Im Gegensatz
dazu formulieren diesbeziiglich durchlissigere Groteske-Theorien, dass die
Wiederkehr der Groteske als ,,Medium des kulturellen Wandels® (Peter FuB)
grundsitzlich in allen Umbruchphasen zu beobachten sei. Es ist also nicht
weiter verwunderlich, dass — trotz der Verschiedenheit der untersuchten Phi-
nomene — die Zuschreibungen zur Groteske in den Beitrigen des zweiten Teils
zwar ihnlich, die kulturtheoretischen Positionen aber vielfiltig sind.

7  Elisheva Rosen: Art. ,Grotesk®, in: Karlheinz Barck et al. (Hg.): Asthetische Grundbegriffe.
Historisches Weorterbuch in sieben Binden, Bd. 2. Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler, 2001, S. 876.

27



Einleitung

In seinem Beitrag zur Groteske im Umfeld der Franzosischen Revolution
umreiBt Franz FILLAFER, dass diese von den Zeitgenoss*innen als ein Formver-
lust im Politischen empfunden wurde, der die Volkssouverinitit tendenziell
als ,,Verkehrte Welt“ imaginieren lieB. In Karikaturen erscheinen die Sanscu-
lotten beispielsweise als Kannibalen, die ihre Mitbiirger verspeisen. Die Re-
publikaner und Monarchisten stellten sich aber wechselseitig als Bestien dar,
womit die Groteske im Zuge der europaweit grassierenden Jakobinerfurcht
zu einer Schablone der Revolutionsabwehr mutierte, die innenpolitische
Konfliktlagen mit einer gemeinsamen Bildsprache iiberformte. Fillafer ex-
poniert damit die Franzdsische Revolution als Schwelle, welche die Groteske
verindert habe. Vor der Revolution sei sie als karnevaleskes Zeitfenster im
Festkalender verstanden worden, danach habe sie sich in einen Dauerzustand
verwandelt. Dabei habe sich in der Groteske auch der Gegensatz zwischen ,,alt
bzw. traditionell und ,,neu bzw. modern® aufgehoben, indem austauschbare
Ikonografien die Anschuldigung erhoben, der ,Volkskorper® werde von der
jeweils anderen Partei unter Verwendung von Maschinen misshandelt. Die
Groteske habe dabei einen Weltbiirgerkrieg imaginiert und den Planeten zum
Bildobjekt der Welteroberung, des Weltkonsums und der Weltzerstorung ge-
macht. Dieser Artikel postuliert damit eine qualitative Verschiebung dessen,
was nach der Zisur der Franzésischen Revolution als Groteske verstanden
werden kann, womit sich auch die Bedingungen fiir eine Wiederkehr der Gro-
teske radikal verindern wiirden.

Der Beitrag von Elisabeth GrossecGer basiert auf der Groteske-The-
orie von Bachtin und auf Ernst Blochs ,,Philosophie des Umwegs“, um zu
argumentieren, in welcher Hinsicht die Regiearbeiten von Herbert Fritsch
am Burgtheater als Wiederkehr der Groteske verstanden werden konnen. Sie
bezieht sich dabei primir auf die Produktion Zelt aus dem Jahre 2019 sowie
auf Selbstaussagen von Fritsch, um darzulegen, dass diese Auffiihrung eine
wesentliche Entwicklung der Geschichte des Burgtheaters (zumindest zeit-
weise) riickgingig gemacht und auBer Kraft gesetzt habe, nimlich die reform-
absolutistische Verdringung des Hanswursts von dieser Bithne. ,Mit den
Inszenierungen von Herbert Fritsch wurde dem seit der Literarisierung im
18. Jahrhundert durch seinen ,,Welttheater-Spielplan und seine hohe Ensem-
blekunst gertihmten Wiener Burgtheater die Figur des Hanswursts wiederge-
geben.” Fritsch habe dabei die Groteske der Voraufklirung in die Gegenwart
tibersetzt und dem Dionysischen eine zentrale Stellung eingeriumt.

Der Beitrag von Michael Réssner wihlt die zur Kulturtheorie ausgebaute
Groteske-Studie von Peter Ful aus dem Jahre 2001 als Ausgangspunkt, um
zentrale Thesen derselben an Beispielen aus der romanistischen Literatur zu

28



Einleitung

Abb. 13: Lodovico Ottavio Burnacini, Tanzender Aufwirter

mit Krug und Pokal und Kiichenmeister mit Pfauen-Pastete.
Bleistift und Wasserfarben auf Papier, 18,3 x 23,4 cm. Wien,
Theatermuseum, Inv.-Nr. HZ Min29 74a2 (Detail).

29



