


Diseño: Gerardo Miño
Composición: Eduardo Rosende
Edición: Primera, Abril de 2021
Lugar de composición: Buenos Aires
Lugar de impresión: Barcelona / Buenos Aires
Código Thema: QDTJ [Filosofía: metafísica y ontología]
ISBN: 978-84-18095-77-1
Depósito legal: M-9076-2021
Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública o
transformación de esta obra solo puede ser realizada con la autorización de sus
titulares, salvo excepción prevista por la ley. Diríjase a CEDRO (Centro Español
de Derechos Reprográficos, www.cedro.org) si necesita fotocopiar o escanear
algún fragmento de esta obra.
© 2021, Miño y Dávila srl / Miño y Dávila editores SL

 
Página web: www.minoydavila.com
Facebook: http://www.facebook.com/MinoyDavila
Instagram: https://www.instagram.com/minoydavila/
Mail producción: produccion@minoydavila.com
Mail administración: info@minoydavila.com
Oficinas: Tacuarí 540 (C1071AAL), Buenos Aires, Argentina.
tel-fax: (54 11) 4331-1565

http://www.minoydavila.com/
http://www.facebook.com/MinoyDavila
https://www.instagram.com/minoydavila/
mailto:produccion@minoydavila.com
mailto:info@minoydavila.com


 



 



 



Índice
Elucidaciones filológicas

Envío I

Advertencia

A. TEORÍA DE LOS FRACTOS

B. PARERGA

Scientia
In-harmonia mundi
Eterno Retorno
Psyché
Maniera: el nombre de la vida
Erotología: el problema del mal
Vita nuova

Relación ultra-histórica sobre los motivos y propósitos del inicio de los ciclos
pandémicos en la Era de los Póstumos

C. ULTRA-FILOSOFÍA DE LA HISTORIA. Las crónicas pandémicas

Envío II: Extinción pretérita

Bibliografía

Agradecimientos



Nelly Bugallo Colom, in memoriam



“La présence du désir comme celle du dieu ignore le philosophe.
En revanche le philosophe châtie”.

René CHAR, Feuillets d’Hypnos, 1943-1944: 202.

 
“L’inutilité théâtrale (et sans joie) de tout quant on sait”.

Jacques VACHÉ. Lettres de Guerre, 29 de abril de 1917.

 
“Sentía que no había perdido nada de mi tristeza,

pero de nuevo la vida me parecía preferible a la muerte”.
Giacomo CASANOVA, Mémoires, volumen II, 238.

 



 



 
Los textos aquí publicados corresponden a un hallazgo en
las ruinas de las afueras de la ciudad de Hatteria, en el cono
sur del continente americano del planeta-madre de los
humanos, la Tierra. Se trata de la ciudad que, hace más de
dos milenios, llevaba el nombre de Buenos Aires. Se sabe
que una vez aniquilada durante los sangrientos episodios de
la Sexta Guerra Mundial Póstuma, en sus antiguos suburbios
se asentaron poblaciones nómades que, desde tiempos de
datación incierta, ya venían recogiendo una serie de textos
que eran, a todas luces, versiones radicales y proto-místicas
de la oscura Herejía de la Disyunción que, por entonces,
había dado muestras de sus primeros conatos.

Nunca del todo admitidos en el Canon de los Puros en la comunidad de los
Nóvisimos, los textos revistieron una gravitación sustantiva para los Antiguos
Maestros de la Herejía. Muchos creyeron, en el fragor del primer hallazgo, que
se trataba de un Evangelio de la Disyunción pero nada estaba más alejado de la
verdad, pues la herejía emergente era, nuevamente, la filosofía en su carácter
más profano que, justamente, la habilitaba a tomar bajo su órbita toda la esfera
de lo otrora denominado lo divino desde una perspectiva completamente
anateológica. Hay que admitir, no obstante, que ninguna noticia habíamos
tenido de estos textos y algunos de los puntos de vista expresados en el
indispensable volumen de von Junzt titulado Unaussprechlichen Kulten han
quedado perimidos luego de la recuperación de los presentes manuscritos.

El conjunto de textos que se editan a continuación poseen una innegable
unidad. Han sido hallados en la Cueva 14AZ1 de las excavaciones en Hatteria. El
idioma corresponde a una lengua muerta que, por entonces, se utilizaba en la
región: el castellano rioplatense, antecedente de lo que, en los milenios futuros,
se constituyó en el dialecto hispano de la Lengua Universal del Imperio Póstumo.



La catalogación de los escritos es TFG 480-700 y 950-1170 de la gran edición
del Corpus de los textos de la Herejía de la Disyunción.

Los documentos fueron hallados en forma manuscrita en cuadernos en
octavo, numerados del uno al cinco. El conjunto textual es diverso pero puede
clasificarse, ostensiblemente, en tres grandes grupos. En primer lugar, un
tratado, hasta ahora desconocido, acerca de la para-metafísica de la doctrina
esotérica de la Herejía de la Disyunción, esto es, el abordaje del enigma del Ser
a partir del esquema conceptual matricial conocido como teoría de los fractos y
que se convertiría, con el tiempo, en el tesoro más custodiado por los Maestros
Novísimos. En segundo lugar, siguen una serie de glosas y comentarios,
representativos de los géneros cultivados por los escribas nómades, donde se
ahonda sobre aspectos particulares de la doctrina central.

El tercer grupo textual, de gran valor ultra-histórico, arroja nuevas
perspectivas sobre la Edad Oscura, es decir, sobre el período de los Ciclos
Pandémicos que llevaron a las Grandes Guerras Biotécnicas y al abandono
definitivo del planeta Tierra según el plan de conquista interestelar liderado por
los Póstumos. Los estudiosos no logran aún un consenso sobre la autoría de los
textos de los tres grupos, aunque se presupone que fueron puestos por escrito
por Póstumos disidentes del primer cuarto del siglo XXI en la pre-historia del
fenómeno que, con el correr de los siglos, se daría a conocer como Herejía de la
Disyunción. La terminología presupone una unidad de pensamiento pero la
fragmentariedad de la exposición hace sospechar de la intervención de varios
autores. Desde luego, la transmisibilidad de los textos puede haber alterado
algún matiz pues, como sabemos, los originales se han perdido en la noche de
los milenios y aquí tenemos una cuidada transcripción de alguna copia
secularmente muy posterior en el tiempo a la que tuvo acceso el siempre
escrupuloso Escriba de los Maestros nómades.

El hecho de que las pesquisas paleográficas den cuenta de la presencia de
una misma mano en la redacción de los textos concernientes a la Herejía de la
Disyunción no aclara el problema, pues los Maestros Nómades tenían por
costumbre dictar sus textos a selectos escribas de la comunidad y, en no pocas
oportunidades, se ha visto el testimonio de un mismo escriba que había puesto
por escrito la doctrina de Maestros de diversa filiación. La paleografía no cuenta
aquí con el auxilio de las prácticas de los propios amanuenses de los Novísimos
pues, como se sabe, el anonimato de los Escribas era una condición anclada en
la comprensión de la Tradición como transmisión sin autoría personal.

Cabe destacar que el texto que hemos añadido como coda bajo la rúbrica
“Envío II” no pertenece al conjunto original y se trata del fragmento de un texto
perdido. Dada la legendaria puntillosidad de los Escribas novísimos, el
manuscrito se halla datado diez años después de la compilación de la Cueva
14AZ1 y pertenece a la mano de otro amanuense que llamaremos Escriba II y
que notifica el abandono del mundo existencial por parte del Escriba I, hecho
que parece haber acontecido en algún momento impreciso durante la década
previa. Dada la inveterada costumbre de los Escribas novísimos de glosar los



contenidos de sus predecesores, hemos estimado conveniente la publicación de
ese fragmento que no sólo juzga la labor de su antecesor sino que aporta
reflexiones de la máxima relevancia para la comprensión de los dramas
profundos que atravesaron los dilemas políticos y existenciales de la Herejía de
la Disyunción.

No existen todavía explicaciones plausibles acerca de la emergencia de los
Novísimos como desprendimiento herético de los Póstumos y se espera que
estos documentos arrojen algo de claridad acerca de la pre-historia de los
susodichos Póstumos pues, según las hipótesis más osadas, los Novísimos
manifestaron una incubación histórica larvaria que debe ser calculada en, por lo
menos, dos milenios y que, en ese escenario, los situaría en los albores del siglo
XXI. En otras palabras, cuando los Póstumos estaban consolidando su ascenso al
poder mundial, ya habrían existido los primeros indicios, aunque indetectables
entonces, de aquello que muchos siglos más tarde se conocería como el
Levantamiento de los Novísimos.



 



Corre actualmente el año 4040 de la Era del Señor según el
prohibido y Antiguo Calendario otrora llamado Gregoriano.
Lo evoco debido a la predilección que los Eruditos –si alguno
queda acaso todavía con vida– tenían por aquella datación
proto-histórica. Apenas me dispongo a transcribir, según
una misión encomendada por los Maestros nómades, estas
páginas la capital exogaláctica del Imperio cósmico de los
Póstumos ha caído: reina aún la anomia generalizada en los
reinos de la Triple Alianza que ha gobernado el Cosmos
conocido durante casi un milenio y medio. Poco se sabe de
lo que ocurrirá con el futuro de aquellos que han vencido
pero no hay quien no tenga ya la certeza de que otro Eón ha
dado comienzo.

Si persisto, en este preciso momento, en el gesto de esta Crónica es porque,
ante la intensidad de los acontecimientos, es muy probable que se borre de la
memoria de los seres vivientes la proto-historia de cómo se levantó, alguna vez,
el ahora jaqueado imperium de los Póstumos. Asimismo, con toda probabilidad,
nuestra doctrina, por otra parte nunca del todo orgánica ni cerrada, habrá de
sufrir, para bien o para mal, las más diversas deformaciones. Finalmente,
cumplo mi único papel en esta contienda épica: el de Escriba cuyo destino es
lograr que los pensamientos casi muertos sobrevivan y que los siglos no sean el
sepulcro de las doctrinas mejor custodiadas.

Es aún hoy una creencia, del todo nebulosa y casi completamente olvidada
en sus detalles, que la Gran Pandemia del año 2020 contribuyó, de manera
decisiva, al Ascenso de los Póstumos. De allí en más, ya nadie puede dar
cuenta, a ciencia cierta, de la aceleración de los hechos: de cómo Gaia se tornó
inhabitable, de cómo los Póstumos abandonaron para siempre su planeta en la
pionera colonización de Marte para entonces comenzar la toma del territorio
exo-geodésico como guerra civil cósmica hasta la consolidación del Imperio hoy
caído.

No resulta tan inverosímil, en cambio, que la mayoría de los testigos
acuerde a las creencias esotéricas de los Novísimos un peso no desdeñable,
incluso decisivo, en la derrota de los Póstumos. Como pertenezco a los iniciados
en dicha materia que, todo hay que decirlo, no era más que otra forma de la
filosofía, me propongo aquí transcribir los postulados de la Herejía de la
Disyunción. Lo primero que nos enseñaron es que, cuando nuestro triunfo se
produjera, las fuentes intelectuales de nuestra filosofía serían arrastradas por
las arenas de edades incalculables. Mi obstinación de Escriba me obliga a
cumplir con mi deber de asentar lo poco que todavía sobrevive intacto de



nuestra doctrina con toda honestidad intelectual. Quizá no sea un testimonio
menor si es que alguien puede llegar a estas páginas en algún vórtice
evanescente del tiempo. Uno de nuestros máximos poetas lo había profetizado
en su libro de vientos: “habrá habido un último día, un día final e infinito, un
último galope” (MINIERI, 2012: 129).

Ese día llegó y hemos triunfado: antes de que un diverso mundo comience a
levantarse es necesario dejar rastro de cómo los Póstumos se hicieron en primer
lugar con el Poder y, luego, en qué sentido la Herejía de la Disyunción fue
siempre la filosofía menos soportada por los Póstumos y, al mismo tiempo, por
ello mismo se transformó en la más encarnizada forma de la anti-postumidad.
No queremos que estos sucesos o nuestra doctrina se evaporen en ciudades sin
nombre o bajo el manto de opacas leyendas que únicamente el Mito termine
encubriendo. Somos los Novísimos y lo que sigue es nuestra Crónica.



 

En los tiempos primordiales, de los cuales ninguna memoria
viviente puede ya dar cuenta sino como desarraigo, olvido u
oscuras pesadillas indiscernibles, se escribió en
Mesopotamia el drama preordenado de Homo. En unas
tablillas que resguardan lo más antiguo entre lo más
antiguo respecto de los relatos humanos sobre la creación y
destino de la Humanidad, se pusieron por escrito las
encrucijadas decisivas.

El gran dios Enlil no podía ya dormir fruto de los ruidos procedentes del
progreso técnico que se había introducido en el mundo humano. Su reacción,
impávida e imposible de amancillar, fue el envío de una Epidemia: “Ordenad que
tenga lugar una plaga”. Fue entonces cuando “la enfermedad, la mala salud, la
plaga y la pestilencia los golpeó [a los humanos] como un tornado” (LAMBERT –
MILLARD – CIVIL, 1999: 107, 15-16). Sólo la intervención del Hombre del
Discernimiento pudo aliviar la catástrofe: este se volvió entonces a su dios Ea
(según la versión acadia) o Enki (en sumerio), quien le aconsejó que, ante la
devastación generalizada, debían dirigirse las ofrendas a Namtar, soberano
incuestionado del inframundo para levantar el interdicto y que “la matriz”
pudiese liberarse de la maldición de “no poder dar a luz a ningún niño” (LAMBERT
– MILLARD – CIVIL, 1999: 109, 60-61). Sólo así, con la consagración al mundo
ctónico, se puso fin a la Gran Epidemia aun si la recobrada prosperidad humana
condujo, en su desmesura, al episodio del Gran Diluvio, ya perdido en la arena
de la retentiva arqueológica humana.

Hace más de dos milenios, Homo cesó de existir. El Eón de los Póstumos
entonó oportunamente su marcha triunfal y su estrépito destructorio se hizo
sentir en cada rincón de Gaia. Dejó de existir la posibilidad de comunicar con
algún dios y se aseguraron de que algo semejante jamás fuese otra vez
realizable. Desde aquel inmemorial pasado, ya no existe ningún Hombre del
Discernimiento que logre mediar con el mundo de lo Invisible para guiar a los
vivientes en susidio pues, precisamente, todo discernimiento ha sido abolido.



Desde aquella encrucijada milenaria, no existe ninguna eventualidad de tejer un
sentido para el desglose de las desgracias cósmico-históricas. El ciclo de las
pandemias póstumas, guiadas por el neo-gnosticismo antidotario médico, tomó
por asalto la coyunda del Orden mundial con el brazo armado de la telemática
política. El desierto cubrió toda la superficie del planeta y el discernimiento
finalmente logró ser anublado. Se instituyó así la Era del desistimiento radical
que fue más allá, incluso, de lo que habían anunciado los inveterados heraldos
del nihilismo.

En su carta a Matila Ghyka, la pluma de Paul Valéry expresó el drama de los
tiempos póstumos: “el equilibrio entre el saber, el sentir y el poder, está hoy
quebrado” (GHYKA, 1958: 9). Podemos extender la reflexión de Valéry en nuevas
direcciones y afirmar que esta tricotomía, definitoria de la matriz de Occidente,
colapsó junto con el final de la metafísica y el consiguiente ocaso de la ciencia.
El esoterismo de la Divina Proporción encontró su némesis en el triunfo del
esoterismo contra-iniciático del discontinuo. Por ello, para los Póstumos, resultó
entonces imposible sentar las bases de un saber que no estuviera escindido de
las pasiones hasta el punto de transformar a los dos ámbitos en contrapuestos.
Consecuentemente, las pasiones entre los seres hablantes ya no pudieron ni
sentirse (excepto como dolor) ni decirse (excepto como desgarro enmudecido).
De allí que haya existido, en aquel remoto tiempo, una desinteligencia absoluta
respecto del Poder, desmultiplicado y concebido gnósticamente como poderes
maniqueos, impidiendo cualquier acceso a la esfera de lo Invisible y de las
libertades auténticas. El crepúsculo de la Revolución fue, por esas razones,
asimismo el sello de la caída de la tricotomía occidental de saber, sentir y poder.
La Disyuntología nació, ahora podemos entreverlo, como la filosofía de la época
trágica de los Póstumos.





 
1.1 Aristóteles ha proclamado, en la historia de la
metafísica, la existencia de una ciencia de “lo que es, en
tanto que algo que es” (òn hêi ón) (Aristóteles, Metafísica,
1003a 20-25). Al mismo tiempo, se establece:

Así pues, si no existe ninguna otra entidad fuera de las
físicamente constituidas, la física sería ciencia primera.
Si, por el contrario, existe alguna entidad inmóvil, esta
será anterior, y filosofía primera (philosophía próte), y
será universal (kathólou) de este modo: por ser primera.
Y le corresponderá estudiar lo que es, en tanto que algo
que es, y qué-es, y los atributos que le pertenecen en
tanto que algo que es (kaí perì toû óntos hêi ón taútes an
eie theorêsai, kaì tí esti kaì tà huparchonta hêi ón).
(ARISTÓTELES, Metafísica, 1026a 27-32).
Ontología, ousiología, henología, estudio del intelecto

agente, todas las empresas convergen en la filosofía
primera. Más allá de cualquier polémica sobre la existencia
o no de una onto-teo-logía en Aristóteles (NATORP: 1888a y
b), en este libro, el concepto de “filosofía primera” será



sinónimo del estudio del problema del Ser tal y como, desde
Parménides, ha sido enunciado como tarea suprema del
filosofar.

Ahora bien, si el Ser es separable o no de los entes en
Aristóteles es una disputa que, para nuestros fines, no nos
concierne (BOEHM: 1965). Adherimos a la idea, en todo caso,
de que aquí están al menos los cimientos para un
pensamiento del Ser en cuanto Ser. Sin embargo, toda la
ontología occidental, en su milenaria historia, ha concebido
al Ser, a pesar de las diversidades de sus enunciaciones,
como algo completo y sin rasgados estructurales. La para-
metafísica es una post-ontología precisamente porque
introduce el principio de la Disyunción en el Ser mismo.

2. La disyunción en el Ser no coincide con el problema de la
“escisión” metafísica entre “esencia” y “existencia”, entre
“sustrato” y “predicación” o entre “ser” y “ente”. La
Disyuntología no se equivale con las escisiones que llevaron
a la metafísica a su ocaso sino que se sitúa como la
respuesta que permite la superación de sus aporías.

3. Desde el punto de vista de la historia de la ontología, si
esta se ha concentrado sobre el tò ón que habremos de
traducir (conscientes de las reservas del caso) por el Ser, en
cambio, el final epocal de la onto-teo-logía impone la tarea
de suprema de la Disyuntología que se ocupa no ya del tò
ón sino que desarrolla su objeto más propio en el diá-ón,
vale decir, en el Ser disyunto. Nuestra filosofía, en
consecuencia, se postula como una para-ontología del diá-
ón, el Ser diviso por antonomasia que, sin constituir una
proposición del fundamento, actúa como la división
trascendental que hace posible todo cuanto en la pluralidad
de mundos existe o subsiste. Más aun, el diá-ón es la



condición misma que torna posible y pensable la
fractualidad.

4. La metafísica ha identificado texturas milenarias del Ser
en las modalidades de la physis: continuo, discontinuo,
contigüidad o mixtura son algunas de las más decisivas. La
post-metafísica instituye una nueva conceptualización que
ya no es, como las anteriores, una declinación modal del Ser
en los entes sino que lo afecta en la naturaleza misma de su
expresión trascendental: la disyunción.

5. Los fractos constituyen una condición formal del Ser, vale
decir, su estructura trascendental que, al mismo tiempo, se
manifiesta en la inmanencia de los mundos posibles. Los
fractos carecen de percepción y apetición pues son
cuadrículas para-metafísicas en los que el Ser tiene lugar.
Su incorporalidad no presenta los rasgos de la autarquía
absoluta sino sólo relativa pues aunque todo fracto es
dissitus respecto de otros, no obstante entra con ellos en
una composición circunstancial y efímera. Al mismo tiempo,
su inmaterialidad sólo puede expresarse como incorporal de
los cuerpos a los que hiende.

6. De acuerdo al principio de los indiscernibles, ningún
fracto es igual a otro y su número es transfinito. Sin
embargo, no hay relación directa entre los fractos sino
convergencia en la expresión, efímera y circunstancial, de
aquellos en el orden de los dis-versos en los que devienen
captables. A menudo, de hecho, cuanto más dissonus es un
fracto respecto de otro, tanto más puede producirse un
entrelazamiento parcial de carácter disyunto. Por tanto, un
fracto es la estructura mínima del Ser y no así el compuesto
mínimo del Universo material o de los mundos posibles. Un



fracto determina la condición de posibilidad de la
expresividad para-ontológica de todo cuanto hay: material,
inmaterial, visible, invisible, existente, subsistente, continuo
o discreto.

7. Al no estar determinados por la relación sino por la
disyunción, el principio del fracto es su carácter separado
pero en tensión convergente que impide una asimilación en
el Uno. En este sentido, existen no tanto uni-versos cuanto
dis-versos transfinitos que son la expresión perceptible de la
forma disyunta del Ser. La diáthesis para-ontológica de los
fractos no se corresponde con la adecuación sino con la
yuxtaposición discordante que, por efecto de lazo, permite
una ilusión de sentido. La exactitud, en este punto, es hija
de la discordancia ontológica reconocida como consistente
en un conjunto finito y regional. La verdad, en cambio, es la
asunción subjetiva de la subrepción propia de la
discordancia.

8. En el Ser disyunto encuentran expresión formal y
realización perceptible tanto los existentes metafísicos
como los subsistentes para-ontológicos que se encuentran
allende-el-ser. Precisamente la disyunción hace que el Ser
no sea cobijo únicamente de la existencia sino, por la ley
misma de su disparidad, de los subsistentes, los démones,
los espectros y las varias formas de lo Invisible (tò aóraton).

9. Por consiguiente, el Ser disyunto no se corresponde
enteramente con el ser de la metafísica sino que lo abarca y
lo excede en un conjunto abierto que, por su carácter
transfinito (vale decir, por la declinación plural de los
fractos), no puede auto-presentarse como Unidad de la
pluralidad ni como Todo fractuado. El Todo es imposible



precisamente por el postulado de los fractos que
desmultiplican permanentemente al Ser.

10. El concepto de disyunción aquí analizado no responde a
la forma del silogismo disyuntivo en el cual la premisa
mayor es una disyunción y la menor una proposición
categórica donde se enuncia que una de las alternantes
excluye a la otra (COHEN – NAGEL, 1993: 101-102). Por tanto,
las disyunción post-metafísica no se ampara en las
condiciones de validez del silogismo tal y como lo estableció
la lógica sino que, precisamente, es en la ilogicidad donde
descansa su consistencia lógica. Esto señala que la
fractología puede ser sensible, bajo determinados aspectos,
a la lógica y sus postulados pero, considerada como
conjunto, los desborda y se resitúa más allá de los mismos
o, dicho de modo más propio, hace de la ilogicidad una
nueva demanda de rigurosidad para toda lógica futura que
pretenda dar cuenta del fenómeno de los fractos.

11. La disyunción tal y como aquí se propone, no puede ser
una forma de “disyunción inclusiva”, vale decir, no estamos
ante un ejemplo de síntesis de membra disjuncta en la
univocidad del ser (DELEUZE, 1969: 210). El postulado de la
univocidad plural del ser es rechazado por la diyuntología
pero, más decididamente aun, el concepto de relación
resulta aquí inoperante pues los fractos no se relacionan de
modo inmanente donde cada ser implica a todos los seres.
Entre los fractos puede haber convergencia inter-temporal o
lazo transicional pero la síntesis es una propiedad ajena a su
estructura para-ontológica.

12. La tesis de la pluralidad de los mundos se integra, de
modo constitutivo, a la teoría de los fractos. No existe


