Wissenschaftliche Beiträge Religionswissenschaft | 13

Mirjam Iseli

# Entstehung und Auflösung der Schweizer Jaina-Gemeinschaft

Gemeinschaftsbildung in der Diaspora

[ectnm

# Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag

Reihe Religionswissenschaft

# Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag

Reihe Religionswissenschaft Band 13

Mirjam Iseli

Entstehung und Auflösung der Schweizer Jaina-Gemeinschaft

Gemeinschaftsbildung in der Diaspora

**Tectum Verlag** 

Mirjam Iseli Entstehung und Auflösung der Schweizer Jaina-Gemeinschaft Gemeinschaftsbildung in der Diaspora

Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag Reihe: Religionswissenschaft; Bd. 13

Zugl. Diss. Universität Bern 2020

Für den Reise- und Druckkostenzuschuss gebührt der Schweizerischen Gesellschaft für Religionswissenschaft (SGR-SSSR) ein großer Dank.

© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2021 ePDF 978-3-8288-7658-3 (Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 978-3-8288-4593-0 im Tectum Verlag erschienen.) ISSN 1867-7711

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

#### Vorwort

An erster Stelle möchte ich mich bei meinem Doktorvater PD Dr. Frank Neubert bedanken, der mein Interesse am Thema Jainismus weckte und mich während der Doktoratszeit stets unterstützte. Auch meinem Zweitgutachter, Prof. Dr. Martin Baumann, danke ich für die hilfreichen Inputs und seine wertschätzenden Tipps, die ich während des Verfassens der vorliegenden Arbeit entgegennehmen durfte.

Des Weiteren möchte ich mich bei meinem Ehemann, Christoph Baumgartner, für seine bedingungslose Unterstützung und sein sorgfältiges Lektorat bedanken. Ein großes Dankeschön geht auch an meine Eltern, Kurt und Agnes Iseli, an meine Großeltern, an Aline Tobler, Marisa Tanasoontrarat, Andreas Braun, Jacqueline Kühne, André Walder sowie an meine Kollegen/innen der Sek Feld und der KMSU. Sie alle haben mich unterstützt und inspiriert. Mein besonderer Dank geht an Tabea Schaffner und Yeshe Sotrug für ihr fundiertes Lektorat. Herzlichen Dank auch an Christian Balzer und Fabian Iseli für ihre Hilfe bei der Formatierung und Gestaltung.

Zudem möchte ich mich bei den Schweizer Jainas bedanken, die bereit waren, Interviews mit mir zu führen, mich zu ihren Veranstaltungen einluden und mich an ihrem Austausch teilhaben ließen. Dadurch gewährten sie mir einen umfangreichen Einblick in ihre Gemeinschaft, was nicht selbstverständlich ist und dazu führte, dass das vorliegende Buch in dieser Form zustande kommen konnte.

## Inhaltsverzeichnis

| Abb  | ildungs  | verzeichnis                                                           | <b>XIV</b> |
|------|----------|-----------------------------------------------------------------------|------------|
| Tabe | ellenver | zeichnis                                                              | XV         |
| Abk  | ürzungs  | sverzeichnis                                                          | XVI        |
| 1    | Einlei   | itung                                                                 | 1          |
| 1.1  | Ziele ı  | ınd Inhalte                                                           | 1          |
| 1.2  | Transl   | iteration                                                             | 3          |
| 2    | Grune    | dlegende Konzepte des Jainismus                                       | 5          |
| 2.1  | Begriff  | fsdefinitionen                                                        | 5          |
|      | 2.1.1    | Verwendung des Begriffs ›Jainismus‹                                   | 6          |
|      | 2.1.2    | Verwendung des Begriffs Religion in<br>Zusammenhang mit dem Jainismus | 7          |
| 2.2  | Histor   | ischer Abriss                                                         | 8          |
|      | 2.2.1    | Entstehung der Strömungen                                             | 9          |
|      | 2.2.2    | Unterteilungen der Śvetāmbaras<br>und <i>Digambaras</i>               | 11         |
| 2.3  | Lehre.   |                                                                       |            |
|      | 2.3.1    | Das richtige Wissen                                                   | 16         |
|      |          | 2.3.1.1 Kosmologie                                                    | 17         |
|      |          | 2.3.1.2 Jīva                                                          | 18         |
|      |          | 2.3.1.3 Karma                                                         | 19         |

|     | 2.3.2  | Das richtige Verhalten                      |    |
|-----|--------|---------------------------------------------|----|
|     |        | (innerhalb der Jaina-Gemeinschaft)          | 20 |
|     |        | 2.3.2.1 Die fünf großen (mahāvratas)        | 21 |
|     |        | und kleinen ( <i>anwratas</i> ) Gelübde     |    |
|     |        | 2.3.2.3 Anekāntavāda                        |    |
| 2.4 | E-i    | age                                         |    |
| 2.4 |        |                                             |    |
|     | 2.4.1  | Paryuṣaṇa und Daśalakṣaṇa parvan            |    |
|     | 2.4.2  | Dīvālī                                      |    |
|     | 2.4.3  | Mahāvīra-Jayantī                            | 27 |
| 3   | Forscl | hungsgeschichte und aktueller               |    |
|     | Forscl | hungsstand                                  | 29 |
| 3.1 | Forsch | ungsgeschichte                              | 29 |
|     | 3.1.1  | Frühe Jaina-Forschung im englischsprachigen |    |
|     |        | Raum.                                       | 34 |
|     | 3.1.2  | Aktuelle Jaina-Forschung in Indien          | 35 |
|     | 3.1.3  | Aktuelle Jaina-Forschung außerhalb Asiens   | 35 |
| 3.2 | Aktue  | ller Forschungsstand                        | 36 |
|     | 3.2.1  | Forschungen über Jainas in Indien           | 37 |
|     | 3.2.2  | Forschungen über Jainas in der Diaspora     | 39 |
|     |        | 3.2.2.1 Afrika                              |    |
|     |        | 3.2.2.2 Naher Osten                         | 41 |
|     |        | 3.2.2.3 Nordamerika                         | 42 |
|     |        | 3.2.2.4 Europa                              | 46 |
|     |        | 3.2.2.4.1 England                           | 47 |
|     |        | 3.2.2.4.2 Belgien                           | 53 |
|     |        | 3.2.2.4.3 Deutschland                       | 54 |
|     |        | 3.2.2.4.4 Italien                           | 55 |
|     |        | 3.2.2.5 Süd- und Südostasien                | 55 |
|     | 3.2.3  | Aktuelle Tendenzen                          |    |
|     |        | 3.2.3.1 Jainismus und Wissenschaft          | 56 |

|     |         | 3.2.3.2 Jainismus und Ökologie 5                                       | 7 |
|-----|---------|------------------------------------------------------------------------|---|
|     |         | 3.2.3.3 Jainismus und neue Medien                                      | 0 |
|     |         | 3.2.3.4 Religionsausübung in der Diaspora6                             | 1 |
| 4   | Geme    | inschaftsbildung in der Diaspora6                                      | 3 |
| 4.1 | Begriff | fsdefinition von ›Diaspora‹ – Ein Versuch 6                            | 5 |
| 4.2 | Geme    | inschaften                                                             | 9 |
|     | 4.2.1   | Jaina-Gemeinschaften7                                                  | 0 |
|     | 4.2.2   | Gemeinschaften und Transnationalismus7                                 | 1 |
|     | 4.2.3   | Gemeinschaftsbildung7                                                  | 2 |
|     | 4.2.4   | Aushandlungsprozesse und (religiöse)<br>Transformationen im Rahmen der |   |
|     |         | Gemeinschaftsbildung                                                   |   |
|     |         | 4.2.4.1 Identitäten in der Diaspora                                    |   |
|     |         | 4.2.4.2 Rollektive identitaten                                         |   |
|     |         | 4.2.4.4 Jaina-Identitäten                                              |   |
| 5   | Metho   | odologische Grundentscheidungen8                                       |   |
| 5.1 |         | ded-Theory-Methodologie als                                            |   |
|     |         | ungsdesign8                                                            | 2 |
| 5.2 | Histor  | ische Hintergründe8                                                    | 3 |
|     | 5.2.1   | Verschiedene Ansätze der GTM                                           |   |
|     | 5.2.2   | Pragmatistische Grounded-Theory-                                       |   |
|     |         | Methodologie8                                                          | 7 |
|     |         | 5.2.2.1 Erkenntnistheoretische Annahmen                                | 8 |
|     |         | 5.2.2.2 Rolle der Forschenden                                          |   |
|     |         | 5.2.2.3 Kodierverfahren                                                |   |
|     |         | 5.2.2.4 Umgang mit Literatur                                           | 3 |
|     |         | 5.2.2.5 Nuancen der pragmatistischen Grounded-Theory-Methodologie9     | 4 |
|     | 5.2.3   | Wahl der pragmatistischen Grounded-                                    |   |
|     |         | Theory-Methodologie                                                    | 5 |

| 6   | Quali  | tative Untersuchung – Methode                                  | 97 |
|-----|--------|----------------------------------------------------------------|----|
| 6.1 | Daten  | erhebung                                                       | 97 |
|     | 6.1.1  | Qualitative Interviews                                         | 98 |
|     |        | 6.1.1.1 Episodisches Interview                                 |    |
|     |        | 6.1.1.2 Leitfaden                                              | 00 |
|     |        | 6.1.1.3 Fragen                                                 | 02 |
|     |        | 6.1.1.4 Umgebung                                               |    |
|     |        | 6.1.1.5 Rolle der Interviewenden                               | 04 |
|     | 6.1.2  | Teilnehmende Beobachtung1                                      | 06 |
|     | 6.1.3  | Online-Umfrage                                                 | 09 |
|     | 6.1.4  | Schriftliche Quellen                                           | 10 |
| 6.2 | Übertr | agen der Daten in eine schriftliche Form1                      | 11 |
| 6.3 | Daten  | beschreibung                                                   | 14 |
|     | 6.3.1  | Episodische Interviews                                         | 14 |
|     |        | 6.3.1.1 Ablauf der Interviews                                  | 15 |
|     |        | 6.3.1.2 Interviewpartner/innen                                 | 16 |
|     | 6.3.2  | Besuchte Veranstaltungen                                       | 23 |
|     | 6.3.3  | Online-Umfrage                                                 | 26 |
|     | 6.3.4  | Google-Gruppe                                                  | 28 |
|     | 6.3.5  | Facebook-Gruppe                                                | 33 |
|     | 6.3.6  | Protokolle1                                                    | 35 |
|     | 6.3.7  | Broschüren und Flyer1                                          | 35 |
| 6.4 | Datena | analyse1                                                       | 37 |
|     | 6.4.1  | Offenes Kodieren                                               | 37 |
|     | 6.4.2  | Axiales Kodieren                                               | 41 |
|     | 6.4.3  | Selektives Kodieren1                                           | 45 |
|     | 6.4.4  | Verfassen von Memos1                                           | 46 |
|     | 6.4.5  | Theoretisches Sampling                                         | 48 |
|     |        | 6.4.5.1 Theoretisches Sampling im Rahmen des offenen Kodierens | 49 |

|     |       | 6.4.5.2   | Theoretisches Sampling im Rahmen<br>des axialen Kodierens | 150 |
|-----|-------|-----------|-----------------------------------------------------------|-----|
|     |       | 6.4.5.3   | Theoretisches Sampling im Rahmen des selektiven Kodierens | 151 |
| 7   | Schwe | eizer Jai | na-Diaspora                                               | 155 |
| 7.1 | Schwe | izer Jain | as als Diaspora-Gemeinschaft                              | 155 |
| 7.2 |       |           | nft und Reorganisation des<br>ulturellen Lebens           | 157 |
| 7.3 | Phase | 2: Verstä | irkung der Beziehungen                                    | 161 |
|     | 7.3.1 | Region    | ale Treffen – <i>Pāṭhśālās</i>                            | 166 |
|     |       | 7.3.1.1   |                                                           |     |
|     |       | 7.3.1.2   | Akşaya-tṛtīyā                                             | 172 |
|     |       | 7.3.1.3   | Interreligiöse Veranstaltungen                            | 173 |
|     | 7.3.2 | Aushar    | ndlungsprozesse auf regionaler Ebene                      | 174 |
|     | 7.3.3 |           | de des Gemeinschaftsbildungsprozesses<br>ionaler Ebene    |     |
| 7.4 | Phase |           | ierung von Identifikationsmerkmalen                       |     |
|     |       |           | Ebene                                                     | 181 |
|     | 7.4.1 | Außen     | wahrnehmung                                               | 185 |
|     | 7.4.2 | Kontak    | taufnahme                                                 | 186 |
|     | 7.4.3 | Zusam     | menkünfte auf nationaler Ebene                            | 187 |
|     |       | 7.4.3.1   | Besuche der Samaṇis                                       | 188 |
|     |       | 7.4.3.2   | Die Rolle der Samaṇis                                     | 191 |
|     |       | 7.4.3.3   | Die Rolle von Himal in Bezug auf die Samaṇis              | 192 |
|     |       | 7.4.3.4   | Mahāvīra Jayantī                                          | 194 |
|     |       | 7.4.3.5   | Dīvālī                                                    | 195 |
|     |       | 7.4.3.6   | Interreligiöse Veranstaltungen                            | 197 |
|     | 7.4.4 | Einbez    | ug der nächsten Generation                                | 197 |
|     | 7.4.5 | Einflus   | s der <i>Pāṭḥśālā-</i> Gruppe auf die                     |     |
|     |       | Gemei     | nschaftsbildung und umgekehrt                             | 198 |

|      | 7.4.6   |          | ndlungsprozesse und (religiöse)<br>ormationen auf nationaler Ebene                      |
|------|---------|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
|      |         | 7.4.6.1  | Vom strömungsübergreifenden zum universellen Jainismus                                  |
|      |         | 7.4.6.2  | ›Jaina-Sein‹ – Kollektive Jaina-Identitäten 207                                         |
|      |         | 7.4.6.3  | Individuelle Jaina-Identitäten208                                                       |
|      |         | 7.4.6.4  | Individualisierung der Religionsausübung in Bezug auf die individuellen Identitäten 217 |
|      |         | 7.4.6.5  | Strategien des Wissenserwerbs in der Diaspora                                           |
|      | 7.4.7   |          | nierende Bedingungen –                                                                  |
|      |         | Verschi  | edene Autoritäten222                                                                    |
|      | 7.4.8   |          | ationale Beziehungen der Schweizer                                                      |
|      |         | -        | 224                                                                                     |
| 7.5  |         |          | sung der nationalen Jaina-<br>226                                                       |
|      | 7.5.1   |          | on und Akkulturation der<br>eration227                                                  |
|      | 7.5.2   | Univer   | seller Jainismus                                                                        |
|      | 7.5.3   |          | erter Zugang zu Wissen                                                                  |
|      | 7.5.4   |          | ation und Fehlen einer formalen                                                         |
|      |         | Organi   | sationsstruktur231                                                                      |
| 8    | Groun   | nded Tl  | neory                                                                                   |
| 8.1  | Die So  | chweizer | Jaina-Gemeinschaft im Vergleich233                                                      |
| 8.2  | Faktor  | en der C | Gemeinschaftsauflösung                                                                  |
| 9    | Fazit   | und Au   | sblick 239                                                                              |
| 10   | Biblio  | ographie | 243                                                                                     |
| 11   | Gloss   | ar       | 271                                                                                     |
| 12   | Anha    | ng       |                                                                                         |
| 12.1 | Leitfac | den Deu  | tsch                                                                                    |

| 12.2 | Leitfaden Englisch                                                      |
|------|-------------------------------------------------------------------------|
| 12.3 | Schriftlicher Fragebogen (Deutsch) für migrierte Personen               |
| 12.4 | Schriftlicher Fragebogen (Englisch) für migrierte Personen284           |
| 12.5 | Schriftlicher Fragebogen (Deutsch) für in der Schweiz Aufgewachsene285  |
| 12.6 | Schriftlicher Fragebogen (Englisch) für in der Schweiz Aufgewachsene286 |
| 12.7 | Ausschnitt aus einer E-Mail von A. Zeugin (März 2012)287                |
| 12.8 | Wegleitung für Beherbergung der Samanis288                              |
| 12.9 | Ergebnisse der Online-Umfrage289                                        |

## Abbildungsverzeichnis

| Abbildung 1: | Untergruppen der Jaina-Traditionen nach Flügel (2012a).            | 11  |
|--------------|--------------------------------------------------------------------|-----|
| Abbildung 2: | Deutsche Jaina-Forschende                                          | 30  |
| Abbildung 3: | Darstellung des offenen Kodierens<br>mit MAXQDA (Interviews I1-I4) | 138 |
| Abbildung 4: | Angewandtes Kodierparadigma; erstellt mit MAXQDA                   | 142 |
| Abbildung 5: | Memo aus dem Forschungstagebuch                                    | 147 |
| Abbildung 6: | Materiale Grounded Theory                                          | 153 |
| Abbildung 7: | Zugehörigkeit zu einer Strömung –<br>Selbstbeschreibung            | 216 |

## **Tabellenverzeichnis**

| Tabelle 1:  | Teilnahme an Veranstaltungen                            | 125 |
|-------------|---------------------------------------------------------|-----|
| Tabelle 2:  | Anzahl veröffentlichter Beiträge in der Google-Gruppe   | 129 |
| Tabelle 3:  | Aktivste Autoren/innen von Beiträgen                    |     |
| Tabelle 4:  | Protokollierte Feiern                                   | 136 |
| Tabelle 5:  | Dimensionalisieren von Kategorien                       | 140 |
| Tabelle 6:  | Angewandtes Kodierparadigma                             | 143 |
| Tabelle 7:  | Regionale Treffen der Westschweizer<br>Jainas 2008–2013 | 163 |
| Tabelle 8:  | Pāṭhśālās                                               | 164 |
| Tabelle 9:  | Feiern zu <i>Paryuṣaṇa</i>                              | 171 |
| Tabelle 10: | Feiern zu Gaņeśa-Catūrthi                               | 173 |
| Tabelle 11: | Übersicht der Treffen der Schweizer<br>Jainas 2008–2019 | 182 |
| Tabelle 12: | Besuche der Samaṇīs                                     |     |
| Tabelle 13: | Feiern zu Mahāvīra Jayantī                              |     |
| Tabelle 14: | Feiern zu <i>Dīvālī</i>                                 |     |
| Tabelle 15: | Interreligiöse Veranstaltungen                          |     |

## Abkürzungsverzeichnis

B (Zahl) Befragte/r

COJS Centre of Jaina Studies

D-CH Deutschschweiz

D-CH J. Deutschschweizer Jainas

FIU Florida International University

GG Google-Gruppe

GTM Grounded-Theory-Methodologie

I Interviewerin
I (Zahl) Interviewnummer

Interrelg. interreligiös

IoJ Institute of Jainology

JAINA Federation of Jain Associations in

North America

JVB Jain Vishva Bharati

SOAS School of Oriental and African Studies

T (Zahl) Transkript-Nummer v. u. Z vor unserer Zeit W-CH Westschweiz

W-CH J. Westschweizer Jainas

YJUK Young Jains United Kingdom

### 1 Einleitung

Der Jainismus entstand Ende des 6. Jahrhunderts v. u. Z. im Gebiet der heutigen indischen Bundesstaaten Bihar und Uttar Pradesh, so von Rospatt (1998, 506). Ausgelöst durch eine Hungersnot fand gemäß Long (2009, 20) ab dem 5. Jahrhundert v. u. Z. eine erste geografische Ausbreitung des Jainismus in den Süden und Nordwesten Indiens statt. Ab Ende des 19. Jahrhunderts u. Z. migrierten Jainas laut Jain (2011, 88) als Arbeitskräfte in andere Länder innerhalb des britischen Herrschaftsgebiets, insbesondere aber nach Ostafrika. Durch die Unabhängigkeitsbestrebungen afrikanischer Länder wie Uganda, Tansania und Kenia und die damit zusammenhängende anti-britische Stimmung begann gemäß Banks (1991, 242) nach dem Zweiten Weltkrieg eine Auswanderungswelle von Jainas in die USA und nach Großbritannien. Heute leben nach Vekemans (2015, 110) rund 250'000 Jainas in der Diaspora.

Seit den 1970er Jahren wohnen Jainas nachweislich auch in der Schweiz. Es ist davon auszugehen, dass heute ungefähr 25 bis 30 Jaina-Familien, also rund 120 Jainas, in der Schweiz wohnhaft sind.

Während es Publikationen über die Jaina-Diaspora in Nordamerika, England oder Belgien gibt, standen die Schweizer Jainas bis jetzt noch nicht im Zentrum einer umfassenden wissenschaftlichen Arbeit.

#### 1.1 Ziele und Inhalte

Mit dieser Forschungsarbeit soll ein unbekanntes und nicht untersuchtes Feld erschlossen werden. Dabei werden einerseits Gemeinschaftsbildungsprozesses (der Schweizer Jainas) beschrieben und andererseits bereits bestehende Diaspora-Theorien in Bezug auf Mög-

lichkeiten des Scheiterns von Gemeinschaftsbildungsbemühungen präzisiert.

Im Zentrum der vorliegenden Arbeit steht eine qualitative Datenerhebung über Schweizer Jainas, welche von 2012 bis Anfang 2020 durchgeführt wurde. Zu Beginn der Untersuchung standen die Bildung einer Schweizer Jaina-Gemeinschaft und die damit verbundenen religiösen Aushandlungen und Transformationen im Vordergrund. Ab 2014 wurde der Fokus der qualitativen Studie auf die Auflösung der Schweizer Jaina-Gemeinschaft gelegt. So änderte sich die anfangs offene Forschungsfrage Wie leben Jainas in der Schweiz ihre Religion aus? über Wie läuft die Formierung einer Schweizer Jaina-Gemeinschaft ab? hin zu Was führte zur Auflösung der schweizerischen Jaina-Gemeinschaft?

Am Ende dieses Buches (Kapitel 8) werden Faktoren benannt, die zur Auflösung einer (religiösen) Gemeinschaft führen können, indem die im Hauptteil dargelegten Erkenntnisse über die Entstehung und Auflösung der Schweizer Jaina-Gemeinschaft (Kapitel 7) mit derjenigen anderer Diaspora-Gemeinschaften verglichen werden. In Kapitel 6 werden die im Hauptteil verwendeten Daten, welche u. a. durch qualitative Leitfadeninterviews, teilnehmende Beobachtungen und durch die Auswertung von Online-Plattformen erhoben wurden, beschrieben und analysiert. Die Daten wurden anhand der pragmatistischen Grounded-Theory-Methodologie, wie sie Strauss und Corbin (2010) definieren, gesammelt und ausgewertet, weshalb die dieser Methode zugrunde liegenden erkenntnistheoretischen Annahmen im Kapitel 5 dargelegt werden. Da es sich bei den Schweizer Jainas um eine Diaspora-Gemeinschaft handelt, werden verschiedene Theorien der Diaspora-Forschung in Kapitel 4 diskutiert. Hierbei wird ein Hauptaugenmerk auf Theorien über die Gemeinschaftsbildungen in der Diaspora sowie auf die damit einhergehenden Entwicklungen gelegt. Des Weiteren werden der aktuelle Forschungsstand sowie die Forschungsgeschichte des Jainismus (Kapitel 3) beschrieben. Da sich die Schweizer Jainas in den Interviews und den Treffen immer wieder auf jainistische Theorien bezogen, werden diese im Kapitel 2 besprochen. Dabei wird auf die jainistische Lehre, Feiertage und die geschichtlichen Hintergründe, welche zur Entstehung unterschiedlicher Strömungen geführt haben, eingegangen.

#### 1.2 Transliteration

Die ältesten jainistischen Schriften wurden laut Pániker (2010, 17) in verschiedenen Dialekten des Prakrits (prākrta) verfasst, wie z. B. in semi-Magadhi (ardha-māgadhī) oder später in Shauraseni (śaūrasenī) und Maharashtri-Jaina (mahārastrī-jaina). Ab dem 6. und 7. Jh. u. Z. wurden die Schriften Pániker zufolge hauptsächlich in Sanskrit geschrieben. Modernen Sprachen wie Gujarati (gujarāti), Hindi (hindī), Maharashtri (mahārāstrī), Tamil (tamil) oder Kannada (kannada) sei man offen gegenübergestanden, weshalb spätere Texte in diesen Sprachen verfasst wurden. Im Folgenden wird zugunsten der Einheitlichkeit eine Sanskrit-Nomenklatur verwendet, wie dies Pániker (2010, 17f.) vorschlägt, und Sanskrit-Begriffe kursiv gehalten.<sup>1</sup> Eine Ausnahme bilden Begriffe, welche über gängige deutsche Entsprechungen verfügen, wie z. B. Hindie oder Prakrite. Bei diesen eingedeutschten Wörtern wird nur bei der ersten Verwendung die Transliteration des Sanskrits angegeben und danach ausschließlich die deutsche Schreibweise verwendet. Eine weitere Ausnahme bilden Personennamen, Feste, Namen von Zusammenkünften, (religiöse) Titel, Ordensnamen oder auch Strömungen, welche, entgegen dem Gebrauch im Sanskrit und zugunsten der deutschen Sprache, mit großen Anfangsbuchstaben geschrieben werden. Zudem werden eingetragene Markennamen übernommen und nicht mit der Sanskrit-Umschrift versehen.

Wie es im angelsächsischen Raum üblich ist, wird bei Sanskrit-Pluralformen ein -s angehängt, obwohl dies im Sanskrit grammatikalisch falsch ist. Diese Pluralform wird auch in dieser Arbeit verwendet. Stehen Sanskrit-Wörter im Deutschen in einem Genitiv, dann wird auch ein -s angehängt, obwohl dies nicht dem Sanskrit entspricht.

Im gesprochenen Sanskrit (oder auch bei bestimmten indischen Dialekten wie Gujarati) bleibt der kurze Inlaut -a- oder die Endsilbe -a eines Begriffs laut Long (2009, X) oft stumm. So wird aus *Mahāvīra* z. B. *Mahāvīr*. Da auf eine phonetische Schriftweise verzichtet wird, werden die -a in der Sanskrit-Umschrift ausgeschrieben, so wie es Long vorschlägt. Begriffe indischer Herkunft werden kur-

<sup>1</sup> Sanskrit-Begriffe sind im Kapitel 11 aufgeführt.

siv gehalten und sind im Glossar mit ihrer entsprechenden deutschen Bedeutung aufgeführt.

# 2 Grundlegende Konzepte des Jainismus

Zu Beginn dieses Kapitels wird der Begriff Jainismus, wie er in der vorliegenden Arbeit verwendet wird, hergeleitet, um danach auf die historischen Hintergründe sowie die Lehre des Jainismus einzugehen. Eine Auswahl an Aspekten und Konzepten, welche sich im Rahmen der qualitativen Untersuchung als relevant für die in der Schweiz lebenden Jainas herausgestellt haben, werden erläutert. Dabei wird jedoch nicht der Anspruch erhoben, einen vollständigen Einblick in den Jainismus zu gewähren. Dafür empfehlen sich u. a. die Standardwerke von Dundas (2002a), Long (2009)<sup>1</sup> und Pániker (2010).

#### 2.1 Begriffsdefinitionen

Die etymologische Herleitung des Begriffs 'Jaina' oder 'Jainismus' führt zum Sanskrit-Begriff 'jina'. Unter 'jinas' versteht man Menschen, welche es geschafft haben, sämtliche Gefühle wie Anhaftung, Neid, Gier etc. zu überwinden und die Befreiung aus dem Wiedergeburtenkreislauf zu erreichen, so Dundas (2002a, 3). Das Wort 'jina' kann laut Nyāyavijaya (1998, 1) wiederum auf die Sanskrit-Begriffswurzel 'ji' zurückgeführt werden, was so viel wie 'besiegen' bedeutet. Das Besiegen bezieht sich dabei auf Gefühle oder Anhaftungen. Ein/e Jaina ist demzufolge eine Person, die denen folgt, welche die Anhaf-

Bei Long (2009, xiv) ist eine kritische Lektüre unabdingbar, da er es als seine Aufgabe ansieht, »die wahre und heutzutage überaus relevante Jaina-Lehre weiterzuverbreiten und zu verteidigen«. Gleichwohl bietet das Buch einen umfassenden Einblick in den Jainismus.

tungen besiegt und deshalb die Befreiung aus dem Wiedergeburtenkreislauf erreicht haben.

Aufgrund der Wortwurzel 'ji', welche dem Begriff Jainismus zugrunde liegt, müsste in der deutschen Sprache eigentlich von Jinismus und Jaina gesprochen werden, was in älteren deutschen Quellen laut Schubring (1995, 3) auch der Fall war. Da sich aber die Begrifflichkeiten Jaina und Jainismus in der Literatur durchgesetzt haben, werden im Folgenden diese Begriffe verwendet.

Es lässt sich nicht klar eruieren, ab wann der Begriff 'Jaina' benutzt wurde, um einen spezifischen religiösen Weg zu beschreiben. Laut Dundas (2000b, 3) geschah dies wohl in den ersten Jahrhunderten u. Z. Der Begriff 'Jaina' war viele Jahrhunderte ausschließlich eine Fremdbeschreibung. So wurde er bspw. in der europäischen Literatur laut Flügel (2005, 3–5) von portugiesischen und deutschen Reisenden und Missionaren im späten 17. und frühen 18. Jahrhundert verwendet. Der Gebrauch von 'Jaina' als Selbstdefinition ist laut ihm eine Entwicklung der jüngeren Zeit und ungefähr seit dem 19. Jahrhundert gebräuchlich.

#### 2.1.1 Verwendung des Begriffs Jainismus«

Unter Jainismus werden, analog zu Dundas (2002a, 7), die unterschiedlichen Ebenen verstanden, welche im Sanskrit-Begriff samskritienthalten sind, so z. B. Kultur, Zivilisation oder eine eigenständige Jaina-Lebensweise. Eine Jaina-Lebensweise ist gemäß ihm unabhängig, kohärent und in sich geschlossen. Dennoch könne sie zuweilen mit der konzeptuellen Welt, von der sie umgeben ist, interagieren und sich überschneiden. Dabei biete sie ein unverwechselbares, moralisches Universum, in dem Individuen funktionieren und sich entwickeln können. Zudem umfasse dieses Universum diverse miteinander verbundene Bereiche, wie z. B. das Studium von heiligen Texten, das Mönchsleben der asketischen Gemeinschaft, die unterschiedlichen Strömungen, das Fasten und die Geschäftstätigkeiten der Laien<sup>2</sup>,

<sup>2</sup> Da ›Laie‹ als geschlechtsabstrakte Personenbezeichnung gilt und m\u00e4nnliche und weibliche Laien umfasst, wird im Folgenden jeweils nicht explizit von

Rituale, Feste und religiöse Hingabe. Des Weiteren wird im Folgenden unter dem Begriff Jainismus die Summe aller Praktiken und religiösen Überzeugungen der Menschen verstanden, welche sich selbst über die Jahrhunderte als Jainas bezeichnet haben, wie dies Cort (2002c, 65) vorschlägt. Dabei wird laut Cort (2000b, 166) nicht von einem statischen Konstrukt ausgegangen, sondern von einer dynamischen Auffassung von Jainismus, nämlich so wie der Begriff durch Jaina-Gemeinschaften und -Individuen im Laufe der Zeit verkörpert und definiert wurde.

## 2.1.2 Verwendung des Begriffs >Religion« in Zusammenhang mit dem Jainismus

Aufgrund des Diskurses, was Religion ist und inwiefern man dieses Konzept in einem außereuropäischen Kontext verwenden kann,<sup>3</sup> wird in dieser Arbeit unter dem Begriff >Religion \( der emische Sanskrit-Begriff samaya verstanden, so wie ihn der Jaina-Mönch Somadeva Suri laut Lath (1991a, 23) im 10. Jahrhundert verwendet hat. Somadeva Suri hat samaya sowohl als Synonym von dharma<sup>4</sup> als auch von wahrer Religion benutzt und den Begriff samaya als Glaube definiert, wie Lath (1991a, 23) ausführt. Unter samaya versteht dieser eine spezifische Auffassung von Überzeugungen, Lehren, Praktiken, Ritualen, Pflichten und Verhaltensnormen. Laut Somadeva Suri sei der einzig wahre Weg zum *moksa* (Befreiung) der Jaina-Weg, welchen dieser auch Jaina-samaya nennt. Alle, die dem Jaina-samaya folgen, seien samayis, was sowohl die Laien als auch die Asketen/innen umfasst. In diesem Sinne wird in der vorliegenden Arbeit der Begriff ›Religion‹ verstanden, ohne aber die wertende emische Konnotation, dass der Jainismus die ›wahre Religion‹ sei, zu übernehmen. Davon ausgenommen sind aber die Aussagen von Interviewpartner/innen. So sprach beispielsweise ein Interviewpartner im Zusammenhang mit dem Jainis-

männlichen und weiblichen Laien gesprochen.

<sup>3</sup> Vgl. dazu Neubert (2016) und Schlieter (2010).

<sup>4</sup> Über den Begriff >dharma< im Jainismus vgl. auch Qvarnström (2004).

mus von »religion«.<sup>5</sup> Bei der Auswertung von Interviewsequenzen soll aus diesem Grund nicht die oben dargelegte Religionsdefinition übernommen werden, sondern vielmehr die Frage im Zentrum stehen, wie die in der Schweiz lebenden Jainas ›Religion‹ definieren.

#### 2.2 Historischer Abriss

Die genaue Datierung von Ereignissen aus der Jaina-Geschichte ist laut Wiley (2004, xxix) vor dem 8. Jahrhundert v. u. Z. schwierig. So habe z. B. Pārśvanātha, der 23. Tīrthaṅkara<sup>6</sup>, 250 Jahre vor Mahāvūra<sup>7</sup> gelebt, also ungefähr um 950–850 v. u. Z. Jedoch gibt es bereits Uneinigkeit darüber, wann genau Mahāvūra gelebt haben soll. Laut den Śvetāmbaras habe Mahāvūra, der 24. Tīrthaṅkara, von 599–527 v. u. Z. gelebt, während die Digambaras dessen Lebenszeit auf 582–510 v. u. Z. datieren. Fest stehe, dass es gesicherte historische Belege für seine Existenz und (vereinzelte) für diejenige von Pārśvanātha gibt und dass Mahāvūra als Zeitgenosse von Siddhārtha Gautama, dem historischen Buddha und Begründer des Buddhismus, verortet werden kann.<sup>8</sup>

*Mahāvīra* wurde laut Folkert (1993, 4) im Nordosten Indiens geboren und verließ mit dreißig Jahren die *kṣatriya varṇa*<sup>9</sup>, um Asket zu

<sup>5</sup> Er sagte: »Jainism is just not a religion, but it's a way of living life.« (GG 09.06.2012.) Vgl. dazu Kapitel 7.4.6.1.

<sup>6</sup> Ein *Tirthankara* ist eine Person, die die Allwissenheit erreicht und die jainistische Lehre gelehrt hat.

<sup>7</sup> Mahāvīra bedeutet ›der große Held‹, vgl. dazu auch von Glasenapp (1984, 23).

Zwischen dem Jainismus und dem Buddhismus gibt es einige Gemeinsamkeiten: So lehnen laut Granoff (2000, 158f.) beide Religionen die Autorität der Veden ebenso wie die Vormachtstellung des Sanskrits bei der Verfassung religiöser Texte ab. Beide hätten des Weiteren über ihre eigenen religiösen Texte verfügt, welche in einer Umgangssprache verfasst waren und deren Autorität durch die Verfasser, welche allwissend gewesen sein sollen, bestätigt wurden. Zudem hätten sich beide Religionen gegen das vedische Ritual der Tieropferungen und gegen die hierarchischen Strukturen der brahmanischen Gesellschaft gewehrt.

<sup>9 ›</sup>Farbe‹; oft als ›Kaste‹ übersetzt. Es gibt vier varṇas: die brāhmana, kṣatriya, vaiśya und śūdrā varṇa. Zur kṣatriya varṇa gehören klassischerweise Krieger, Fürsten und Könige.

werden. Für mehr als zwölf Jahre habe er der Welt entsagt. Am Ende dieser Zeit habe er die Allwissenheit erreicht und begonnen, sein Wissen zu lehren. *Mahāvīra* ging u. a. aufgrund der Idee der Besitzlosigkeit nackt umher. Nach jainistischer Auffassung hat *Mahāvīra* zum Zeitpunkt seines Todes (und seines Eintritts ins *mokṣa*, wie Jainas glauben) eine um die 100'000 Menschen starke Gefolgschaft gehabt. Nach dem Tod von *Mahāvīra* hätten die engsten en und ältesten Schüler die Lehre weiterverbreitet. Laut Dundas (2002a, 19) wird *Mahāvīra* außerhalb von Indien oft als der Gründer des Jainismus angesehen. Aus Sicht der Jainas sei *Mahāvīra* aber vielmehr ein Lehrer in einer Reihe von vielen, die dieselbe Wahrheit verkündet haben. Einige Jahrhunderte nach dem Tod von *Mahāvīra* kam es zur Spaltung der Jaina-Gemeinschaft.

#### 2.2.1 Entstehung der Strömungen

Im Jainismus gibt es zwei Hauptströmungen, die Digambaras und Śvetāmbaras, welche sich wiederum in Untergruppen teilen. 80 % der Jainas gehören heute den Śvetāmbaras an, so Long (2009, 20). Er führt aus, dass sich laut der Digambara-Auffassung die Trennung zwischen den beiden Gruppen ungefähr zweihundert Jahre nach dem Tod von Mahāvīra ereignet habe. Zum damaligen Zeitpunkt sei die Jaina-Gemeinschaft im nordöstlichen Gebiet des heutigen Indiens zentriert gewesen, da Mahāvīra dort gelebt und gelehrt hat. Aufgrund einer Hungersnot habe sich die Gemeinschaft gespalten, wobei eine Gruppe nach Nordosten (Śvetāmbara) und eine andere (Digambaras) in den Süden des heutigen Indiens geflohen sei. Erst nach vielen Jahren der örtlichen Isolation seien die beiden Gruppen wieder zusammengekommen, wobei sich unterschiedliche Entwicklungen bemerkbar machten. So sei der südlichen Gruppe (Digambaras) z. B. aufgefallen, dass die Asketen/innen der andere Gemeinschaft (Śvetāmbaras) neu Kleider tragen, wie Long (2009, 19) ausführt. Diese Aussagen stehen in einer Digambara-Tradition, da versucht wird, die Praxis des asketischen Kleidertragens als eine neue und dadurch aus ihrer Sicht verfälschte Praxis zu diffamieren. Es ist jedoch auffällig, dass laut den Digambaras die Trennung nicht aufgrund von inhaltlichen Streitigkeiten stattfand, sondern aufgrund einer Hungersnot und der damit einhergehenden örtlichen Trennung. Bis heute sind die *Digambaras* gemäß Long (2009, 19) eher im Süden und die *Śvetāmbaras* im Nordwesten des heutigen Indiens verbreitet. Laut Flügel (2016, 28) kann die Trennung der beiden Strömungen auf ca. 466 v. u. Z. datiert werden, als in *Valabhī* ein Konzil abgehalten wurde, an welchem ausschließlich Mönche der *Śvetāmbara*-Tradition teilgenommen haben und der *Śvetāmbara*-Kanon festgelegt wurde. Dieses Konzil gilt in der Forschung als offizielle Trennung zwischen den *Śvetāmbaras* und den *Digambaras*, da eine klare Separation zwischen den Anwesenden (*Śvetāmbaras*) und den Nichtanwesenden (*Digambaras*) stattgefunden hat.

Die Unterschiede der beiden Gruppen können anhand konkreter Aspekte aufgezeigt werden. So werden die Śvetāmbaras Weißgekleidete« und die Digambaras >Himmels-gekleidete« genannt. Dies geht laut Cort (1991, 657) auf die jeweiligen Asketen/innen zurück. Śvetāmbara-Mönche und -Nonnen tragen weiße Kleidung, während die Digambara-Asketen nackt umherziehen. Am Erscheinungsbild der religiösen Spezialisten/innen zeigt sich einer der Hauptstreitpunkte der beiden Traditionen: Laut den Digambara-Asketen/innen ist die Besitzlosigkeit eine Voraussetzung, um die Erlösung zu erlangen, weshalb sie gänzlich auf Kleidung verzichten, wie dies Mahāvīra auch tat, so Dundas (2002a, 45-51). Die Śvetāmbara-Asketen/innen würden Kleidung hingegen nicht als Besitz sehen. Laut ihnen müsse die Nacktheit vielmehr metaphorisch verstanden werden. Ihrer Meinung nach seien Asketen/innen nämlich dann nackt, wenn sie einen reinen Geist haben. Die Digambaras kritisieren einen weiteren Aspekt des Besitzes bei den Śvetāmbara-Asketen/innen, da diese über eine Essensschale für das Sammeln von Nahrungsspenden verfügen, wie Dundas (2002a, 45-51) ausführt. Im Gegensatz dazu würden die Digambara-Asketen/innen ihre Nahrung bei der Anhängerschaft mit den bloßen Händen einsammeln. Während die Digambaras den Śvetāmbaras vorwerfen, dadurch das Gelübde der Besitzlosigkeit zu verletzen, verteidigen sich Śvetāmbaras folgendermaßen: Das Einsammeln der Nahrung ohne Schale verursache laut ihnen die schlimmste Eventualität, nämlich himsā, indem durch die Finger Essensreste auf den Boden fallen, wodurch Insekten angelockt und getötet werden können. Ein weiterer Unterschied zwischen den Digambaras und den Śvetāmbaras liegt laut Jaini (1991a, 1f.) in der Stel-

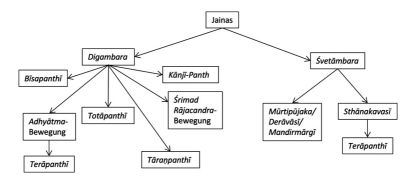


Abbildung 1: Untergruppen der Jaina-Traditionen nach Flügel (2012a).

lung der Frauen. So sei es innerhalb der *Digambaras* als Frau nicht möglich, das *mokṣa* zu erreichen, da Frauen (und somit auch Asketinnen) bedeckt sein müssen und die Nacktheit, respektive die Besitzlosigkeit, bei den *Digambaras* eine Voraussetzung für die Befreiung ist. Die unterschiedliche Auffassung bzgl. der Befreiung von Frauen zeigt sich auch am Beispiel von *Mallinātha*, dem 19. *Tīrthaṅkara*. Während die *Digambaras* gemäß Dundas (2002a, 21, 56) überzeugt sind, dass es sich dabei um einen Mann handeln muss, da er die Erweckung erreicht habe, sind die Śvetāmbaras der Meinung, *Mallinātha* sei eine Frau namens Mallī gewesen. Aus den beiden Strömungen (Śvetāmbaras und *Digambaras*) haben sich im Laufe der Zeit weitere Untergruppen gebildet. 11

#### 2.2.2 Unterteilungen der Śvetāmbaras und Digambaras

Die Śvetāmbaras kann man laut Long (2009, 20) in drei Untergruppen einteilen, die Mūrtipūjaka (auch Derāvāsī oder Mandirmārgī genannt), Sthānakvasī und die Terāpanthī, wobei die Hälfte der Śvetāmbaras auf

<sup>10</sup> Laut dem Jainismus erscheinen pro Zeitperiode 24 Tirthankaras. Vgl. dazu Kapitel 2.3.1.

<sup>11</sup> Vgl. dazu Abbildung 1.

die Mūrtipūjāka entfällt. <sup>12</sup> Die Sthānakvasī- und Terāpanthī- Jainas, welche innerhalb der Śvetāmbaras eher jüngeren Datums sind, unterscheiden sich sowohl von den Mūrtipūjākas als auch von den Digambaras in Bezug auf die Statuenverehrung. So würden Mūrtipūjaka-Laien Bilder oder mūrtis von den Tīrthankaras in pūjas verwenden und verehren, was sich bereits in ihrem Namen zeigt. <sup>13</sup> Dies ist sowohl bei den Sthānakavasīs als auch bei den Terāpanthīs nicht der Fall.

Laut Long (2009, 20) ist sowohl die Strömung der Sthānakavasī als auch die der Terāpanthī durch Lonkā inspiriert, einen Śvetāmbara-Mönch, der im 15. Jahrhundert lebte. Durch das Studium der ältesten Schriften sei dieser zum Schluss gekommen, dass die Bilder- und Statuenverehrung keine Praxis des Jainismus sei – genauso wie er gemäß Flügel (2000, 48) auch die Laxheit, Protzerei und Machtorientiertheit der damaligen Asketen/innen kritisierte. Laut Flügel hat Lonkā die Verehrung von Statuen als eine Verletzung von ahimsā angesehen, da bei der Konstruktion von Tempeln, in denen die Statuen verehrt werden und pūjās stattfinden, Mikroorganismen getötet werden. Aus diesem Grund habe er die Lonkā gaccha gegründet. Es ist nach Dundas (2000b, 20) davon auszugehen, dass aus der Lonkā gaccha im 17. Jahrhundert die Sthānakavāsīs entstanden sind, wobei der Name Sthānakavāsī vom Sanskrit-Begriff »sthānaka« abstammt, was so viel wie Halle bedeutet, da die Asketen/innen ihre temporären Lager jeweils in Hallen statt in Tempeln aufschlagen.<sup>14</sup> Aus den Sthānakavāsīs sind wiederum die Terāpanthīs hervorgegangen.

Ācārya Bhikṣu, geboren 1726 in Rajasthan, ist der Gründer des Terāpanthī-Ordens, so Long (2009, 21). Er wurde gemäß Dundas (2002a, 255) durch den Sthānakavāsī Ācārya Raghunāthjī initiert und war für acht Jahre dessen Schüler. Da Ācārya Bhikṣu aber mit der laschen Ordenspraxis der Sthānakavāsī unzufrieden gewesen

<sup>12</sup> Die einzelnen Traditionen lassen sich wiederum in Untergruppen einteilen. So umfasst z. B. die *Sthānakavāsi*-Tradition 21 Orden, welche in drei Gruppen zusammengefasst werden können. Vgl. dazu Flügel (2012b, 49–141).

<sup>13</sup> Mūrtipūjāka bedeutet ›Bilder-Verehrende‹, Derāvāsī ›Tempel-Besuchende‹ und Mandirmārgī, ›diejenigen, die den Tempel-Weg verfolgen‹. Alle drei Namen beschreiben dieselbe Strömung.

<sup>14</sup> Zur Geschichte des Sthānakavāsī-Ordens vgl. auch Flügel (2003b; 2007; 2012a).

sei, habe er 1757 den Terāpanthī-Orden gegründet. 15 Über 200 Jahre später war es Ācārya Tulsī, der 1980 eine Neuerung innerhalb des Terāpanthī-Ordens einführte: Er gründete eine neue Kategorie von Asketen/innen, wie Flügel (2003a, 7) ausführt, die Samana (Mönche) und Samanī (Nonnen) genannt werden. Die Samana und Samanī seien keine vollordinierten Asketen/innen, da sie weniger Gelübde ablegten. Aus diesem Grund können sie gemäß Flügel (2003a, 7) Essen annehmen, das extra für sie gekocht wurde, Geld nutzen, Transportund Kommunikationsmittel benutzen, Schuhe verwenden, die Toiletten spülen, nachts die Wohnstätte verlassen und während längerer Zeit an einem Ort verweilen. Flügel (2012b, 976) spricht gar von einer Samani-Revolution, weil diese Neuerungen bahnbrechend waren und auch zu heftigen Kontroversen innerhalb des *Terāpanthī*-Ordens führten. Da die Samanas und Samanis reisen dürfen, sind es die einzigen Asketen/innen, welche Jainas in der Diaspora erreichen können. Heute gibt es Samanis, die u. a. am Jain Vishva Bharati (JVB) in London und New Jersey sowie an der Florida International Universitv als Lehrerinnen tätig sind.

Obwohl es weniger Digambaras als Śvetāmbaras gibt, sind auch sie in mehrere Strömungen unterteilt. Die beiden Hauptgruppen der Digambaras sind laut Long (2009, 22) die Bisapanthis und die Terāpanthis, wobei letztere nicht mit den Śvetāmbara-Terāpanthis zu verwechseln sind. Die Digambara-Terāpanthīs seien im 17. Jahrhundert u. Z. aus der Adhyātma-Bewegung entstanden. Die Blütezeit dieser Bewegung lag in der Mitte des 17. Jahrhunderts bis Mitte des 18. Jahrhunderts, als sich verschiedene Diskussionskreise von Laien mit mystischen Digambara-Texten auseinandergesetzt haben, so Wiley (2004, 24f.). Diese Diskussionskreise seien sowohl von Digambara- als auch von Śvetāmbara-Laien besucht worden, was sehr unüblich war. Dabei hätten sie einen Fokus auf innere spirituelle Transformationen anstelle von Ritualen gelegt. Wiley (2004, 25) führt Cort zitierend aus, dass die Adhyātma-Bewegung vielmehr ein strömungsübergreifender Kreis von geistig Suchenden als eine eigenständige Tradition ist, da das Ziel dieser Bewegung die philosophische Kontempla-

<sup>15</sup> Ācārya Bhikşu kritisierte, dass viele Asketen/innen permanent in einem Haus leben, über Geld verfügen und täglich von denselben Familien Essensspenden erhalten. Vgl. dazu Dundas (2002a, 255).