


Peter Trawny

Krise der Wahrheit

£ |E-BOOKS



Uber dieses Buch

Es tobt eine Riesenschlacht um die Wahrheit: Fake News,
alternative Fakten, Verschworungstheorien, Ligenpresse, Great
Reset, Geschichtsklitterung, postfaktisches Zeitalter - die
Situation ist unubersichtlich. Gibt es einen gefahrlichen
Anschlag auf die Wirklichkeit, eine Krise der Wahrheit?

Peter Trawny meint: Nein! Was wir heute erleben, ist nichts
anderes als das, was Wahrheit von Anfang an ist: eine Krise.
Denn was ist eine Krise? Eine Entscheidung auf Leben oder
Tod. Und genau das ist die Wahrheit: eine Macht, die unser
Leben in vielen Bereichen bestimmt. Folglich durchdenkt
Trawny die Rolle der Wahrheit auf den Feldern Medien, Politik,
Offentlichkeit, Kunst, Geschlecht. Denn es geht nicht ohne
Wahrheit: Wir sind Wahrheitswesen durch und durch, unser
Leben steht und fallt im Licht und im Schatten der Wahrheit.
Mit ihr entscheidet sich, was ich denke und wer ich bin.

Weitere Informationen finden Sie auf www.fischerverlage.de


https://www.fischerverlage.de/

Biografie

Peter Trawny, geboren 1964, studierte Philosophie in Bochum
und promovierte anschliefSend an der Universitat Wuppertal
uber Martin Heidegger. Nach der Habilitation lehrte er an
verschiedenen Universitaten im In- und Ausland und grundete
2012 das Martin-Heidegger-Institut an der Bergischen
Universitat in Wuppertal, dessen Leitung er seitdem innehat.
Neben verschiedenen Publikationen zu Heidegger schrieb Peter
Trawny Bucher u.a. zu den Themen Intimitat, Pop, Deutschsein
und Revolution.

Weitere Informationen finden Sie auf www.fischerverlage.de


https://www.fischerverlage.de/

Impressum

Originalausgabe
Erschienen bei FISCHER E-Books

© 2021 S. Fischer Verlag GmbH, Hedderichstr. 114, D-60596
Frankfurt am Main

Covergestaltung: KOSMOS - Buro fur visuelle Kommunikation

Abhangig vom eingesetzten Lesegerdt kann es zu
unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen
Textes kommen.

Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschutzt.

ISBN 978-3-10-491349-0

Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschutzt.

Die Nutzung unserer Werke fir Text- und Data-Mining im
Sinne von § 44b UrhG behalten wir uns explizit vor.



Hinweise des Verlags

Abhangig vom eingesetzten Lesegerdt kann es zu
unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen
Textes kommen.

Im Text enthaltene externe Links begriunden keine inhaltliche
Verantwortung des Verlages, sondern sind allein von dem
jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten. Der Verlag hat die
verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt der
Buchveroffentlichung sorgfaltig uberpruft, mogliche
Rechtsverstofse waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht
erkennbar. Auf spdtere Verdnderungen besteht Kkeinerlei
Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

Dieses E-Book enthalt moglicherweise Abbildungen. Der Verlag
kann die korrekte Darstellung auf den unterschiedlichen E-
Book-Readern nicht gewdhrleisten.

Wir empfehlen Thnen, bei Bedarf das Format Ihres E-Book-
Readers von Hoch- auf Querformat zu dndern. So werden
insbesondere Abbildungen im Querformat optimal dargestellt.
Anleitungen finden sich i.d.R. auf den Hilfeseiten der Anbieter.



Inhalt

»Es ist schwer, die [...]

Vorwort

Wahrheit zwischen uns

Was Tatsache ist, ist keine Tatsache - Teil 1

Die Wirklichkeit der Afrodite

Das Wort »Wahrheit«

Niemals keine Wahrheit

Wahrheits-Medien?

Beltracchi oder die Wahrheit des Betrugs

Zeig mir deine Wahr-Haut

Was Tatsache ist, ist keine Tatsache — Teil 2. Die

Interpretation

Vierzig Jahre Wahrheitstheater




Die Wahrheit des Testosterons

»Alle Politiker lugen«

Die Zeugin

Gesprach uber Wahrheit mit dem Astrophysiker
René Reifarth

Was Tatsache ist, ist keine Tatsache - Teil 3.
Perspektive und Affekt

Ich meine aber ...

Terror der Wahrheit

Die Logik der Luge

Seins-Fiktion in der Dichtung

Die neo-moralische Kritik des Scheins

Die Verschworung der Weisen von Zion. Eine

Ersatzwahrheit

Du und ich. Ein Brief

Frau Wahrheit




Simulationen

Aus dem Nichts

Wer zuletzt lacht, lacht am besten? — Schlusswort




»Es ist schwer, die Wahrheit zu sagen, denn es gibt zwar nur
eine, aber sie ist lebendig und hat daher ein lebendig
wechselndes Gesicht.«

Franz Kafka

»Eine absolute Wahrheit, welche fiir alle Menschen gleich
wdre und insofern keinerlei Beziehung zur Individualitdt hdtte,
kann es fiir uns Sterbliche nicht geben. «

Hannah Arendt

»All I want is the truth, just give me some truth.«
John Lennon



Vorwort

Es tobt eine Riesenschlacht um die Wahrheit: Fake News,
alternative Fakten, Verschworungstheorien, Lugenpresse, The
Great Reset, Corona-Diktatur, postfaktisches Zeitalter - die
Offentlichkeit wird erschiittert von Schlagworten und
Diskussionen um alles oder nichts. Die Situation ist
unubersichtlich. Es droht ein allgemeiner Orientierungsverlust.
Alles weist darauf hin, dass es einen gefahrlichen Anschlag auf
die Wirklichkeit gibt, eine Krise der Wahrhetit.

Diese Erscheinungen beschaftigen uns seit geraumer Zeit. Sie
sind nicht zu Ubersehen, drangen sich auf, stecken uns an. Was
— wie groteske Geschichten von einer geheimen internationalen
VerschwoOrung - vor ein paar Jahren noch als unmoglich oder
uberwunden galt, bricht wie ein beinahe vergessenes Virus aus
unsichtbaren Informationskandlen wieder hervor und vergiftet
die Gesellschaft. Man kampft dagegen an; der Streit um die
Deutungshoheit der Wahrheit ist unvermeidbar.

Einsdtze der Riesenschlacht liegen auf der Hand: Wie ist die
Klimakrise zu bewaltigen, wenn der Status wissenschaftlicher
Resultate bezweifelt wird? Wie kann ein global wirkendes Virus
eingedammt werden? »Kann man den Klimaforschern
glauben?« und »Sagen uns die Virologen die Wahrheit?« sind



eigentlich unmogliche Fragen - jedenfalls solche, die vom
tatsachlichen Problem ablenken. Der Naturwissenschaft liegen
Regeln zugrunde, die alle kennen konnen und wenig Anlass zu
Misstrauen bieten. Die Frage wdre also, warum man diese
Regeln zu ignorieren versucht.

Was wahr ist und was falsch, scheint sich also nicht in
Erkenntnissen und Argumenten zu bezeugen, sondern in
Interessenskampfen ausgefochten zu werden. Aus der
Geschichte ist bekannt, dass die Sieger die Wahrheit
festschreiben; heute haben nicht wenige den Eindruck,
machtige Institutionen steuerten, was als wahr und wirklich zu
gelten habe. Die moderne Gesellschaft, ein Darknet
unsichtbarer Machenschaften? Die wichtigen Dinge geschehen
hinterricks?

Eine dieser scheinbar unpersonlichen Institutionen sind die
Massenmedien, zu denen auch die sozialen Medien gehoren.
Niemals in der Geschichte der Menschheit verfliigte eine
wirklichkeitsbildende Institution uUber so viel Macht und
Einfluss wie sie. Die Medien sind der Raum, in dem die
Riesenschlacht beinahe ausschliefdlich stattfindet. Diese
Offentlichkeit spielt fiir unser Verstindnis von Wahrheit und
Wirklichkeit eine grofse Rolle. Kein Leben mehr ohne Medien.
Sie sind die eigentlichen Lebensmittel: Es leuchtet kaum noch
ein, sie nicht konsumieren zu wollen. [1]

Darum kann eine drastische Verwirrung unseres
offentlichen Verhaltnisses zu Wahrheit und Wirklichkeit tiefe
Einschnitte und Umbriche in unserer funktionstiichtigen



Gesellschaft hinterlassen. Was wahr ist und wirklich, was
tatsachlich existiert, und was unwahr und unwirklich, was es
nur scheinbar gibt — diese Unterscheidung gehort zur conditio
humana, zur grundlegenden Ausrichtung unseres Daseins.
Doch so klar, wie der Unterschied von wahr und falsch in der
Theorie auch sein mag, so vieldeutig wird er in der Praxis.

An der Schnittstelle zu den Medien kann man namlich
fragen, ob wir iberhaupt eine Offentlichkeit wollen, in der
nichts als die Wahrheit herrscht: Wollen wir eine Wahrheits-
Gesellschaft? Oder miussen wir nicht anders fragen, wie viel
Wahrheit eine Gesellschaft zu ertragen vermag? Wollen wir
wissen, wie die moderne Gesellschaft in Wirklichkeit
funktioniert, welche sozialen Unterschiede sie produziert und
als gerechtfertigt gelten lasst? Wollen wir verstehen, wie die
Medien in diesem gnadenlosen Spiel mitspielen? Vielleicht lebt
die Gesellschaft mehr von Unwahrheit als von Wahrheit.

Damit hangt eine weitere Frage zusammen: Wie waére es,
wenn Politikerinnen demnaéchst tatsachlich anfangen wiirden,
im Namen der Wahrheit zu sprechen und zu entscheiden?
Wenn sich die Parteien auflosten und eine Wahrheits-
Regierung an die Macht kdme? Wie sdhe eine Politik der
Wahrheit aus? Die Antwort liegt nahe — bereits im 19. und
20. Jahrhundert haben totalitdre Herrschaftssysteme im Namen
der Wahrheit operiert. Eine Politik der Wahrheit konnte auf ein
Terrorregime hinauslaufen. Ist darum etwa eine menschliche
Politik keine der Wahrheit? Womaoglich nicht. Aber was ist sie
dann?



Neben diesen Wahrheits-Fragen, die unser Leben in der
Offentlichkeit betreffen, gibt es auch solche, die einzig und
allein uns selbst beschéaftigen. Sie beunruhigen uns in unserer
Intimitat. Deshalb konnen sie nicht im Kontext von
Erkenntnissen und Argumenten diskutiert werden. Denn unser
Selbstverhaltnis bewegt sich nicht selten auflerhalb dieser
Formen des Intellekts. Was ich brauche, wen ich begehre, was
ich liebe - all das entzieht sich den politischen und moralischen
Kriterien, die die Offentlichkeit beherrschen. Und wenn
irgendwo, dann beginnt dort die religiose Wahrheit. Diese stellt
sich in Kunstwerken oder in Dichtungen dar.

Uberhaupt spielt die Wahrheit auch fiir die Kunst eine grofRe
Rolle — und zwar in mehrfacher Hinsicht. Einmal ist es offenbar
wichtig, dass Kunstwerke echt sind, dass sie tatsachlich von
dem Kiunstler stammen, der sie signiert hat. Dann wollen wir
die Kunst als eine Moglichkeit betrachten, uns von Tatsachen
eines harten und hasslichen Lebens im Kampf ums Dasein
abzulenken. Manche meinen sogar, dass Kunstwerke die
Wahrheit auf einzigartige Weise verkorpern. Zeigt nicht
Picassos Guernica die Schrecken des Krieges besser als jede
historische Abhandlung?

Schliefdlich gehort auch die Frage nach dem eigenen
Geschlecht zur Riesenschlacht. Wie erscheine ich mir und den
anderen mit meinem Korper? Fasse ich den Mut, aus der
biologisch fixierten Binaritat des biologischen Geschlechtes
(sexus) auszubrechen und mein eigentliches Geschlecht
(gender) anders zu bestimmen? Fiihle ich mich bewogen, mein



biologisches Geschlecht mittels eines operativen Eingriffs zu
andern? Sehe ich mich mit meinem Korper sexistischen und
rassistischen Diffamierungen ausgesetzt? Identitatspolitische
Entscheidungen spielen eine immer grofsere Rolle; die Denk-
und Lebensfigur der Identitdt aber hat mit der Wahrheit zu
tun.

L

Massenmedien summen wie Bienenkorbe, eine aufgeregte
Debatte jagt die andere. Es sieht so aus, als wurde unsere Zeit
alle Anzeichen einer Krise der Wahrheit aufweisen. Aber wann
ware die Wahrheit jemals keine Frage gewesen? Wann war
jemals selbstverstandlich, was wahr und falsch, was wirklich
und unwirklich ist? Haben nicht Menschen zu allen Zeiten nicht
nur Wahrheiten, sondern auch die Wahrheit problematisiert,
stand nicht die Wahrheit mit ihren Wahrheiten immer zur
Entscheidung?

Tatsachlich — was wir heute erleben, ist nichts anderes als
das, was Wahrheit von Anfang an ist: eine Krise. Und was ist
eine Krise? Gemafs der Herkunft des Wortes aus der Medizin:
eine Entscheidung auf Leben oder Tod. Genau das aber ist die
Wahrheit: eine Macht, die unser Leben in virulenten Bereichen
bestimmt. Wahrheit ist lebens- und todeswichtig. Es ist
unmoglich, ohne Wahrheit und den mit ihr verbundenen, zum
Teil auch ganz alltaglichen Fragen zu existieren. Wie will ich
mich hier und jetzt verhalten? Wohin mochte ich verreisen?
Begehre ich Dich? - alles Fragen, die uns sozusagen die



Wahrheit stellt. Dann aber ist sie niemals nur eine theoretische
oder logische Frage. Das ist sie auch - aber in ihrer
Vieldeutigkeit unermesslich viel mehr: Mit ihr entscheidet sich,
was ich denke, wie ich lebe und wer ich bin.

Dann ist die Krise der Wahrheit die Wahrheit der Krise. Diese
Denkfigur — ist es nur eine Denkfigur? — durchdringt sich
wechselseitig und ergibt einen Kreis, aus dem es fiir uns keinen
Ausweg gibt. Wir sind Wahrheitswesen durch und durch, unser
Leben steht und fallt im Licht und im Schatten der Wahrheit.
Sie ist Grund und Anlass dafiir, dass wir philosophieren: Die
Wahrheit fordert uns heraus, tiber sie nachzudenken. Die
Notwendigkeit, das, was uns begegnet, zu bejahen oder zu
verneinen, es zu begehren oder zu verabscheuen, ist ohne
Wahrheit nicht zu verstehen. Sie bringt uns dazu, diese
Unterscheidungen zu machen, sie zu leben. [2]

So wie die Wahrheit kritisch ist, sind wir ihre Kritiker, ihre
Verneiner und Bejaher. Wer sich mit der Geschichte der
Philosophie beschéftigt, sie vielleicht studiert, der oder die wird
schnell merken, dass uber die Wahrheit selbst, iiber ihr Wesen
oder ihren Charakter, keine Ubereinstimmung herrscht. Die
Riesenschlacht um die Wahrheit - sie wogt selbst noch
zwischen Philosophen und Philosophinnen hin und her. Das
liegt offenbar daran, dass die Wahrheit kein blof8 zu
beschreibender Gegenstand ist. Was Wahrheit ist, entscheidet
sich mit uns.

Wahrheits-Krise — Zeit und Ort meines Lebens, an denen sich
erst zeigt, was Wahrheit ist und wer ich bin. Ein Ereignis, das



demnach die Quelle dieses Buches sein muss. Dies ist ein
Zeugnis, ein Dokument, dem ich nicht entkommen kann. Selbst
wenn ich mich hinter Texten und Gedanken bedeutender
Manner und Frauen verstecken wurde, der Autor dieses Buches
ware immer noch ich. Und wenn ich mich verleugnen wirde
und in der Maske des Entertainers erschiene, Leser und
Leserinnen wirden es bemerken und ihre Schlisse ziehen.
Seltsam, diese Wahrheit, sie ist wie der Igel, der sagt: »Ick bin
all hier.«

Dann kommen wir, was die Wahrheit betrifft, immer zu
spat? Sicher. Die Philosophie als ein Nachdenken tuber die
Wahrheit ist ein Nachtrag: »Wir leben, ehe wir philosophieren,
wir existieren, ehe wir es wissen.« [3] Dieses mein Leben, diese
meine Existenz stehen in der Wahrheits-Krise, ohne dass ich sie
erkenne - zunadchst. Das schrankt den Anspruch der
Philosophie ein. Sie ist nicht die Konigin der Wahrheit. Der
Mensch hat es mit der Wahrheit zu tun, auch ohne und jenseits
der Philosophie. Ware ich ein Dichter oder Schriftsteller, wiirde
ich dieser Eigenschaft des Lebens anders begegnen. Es gibt
Dichtungen, wahrheitskritischer als es die Philosophie jemals
sein konnte; selten zwar, aber es gibt sie.

Andererseits ist nicht auszuschliefsen, dass es Augenblicke
gibt, in denen uns ein Gedanke beim Leben unterbricht und
etwas zeigt. Das wird nicht gleich zu einem anderen Leben
fihren, doch vielleicht an Moglichkeiten erinnern, die wir
schon vergessen hatten. Orientierung vermag die Philosophie
nicht zu geben - dazu ist die Wahrheits-Krise zu tief, zu



vieldeutig. Wer das verschweigt, gehort zu den Vereinfachern,
von denen es zurzeit eine ganze Menge gibt. In der
Riesenschlacht prallen sie pompds aufeinander, heischen
Beifall fur ihre Auftritte. Vereinfachen aber ist philosophischer
Sundenfall. Daher ist in diesem Buch schon viel erreicht, wenn
es die Vieldeutigkeit der Wahrheits-Krise dokumentiert: Denn
es gabe gar keine Krise, wenn Wahrheit einfach nur eine ware.

L

Dieses Buch ist wie meine unmaogliche Philosophie der Liebe [4]
aufgebaut. Obwohl ich mir bei der Reihenfolge der Kapitel
Gedanken gemacht habe, gibt es jenseits des allgegenwartigen
Leitmotivs keinen geregelten Zusammenhang. Ich habe die
Wahrheits-Krise in allen moglichen Kontexten zu thematisieren
versucht, in Philosophie, Literatur, Kunst, Religion, Film,
Naturwissenschaft, Geschichte, Politik, im gesellschaftlichen
und intimen Zusammenhang. Wiederholungen waren wegen
dieser Vielfalt von Variationen nicht zu vermeiden. Sie gehoren
aber, wie wir wissen, zum Nachdenken.

Das Buch klingt da und dort ironisch, manchmal sentimental,
auch ernst, Kkritisch, gelehrt, bitter, nuchtern, dann wieder
ubertrieben sensibel, wahrscheinlich nicht selten lost. Gemais
dem Thema habe ich versucht, ehrlich zu sein, nicht zuletzt mir
selbst gegenuiber. Ich weifs aber, wie selten das gelingt. Wer
versteht schon sich selbst?

Vielleicht noch dies: Alles in allem sehe ich den Ort der
Philosophie am Rande der Gesellschaft. Es gereicht ihr zur



Ehre, anders als die Massentierhaltung oder der
Unterhaltungssektor, nicht systemrelevant zu sein. Sie ist
anormal, sogar asozial. Sie verweigert sich, gehorcht nur sich
selbst, verfolgt keinen Zweck. Wie die Wahrheit des Lebens ist
sie — umsonst.

Ich wiirde ligen, wenn dieses Buch nicht dafiir einstiinde.



Wahrheit zwischen uns

1 +1 =2 - ist korrekt gerechnet; es ist richtig kalkuliert, so dass
ich davon ausgehen kann, jeder Mensch an jedem maglichen
Ort und zu jeder moglichen Zeit musse ebenso davon uberzeugt
sein, dass 1 + 1 = 2 ist. Oder: Dass ein Baum kein Smartphone
ist —, auch da setze ich einen universalen Konsens mit
Menschen voraus, die nicht nur wissen, was ein Baum ist oder
ein Smartphone, sondern, prinzipieller noch, einer Logik
folgen, die uns unausgesprochen lehrt, was Identitct ist. Jeder
weif, dass ein Baum zundchst einmal nichts anderes ist als ein
Baum.

Es gibt scheinbar Wahrheiten, die gelten fiir jedermann
uberall. Das haben Philosophen schon frih festgestellt. So
jemand wie Platon hat davon gesprochen, dass es »Ideen« gebe,
die uns die Wahrnehmung und Erkenntnis von konkreten
Dingen und Tatsachen ermoglichen. Wir mussen schon wissen,
was schon ist, bevor wir etwas als schon bezeichnen konnen.
Dabei geht’s nicht darum, ob das jeweils Besondere, das einer
oder eine fur schon halt, ebenso von mir fur schon gehalten
wird. Es geht vielmehr darum, dass jeder Mensch Schonheit
kennt —, was immer er im Einzelnen schon findet.



Aus diesen scheinbar universellen Wahrheiten hat man
dann auch in moralischer wund politischer Hinsicht
Konsequenzen gezogen. Offenbar kenne jeder Mensch, wer
immer er sei, wo immer er lebe, doch das Gute. Es kOnne ja
keinen Zweifel geben, dass Menschen sich in ihrem Handeln
nach Werten orientieren. Uberall und immer fillen Menschen
Entscheidungen, in die andere Menschen verstrickt sind. Und
denen wollen wir nichts Boses. Da es also so etwas gibt wie das
Gute, musste es doch moglich sein, fiir jeden tiberall und immer
geltende moralische und politische Werte oder auch Regeln zu
formulieren.

Demnach muss es so etwas wie eine Wahrheit im
gemeinsamen Handeln geben, eine Wahrheit, die sich
womoglich sogar in Rechten wie den Menschenrechten
ausdrucken lasst: »Alle Menschen sind frei und gleich an
Wirde und Rechten geboren.« Seit der
Unabhdangigkeitserklarung der Vereinigten Staaten vom 4. Juli
1776, wenn nicht sogar seit den Urtexten des Christentums, ist
uns bekannt, dass es zwischen Menschen keine Unterschiede
gibt, die eine rechtliche Ungleichbehandlung legitimieren.
Gleichgultig welches Geschlecht ich habe, welcher Klasse ich
angehore, aus welchem Land ich komme, welche Hautfarbe ich
habe — vor dem Recht (oder vor Gott) sind wir alle gleich. Wer
wollte dem widersprechen?

Deutlich jedenfalls ist, dass viele sich nicht darum kiimmern.
Filme wie Sicario (2015) uber mexikanische Drogenkartelle
oder auch The White Tiger (2021) uber das immer noch



machtige indische Kastensystem und seine Misogynie mogen im
Einzelfall iberzeichnen; wie alles Fiktive bleiben sie allerdings
hinter der Realitdt zuruck. Die Gewalt, die diese Filme zeigen,
ist in der Wirklichkeit allein schon deshalb brutaler, weil sie
wirklich ist. So theoretisch uberzeugend die Idee von der
Gleichheit der Wirde aller Menschen ist: Die Wirklichkeit zeigt
eine andere Welt.

Das aber ist noch kein Argument: Dass die konkrete
Menschheit hinter dem Guten zuruckbleibt, entscheidet nichts
gegen das Prinzip. Die alltagliche Ignoranz der Menschen sagt
nichts gegen die Geltung des Guten oder der Menschenrechte.
Im Gegenteil: Dass Drogenkartelle Menschen gewissenlos und
grausam ermorden, scheint die Geltung universaler Werte
sogar zu bestdtigen. Denn die ganze Welt weifs ja durchaus,
dass solche Praktiken schrecklich sind. Ebenso bedeuten
Gruppenvergewaltigungen im heutigen Indien nicht, dass diese
dort etwa uberall als normal oder gut gelten. Im Gegenteil
droht den Vergewaltigern die Todesstrafe ...

Dennoch ist zu fragen, was die Rede von universalen Werten
oder Menschenrechten eigentlich sagen will, wenn diese die
Wirklichkeit der Menschen nicht erreichen. Wie ist ein
Anspruch zu beurteilen, der kaum Erfiilllung findet? Kann nicht
doch etwas an ihm selbst ausgemacht werden, das der
Erfullung wenn nicht widerspricht, so doch im Wege steht?
Warum gibt es nach wie vor viele Staaten, die sich zu den
Menschenrechten reserviert bis ablehnend verhalten?



Hannah Arendt sagt, dass es eine »absolute Wahrheit, die fir
alle Menschen gleich ware und insofern keinerlei Beziehung
zur Individualitdt« habe, »fur uns Sterbliche« nicht geben
konne. Ich betone, dass dieser Satz, den ich zum zentralen
Motto dieses Buches gemacht habe, sein Leitmotiv darstellt. Die
Frage ist nur, wie er zu verstehen ist. Ist 1 + 1 = 2 etwa keine
absolute Wahrheit?

Auffallig ist, dass Arendt den Menschen als »Sterblichen«
bezeichnet. Diese im antiken Griechenland besonders bei den
Dichtern uibliche Charakterisierung bezieht sich auf den Tod als
das Kriterium, das uns ganz grundsatzlich von unsterblichen
Gottern unterscheidet. Von diesem Unterschied strahlen andere
Differenzen aus. Da wir Menschen endlich sind, im Vergleich zu
den Gottern nur Eintagswesen, konnen wir auch nicht wie sie
allwissend oder allmachtig sein. Wir bleiben in allem, was wir
denken und tun, in unseren eigenen Perspektiven und auf sie
selbst begrenzt.

Diese conditio humana bestimmt unser Verhaltnis zu allem,
was mit einem absoluten Anspruch auftritt. Zwar konnen wir
absolute Anspruche wie den der Menschenrechte verstehen,
doch wir haben zu ihnen keine Beziehung. Arendt hort in dem
lateinischen Wort absolutus die ursprungliche Bedeutung:
abgelost. Absolute Wahrheit mag ein moglicher Gedanke sein,
doch er erreicht und berihrt uns nicht, eben weil er in meiner
immer endlichen Perspektive — in meinem individuellen
Leben - keine mich personlich betreffende Rolle spielt und
spielen kann. 1 + 1 = 2 lasst mich vollkommen kalt. Selbst wenn



ein Leben ohne Rechnen undenkbar ist, habe ich keine
personliche Beziehung zu ihm.

Das kann Arendt mit einer historischen Erfahrung
verbinden. Sind die Menschenrechte eine solche absolute
Wahrheit, da sie fiir jeden Menschen als solchen gelten, so ist
doch bis heute offenbar, wie unbedeutend sie sind. Arendt
kann das am Schicksal der Judinnen und Juden vor der Shoah
belegen. Obwohl seit der Amerikanischen oder Franzosischen
Revolution die Existenz von allgemeinen Rechten des Menschen
bekannt war, hat sich niemand fir die in der Mitte Europas auf
ihre Vernichtung zuleidenden Juden interessiert. Es gab
niemanden, der diese Rechte einklagen und gegebenenfalls
Gesetze anwenden wollte. Das aber hangt mit ihrem von allen
konkreten Bezligen abgelosten Anspruch zusammen.

So schreibt sie, dass »der Verlust der Menschenrechte« [1]
nicht dort stattfinde, wo »dieses oder jenes Recht, das
gewoOhnlich unter die Menschenrechte gezahlt« werde,
abhanden komme, sondern »nur wenn der Mensch den
Standort in der Welt« verliere, »durch den allein er uberhaupt
Rechte haben kann und der die Bedingung dafiir« bilde, »dafs
seine Meinungen Gewicht haben und seine Handlungen von
Belang sind«, gehe den Menschenrechten ihre Kraft aus. Mit
anderen Worten: Wenn es Menschenrechte gibt, dann mussen
diese mit einer Welt zusammenhdngen, in der die Menschen
wirklich und wahrhaftig leben, also Mitglieder einer
Gemeinschaft sind, die fur diese Menschen einzutreten in der



Lage ist. Die allgemeine AbgelOstheit dieser Rechte macht
diesen Bezug zu einer konkreten Welt aber gerade unmaoglich.

Es ist demnach nicht zu bestreiten, dass Wahrheiten so
formuliert werden konnen, als tiberstiegen sie Zeit und Raum,
als wurden sie immer und uberall gelten -, doch daraus
abzuleiten, sie haitten fir mich und mein Leben wie fiir jedes
andere Leben immer und uiberall eine Bedeutung, ist falsch. Ich
lebe mit faktisch existierenden Menschen in einer spezifischen
geschichtlichen Wirklichkeit, die konkrete Lebensstile entfaltet,
in denen ich denke und handle. Wahrheiten, die mich
erreichen, mussen mit diesem Lebensstil zusammenhangen,
mussen in ihm vorkommen. — Und wenn dieser Lebensstil
selbst ein universaler ist?

Die Menschenrechte treten auf im Namen der Vernunft. Dass
diese einen universalen Geltungsanspruch erhebt, ist bekannt.
Das anspruchsvolle Konzept stammt aus der europaischen
Aufklarung, die gerade in moralischer Hinsicht christliche
Motive in sich aufgenommen hat. Seit gut vier Jahrhunderten
realisiert sie sich mit ihrer Technik- und
Wissenschaftsglaubigkeit in einer Welt, die sich ihr am Anfang
des 21. Jahrhunderts zumindest in diesen beiden Hinsichten
unterworfen hat. Die »Européisierung der Menschheit« [2] hat
sich  technisch-0konomisch spatestens am Ende des
20. Jahrhunderts vollendet.

Keine Frage, dass die Errungenschaften der Aufklarung
meinen Lebensstil durchdringen. Selbstbestimmung,
Emanzipation, Gleichberechtigung und Weltburgertum sind



Merkmale meines mitteleuropaischen Lebens. Wir denken und
behaupten, in einer offenen und gerechten Gesellschaft zu
koexistieren. Ihre Institutionen funktionieren und verleihen ihr
Stabilitat. Die soziale Ungleichheit ist einigermaiflen weit von
jener kritischen Masse entfernt, die Gesellschaften zerreifdt.
Haben wir nicht den Schlissel zu einem menschenwirdigen
Dasein gefunden? Nicht wirklich.

Der europaische Vernunft-Stolz blickt auf eine Welt, die ihre
moralisch-politischen Postulate und Appelle vernimmt, ohne
sich ihnen in ihren Lebensstilen zu fiigen. Und das zu Recht. Es
gibt keine Idee, die ihre historischen wund Kkulturellen
Bedingtheiten iubersteigen konnte. Alle faktischen Lebensstile
des Menschen enthistorisierend von universalen Werten zu
sprechen, ist der lauwarme Aufguss einer europdischen Denk-
Hegemonie, die neuerdings versucht, die theoretischen
Einspruche von Philosophen wie Friedrich Nietzsche, Martin
Heidegger, Theodor W. Adorno und Jacques Derrida
einzukassieren. Wenn zeitgenossische oder zeitgemafie
Philosophen von einer »neuen Aufkldrung« (31 reden, dann ist
das eine philosophische Bankrotterklarung -, auch deshalb
ubrigens, weil wir die ganze Problematik der alten noch nicht
verstanden haben. Ich erinnere an die Diskussion uber Kants
»Rassismuse, die eigentlich eine tiber die Aufklarung insgesamt
sein musste.

Gebe ich damit aber nicht einem Relativismus oder sogar
Nihilismus Raum, der scheinbar gerade in jener Riesenschlacht
um die Wahrheit so verheerende Wirkungen zu verantworten



[5] Bernard Teyssére: Le Roman de I’Origine. Gallimard, coll.
L’Infini: Paris 1996.

[6] Martin Heidegger: »Logos (Heraklit, Fragment 50)«. In:
Ders.: Vortrdge und Aufsdtze. GA 7. Hrsg. von Friedrich-
Wilhelm von Herrmann. Vittorio Klostermann: Frankfurt am
Main 2000, 225f. Dort heifst es u.a.: »Die Unverborgenheit
braucht die Verborgenheit, [...], als ihre Rucklage, aus der das
Entbergen gleichsam schopft.«

[7]1 Vgl. Metken: Gustave Courbet: Der Ursprung der Welkt.
A.a.0., 49.

Simulationen

[1] Platon: Res publica, 514a-518b.



[2] Hilary Putnams Argument in Reason, Truth and History,
das Szenario des Gedankenexperiments des Gehirns im Tank
sei unmoglich, setzt wortwortlich voraus, dass die Wahrheit
darin besteht, es gebe da ein Tank-Gehirn, das eine simulierte
Welt erfahre und sagt: »Ich bin ein Tank im Gehirn.« Diese
Wahrheit (Aussage) halt er flir unmaglich, weil das Gehirn dazu
mit einer AufSenwelt in Kontakt sein musste, von der es die
Bedeutung aller Satzelemente erfahrt. Indem aber das Gehirn
niemals sagen kann, dass es eines im Tank ist, soll die
Versuchsanordnung falsch sein. Putnam entwickelte von
diesem Argument her das, was er »semantischen
Externalismus« nannte. Demnach ist der Bezug, in dem ein
Ausdruck sich im Sprechen mit einer »externen« Sache
verbindet, Teil seiner Bedeutung. In unterschiedlichen Welten
konnten sich Sprecher mit demselben Begriff auf
unterschiedliche Sachen beziehen.

Aus dem Nichts

[1] Im (apokryphen) Buch 2. Makkabdaer (7,28); dort heifst es:
»Ich bitte dich, mein Kind, schau dir den Himmel und die Erde
an; sieh alles, was es da gibt, und erkenne: Gott hat das aus dem
Nichts erschaffen, und so entstehen auch die Menschen.«

[2] Vgl. Ludwig Feuerbach: Das Wesen des Christentums.
Reclam: Stuttgart 1969.



[3] Michail Bulgakow: Meister und Margarita. Roman. Dtv:
Munchen 2012, 32.

[4] Carl Schmitt: Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas
Hobbes. Sinn und Fehlschlag eines politischen Symbols. Klett-
Cotta: Stuttgart 3/2003, 67.

[5] Nietzsche: Der Antichrist. In: Ders.: Samtliche Werke. KSA
6. A.a.0., 225.

[6] »Und er steht nicht in der Wahrheit; denn es ist keine
Wahrheit in ihm.« (Joh 8,44)

[7] Der Philosoph und Parmenides-Schiler Melissos (490-430
v. Chr.) soll den Gedanken ex nihilo nihil fit (aus Nichts wird
nichts) formuliert haben.

[8] Interessant ist auch, dass er das im Ruckgriff auf das Zitat
eines griechischen Dichters getan hat, indem er betont, wir
seien »Gottes Geschlecht«. Das habe der Dichter Aratos (ca. 300
v. Chr.) gesagt.

Wer zuletzt lacht, lacht am besten? — Schlusswort

[1] Denis Diderot: Asthetische Schriften. Hrsg. von Friedrich
Bassenge. Bd. II. Aufbau: Berlin 1967, 480.

[2] Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Enzyklopadie der
philosophischen Wissenschaften im Grundrisse. Hrsg. von
Wolfgang Bonsiepen und Hans-Christian Lucas. Felix Meiner:
Hamburg 1992, 555.



