


Peter Trawny

Krise der Wahrheit

 

 



Über dieses Buch

 
 
Es tobt eine Riesenschlacht um die Wahrheit: Fake News,

alternative Fakten, Verschwörungstheorien, Lügenpresse, Great

Reset, Geschichtsklitterung, postfaktisches Zeitalter – die

Situation ist unübersichtlich. Gibt es einen gefährlichen

Anschlag auf die Wirklichkeit, eine Krise der Wahrheit?

Peter Trawny meint: Nein! Was wir heute erleben, ist nichts

anderes als das, was Wahrheit von Anfang an ist: eine Krise.

Denn was ist eine Krise? Eine Entscheidung auf Leben oder

Tod. Und genau das ist die Wahrheit: eine Macht, die unser

Leben in vielen Bereichen bestimmt. Folglich durchdenkt

Trawny die Rolle der Wahrheit auf den Feldern Medien, Politik,

Öffentlichkeit, Kunst, Geschlecht. Denn es geht nicht ohne

Wahrheit: Wir sind Wahrheitswesen durch und durch, unser

Leben steht und fällt im Licht und im Schatten der Wahrheit.

Mit ihr entscheidet sich, was ich denke und wer ich bin.
 

 
Weitere Informationen finden Sie auf www.fischerverlage.de

https://www.fischerverlage.de/


Biografie

 
 

Peter Trawny, geboren 1964, studierte Philosophie in Bochum

und promovierte anschließend an der Universität Wuppertal

über Martin Heidegger. Nach der Habilitation lehrte er an

verschiedenen Universitäten im In- und Ausland und gründete

2012 das Martin-Heidegger-Institut an der Bergischen

Universität in Wuppertal, dessen Leitung er seitdem innehat.

Neben verschiedenen Publikationen zu Heidegger schrieb Peter

Trawny Bücher u.a. zu den Themen Intimität, Pop, Deutschsein

und Revolution.

 

Weitere Informationen finden Sie auf www.fischerverlage.de

https://www.fischerverlage.de/


Impressum

 
 

Originalausgabe

Erschienen bei FISCHER E-Books

 

© 2021 S. Fischer Verlag GmbH, Hedderichstr. 114, D-60596

Frankfurt am Main

 

Covergestaltung: KOSMOS – Büro für visuelle Kommunikation

 

Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu

unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen

Textes kommen.

Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschützt.

ISBN 978-3-10-491349-0

 

Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschützt.

 

Die Nutzung unserer Werke für Text- und Data-Mining im

Sinne von § 44b UrhG behalten wir uns explizit vor.



Hinweise des Verlags

 
 

Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu

unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen

Textes kommen.

 

Im Text enthaltene externe Links begründen keine inhaltliche

Verantwortung des Verlages, sondern sind allein von dem

jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten. Der Verlag hat die

verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt der

Buchveröffentlichung sorgfältig überprüft, mögliche

Rechtsverstöße waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht

erkennbar. Auf spätere Veränderungen besteht keinerlei

Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

 
 

Dieses E-Book enthält möglicherweise Abbildungen. Der Verlag

kann die korrekte Darstellung auf den unterschiedlichen E-

Book-Readern nicht gewährleisten.

 

Wir empfehlen Ihnen, bei Bedarf das Format Ihres E-Book-

Readers von Hoch- auf Querformat zu ändern. So werden

insbesondere Abbildungen im Querformat optimal dargestellt.

Anleitungen finden sich i.d.R. auf den Hilfeseiten der Anbieter.



Inhalt

»Es ist schwer, die [...]

Vorwort

Wahrheit zwischen uns

Was Tatsache ist, ist keine Tatsache – Teil 1

Die Wirklichkeit der Afrodite

Das Wort »Wahrheit«

Niemals keine Wahrheit

Wahrheits-Medien?

Beltracchi oder die Wahrheit des Betrugs

Zeig mir deine Wahr-Haut

Was Tatsache ist, ist keine Tatsache  – Teil  2. Die

Interpretation

Vierzig Jahre Wahrheitstheater



Die Wahrheit des Testosterons

»Alle Politiker lügen«

Die Zeugin

Gespräch über Wahrheit mit dem Astrophysiker

René Reifarth

Was Tatsache ist, ist keine Tatsache  – Teil  3.

Perspektive und Affekt

Ich meine aber …

Terror der Wahrheit

Die Logik der Lüge

Seins-Fiktion in der Dichtung

Die neo-moralische Kritik des Scheins

Die Verschwörung der Weisen von Zion. Eine

Ersatzwahrheit

Du und ich. Ein Brief

Frau Wahrheit



Simulationen

Aus dem Nichts

Wer zuletzt lacht, lacht am besten? – Schlusswort



»Es ist schwer, die Wahrheit zu sagen, denn es gibt zwar nur

eine, aber sie ist lebendig und hat daher ein lebendig

wechselndes Gesicht.«

Franz Kafka

 

»Eine absolute Wahrheit, welche für alle Menschen gleich

wäre und insofern keinerlei Beziehung zur Individualität hätte,

kann es für uns Sterbliche nicht geben.«

Hannah Arendt

 

»All I want is the truth, just give me some truth.«

John Lennon



Vorwort

Es tobt eine Riesenschlacht um die Wahrheit: Fake News,

alternative Fakten, Verschwörungstheorien, Lügenpresse, The

Great Reset, Corona-Diktatur, postfaktisches Zeitalter  – die

Öffentlichkeit wird erschüttert von Schlagworten und

Diskussionen um alles oder nichts. Die Situation ist

unübersichtlich. Es droht ein allgemeiner Orientierungsverlust.

Alles weist darauf hin, dass es einen gefährlichen Anschlag auf

die Wirklichkeit gibt, eine Krise der Wahrheit.

Diese Erscheinungen beschäftigen uns seit geraumer Zeit. Sie

sind nicht zu übersehen, drängen sich auf, stecken uns an. Was

– wie groteske Geschichten von einer geheimen internationalen

Verschwörung – vor ein paar Jahren noch als unmöglich oder

überwunden galt, bricht wie ein beinahe vergessenes Virus aus

unsichtbaren Informationskanälen wieder hervor und vergiftet

die Gesellschaft. Man kämpft dagegen an; der Streit um die

Deutungshoheit der Wahrheit ist unvermeidbar.

Einsätze der Riesenschlacht liegen auf der Hand: Wie ist die

Klimakrise zu bewältigen, wenn der Status wissenschaftlicher

Resultate bezweifelt wird? Wie kann ein global wirkendes Virus

eingedämmt werden? »Kann man den Klimaforschern

glauben?« und »Sagen uns die Virologen die Wahrheit?« sind



eigentlich unmögliche Fragen  – jedenfalls solche, die vom

tatsächlichen Problem ablenken. Der Naturwissenschaft liegen

Regeln zugrunde, die alle kennen können und wenig Anlass zu

Misstrauen bieten. Die Frage wäre also, warum man diese

Regeln zu ignorieren versucht.

Was wahr ist und was falsch, scheint sich also nicht in

Erkenntnissen und Argumenten zu bezeugen, sondern in

Interessenskämpfen ausgefochten zu werden. Aus der

Geschichte ist bekannt, dass die Sieger die Wahrheit

festschreiben; heute haben nicht wenige den Eindruck,

mächtige Institutionen steuerten, was als wahr und wirklich zu

gelten habe. Die moderne Gesellschaft, ein Darknet

unsichtbarer Machenschaften? Die wichtigen Dinge geschehen

hinterrücks?

Eine dieser scheinbar unpersönlichen Institutionen sind die

Massenmedien, zu denen auch die sozialen Medien gehören.

Niemals in der Geschichte der Menschheit verfügte eine

wirklichkeitsbildende Institution über so viel Macht und

Einfluss wie sie. Die Medien sind der Raum, in dem die

Riesenschlacht beinahe ausschließlich stattfindet. Diese

Öffentlichkeit spielt für unser Verständnis von Wahrheit und

Wirklichkeit eine große Rolle. Kein Leben mehr ohne Medien.

Sie sind die eigentlichen Lebensmittel: Es leuchtet kaum noch

ein, sie nicht konsumieren zu wollen. [1]

Darum kann eine drastische Verwirrung unseres

öffentlichen Verhältnisses zu Wahrheit und Wirklichkeit tiefe

Einschnitte und Umbrüche in unserer funktionstüchtigen



Gesellschaft hinterlassen. Was wahr ist und wirklich, was

tatsächlich existiert, und was unwahr und unwirklich, was es

nur scheinbar gibt  – diese Unterscheidung gehört zur conditio

humana, zur grundlegenden Ausrichtung unseres Daseins.

Doch so klar, wie der Unterschied von wahr und falsch in der

Theorie auch sein mag, so vieldeutig wird er in der Praxis.

An der Schnittstelle zu den Medien kann man nämlich

fragen, ob wir überhaupt eine Öffentlichkeit wollen, in der

nichts als die Wahrheit herrscht: Wollen wir eine Wahrheits-

Gesellschaft? Oder müssen wir nicht anders fragen, wie viel

Wahrheit eine Gesellschaft zu ertragen vermag? Wollen wir

wissen, wie die moderne Gesellschaft in Wirklichkeit

funktioniert, welche sozialen Unterschiede sie produziert und

als gerechtfertigt gelten lässt? Wollen wir verstehen, wie die

Medien in diesem gnadenlosen Spiel mitspielen? Vielleicht lebt

die Gesellschaft mehr von Unwahrheit als von Wahrheit.

Damit hängt eine weitere Frage zusammen: Wie wäre es,

wenn Politikerinnen demnächst tatsächlich anfangen würden,

im Namen der Wahrheit zu sprechen und zu entscheiden?

Wenn sich die Parteien auflösten und eine Wahrheits-

Regierung an die Macht käme? Wie sähe eine Politik der

Wahrheit aus? Die Antwort liegt nahe  – bereits im 19. und

20. Jahrhundert haben totalitäre Herrschaftssysteme im Namen

der Wahrheit operiert. Eine Politik der Wahrheit könnte auf ein

Terrorregime hinauslaufen. Ist darum etwa eine menschliche

Politik keine der Wahrheit? Womöglich nicht. Aber was ist sie

dann?



Neben diesen Wahrheits-Fragen, die unser Leben in der

Öffentlichkeit betreffen, gibt es auch solche, die einzig und

allein uns selbst beschäftigen. Sie beunruhigen uns in unserer

Intimität. Deshalb können sie nicht im Kontext von

Erkenntnissen und Argumenten diskutiert werden. Denn unser

Selbstverhältnis bewegt sich nicht selten außerhalb dieser

Formen des Intellekts. Was ich brauche, wen ich begehre, was

ich liebe – all das entzieht sich den politischen und moralischen

Kriterien, die die Öffentlichkeit beherrschen. Und wenn

irgendwo, dann beginnt dort die religiöse Wahrheit. Diese stellt

sich in Kunstwerken oder in Dichtungen dar.

Überhaupt spielt die Wahrheit auch für die Kunst eine große

Rolle – und zwar in mehrfacher Hinsicht. Einmal ist es offenbar

wichtig, dass Kunstwerke echt sind, dass sie tatsächlich von

dem Künstler stammen, der sie signiert hat. Dann wollen wir

die Kunst als eine Möglichkeit betrachten, uns von Tatsachen

eines harten und hässlichen Lebens im Kampf ums Dasein

abzulenken. Manche meinen sogar, dass Kunstwerke die

Wahrheit auf einzigartige Weise verkörpern. Zeigt nicht

Picassos Guernica die Schrecken des Krieges besser als jede

historische Abhandlung?

Schließlich gehört auch die Frage nach dem eigenen

Geschlecht zur Riesenschlacht. Wie erscheine ich mir und den

anderen mit meinem Körper? Fasse ich den Mut, aus der

biologisch fixierten Binarität des biologischen Geschlechtes

(sexus) auszubrechen und mein eigentliches Geschlecht

(gender) anders zu bestimmen? Fühle ich mich bewogen, mein



biologisches Geschlecht mittels eines operativen Eingriffs zu

ändern? Sehe ich mich mit meinem Körper sexistischen und

rassistischen Diffamierungen ausgesetzt? Identitätspolitische

Entscheidungen spielen eine immer größere Rolle; die Denk-

und Lebensfigur der Identität aber hat mit der Wahrheit zu

tun.

*

Massenmedien summen wie Bienenkörbe, eine aufgeregte

Debatte jagt die andere. Es sieht so aus, als würde unsere Zeit

alle Anzeichen einer Krise der Wahrheit aufweisen. Aber wann

wäre die Wahrheit jemals keine Frage gewesen? Wann war

jemals selbstverständlich, was wahr und falsch, was wirklich

und unwirklich ist? Haben nicht Menschen zu allen Zeiten nicht

nur Wahrheiten, sondern auch die Wahrheit problematisiert,

stand nicht die Wahrheit mit ihren Wahrheiten immer zur

Entscheidung?

Tatsächlich  – was wir heute erleben, ist nichts anderes als

das, was Wahrheit von Anfang an ist: eine Krise. Und was ist

eine Krise? Gemäß der Herkunft des Wortes aus der Medizin:

eine Entscheidung auf Leben oder Tod. Genau das aber ist die

Wahrheit: eine Macht, die unser Leben in virulenten Bereichen

bestimmt. Wahrheit ist lebens- und todeswichtig. Es ist

unmöglich, ohne Wahrheit und den mit ihr verbundenen, zum

Teil auch ganz alltäglichen Fragen zu existieren. Wie will ich

mich hier und jetzt verhalten? Wohin möchte ich verreisen?

Begehre ich Dich?  – alles Fragen, die uns sozusagen die



Wahrheit stellt. Dann aber ist sie niemals nur eine theoretische

oder logische Frage. Das ist sie auch  – aber in ihrer

Vieldeutigkeit unermesslich viel mehr: Mit ihr entscheidet sich,

was ich denke, wie ich lebe und wer ich bin.

Dann ist die Krise der Wahrheit die Wahrheit der Krise. Diese

Denkfigur  – ist es nur eine Denkfigur?  – durchdringt sich

wechselseitig und ergibt einen Kreis, aus dem es für uns keinen

Ausweg gibt. Wir sind Wahrheitswesen durch und durch, unser

Leben steht und fällt im Licht und im Schatten der Wahrheit.

Sie ist Grund und Anlass dafür, dass wir philosophieren: Die

Wahrheit fordert uns heraus, über sie nachzudenken. Die

Notwendigkeit, das, was uns begegnet, zu bejahen oder zu

verneinen, es zu begehren oder zu verabscheuen, ist ohne

Wahrheit nicht zu verstehen. Sie bringt uns dazu, diese

Unterscheidungen zu machen, sie zu leben. [2]

So wie die Wahrheit kritisch ist, sind wir ihre Kritiker, ihre

Verneiner und Bejaher. Wer sich mit der Geschichte der

Philosophie beschäftigt, sie vielleicht studiert, der oder die wird

schnell merken, dass über die Wahrheit selbst, über ihr Wesen

oder ihren Charakter, keine Übereinstimmung herrscht. Die

Riesenschlacht um die Wahrheit  – sie wogt selbst noch

zwischen Philosophen und Philosophinnen hin und her. Das

liegt offenbar daran, dass die Wahrheit kein bloß zu

beschreibender Gegenstand ist. Was Wahrheit ist, entscheidet

sich mit uns.

Wahrheits-Krise – Zeit und Ort meines Lebens, an denen sich

erst zeigt, was Wahrheit ist und wer ich bin. Ein Ereignis, das



demnach die Quelle dieses Buches sein muss. Dies ist ein

Zeugnis, ein Dokument, dem ich nicht entkommen kann. Selbst

wenn ich mich hinter Texten und Gedanken bedeutender

Männer und Frauen verstecken würde, der Autor dieses Buches

wäre immer noch ich. Und wenn ich mich verleugnen würde

und in der Maske des Entertainers erschiene, Leser und

Leserinnen würden es bemerken und ihre Schlüsse ziehen.

Seltsam, diese Wahrheit, sie ist wie der Igel, der sagt: »Ick bün

all hier.«

Dann kommen wir, was die Wahrheit betrifft, immer zu

spät? Sicher. Die Philosophie als ein Nachdenken über die

Wahrheit ist ein Nachtrag: »Wir leben, ehe wir philosophieren,

wir existieren, ehe wir es wissen.« [3]  Dieses mein Leben, diese

meine Existenz stehen in der Wahrheits-Krise, ohne dass ich sie

erkenne  – zunächst. Das schränkt den Anspruch der

Philosophie ein. Sie ist nicht die Königin der Wahrheit. Der

Mensch hat es mit der Wahrheit zu tun, auch ohne und jenseits

der Philosophie. Wäre ich ein Dichter oder Schriftsteller, würde

ich dieser Eigenschaft des Lebens anders begegnen. Es gibt

Dichtungen, wahrheitskritischer als es die Philosophie jemals

sein könnte; selten zwar, aber es gibt sie.

Andererseits ist nicht auszuschließen, dass es Augenblicke

gibt, in denen uns ein Gedanke beim Leben unterbricht und

etwas zeigt. Das wird nicht gleich zu einem anderen Leben

führen, doch vielleicht an Möglichkeiten erinnern, die wir

schon vergessen hatten. Orientierung vermag die Philosophie

nicht zu geben  – dazu ist die Wahrheits-Krise zu tief, zu



vieldeutig. Wer das verschweigt, gehört zu den Vereinfachern,

von denen es zurzeit eine ganze Menge gibt. In der

Riesenschlacht prallen sie pompös aufeinander, heischen

Beifall für ihre Auftritte. Vereinfachen aber ist philosophischer

Sündenfall. Daher ist in diesem Buch schon viel erreicht, wenn

es die Vieldeutigkeit der Wahrheits-Krise dokumentiert: Denn

es gäbe gar keine Krise, wenn Wahrheit einfach nur eine wäre.

*

Dieses Buch ist wie meine unmögliche Philosophie der Liebe [4]

aufgebaut. Obwohl ich mir bei der Reihenfolge der Kapitel

Gedanken gemacht habe, gibt es jenseits des allgegenwärtigen

Leitmotivs keinen geregelten Zusammenhang. Ich habe die

Wahrheits-Krise in allen möglichen Kontexten zu thematisieren

versucht, in Philosophie, Literatur, Kunst, Religion, Film,

Naturwissenschaft, Geschichte, Politik, im gesellschaftlichen

und intimen Zusammenhang. Wiederholungen waren wegen

dieser Vielfalt von Variationen nicht zu vermeiden. Sie gehören

aber, wie wir wissen, zum Nachdenken.

Das Buch klingt da und dort ironisch, manchmal sentimental,

auch ernst, kritisch, gelehrt, bitter, nüchtern, dann wieder

übertrieben sensibel, wahrscheinlich nicht selten lost. Gemäß

dem Thema habe ich versucht, ehrlich zu sein, nicht zuletzt mir

selbst gegenüber. Ich weiß aber, wie selten das gelingt. Wer

versteht schon sich selbst?

Vielleicht noch dies: Alles in allem sehe ich den Ort der

Philosophie am Rande der Gesellschaft. Es gereicht ihr zur



Ehre, anders als die Massentierhaltung oder der

Unterhaltungssektor, nicht systemrelevant zu sein. Sie ist

anormal, sogar asozial. Sie verweigert sich, gehorcht nur sich

selbst, verfolgt keinen Zweck. Wie die Wahrheit des Lebens ist

sie – umsonst.

Ich würde lügen, wenn dieses Buch nicht dafür einstünde.



Wahrheit zwischen uns

1 + 1 = 2 – ist korrekt gerechnet; es ist richtig kalkuliert, so dass

ich davon ausgehen kann, jeder Mensch an jedem möglichen

Ort und zu jeder möglichen Zeit müsse ebenso davon überzeugt

sein, dass 1 + 1 = 2 ist. Oder: Dass ein Baum kein Smartphone

ist  –, auch da setze ich einen universalen Konsens mit

Menschen voraus, die nicht nur wissen, was ein Baum ist oder

ein Smartphone, sondern, prinzipieller noch, einer Logik

folgen, die uns unausgesprochen lehrt, was Identität ist. Jeder

weiß, dass ein Baum zunächst einmal nichts anderes ist als ein

Baum.

Es gibt scheinbar Wahrheiten, die gelten für jedermann

überall. Das haben Philosophen schon früh festgestellt. So

jemand wie Platon hat davon gesprochen, dass es »Ideen« gebe,

die uns die Wahrnehmung und Erkenntnis von konkreten

Dingen und Tatsachen ermöglichen. Wir müssen schon wissen,

was schön ist, bevor wir etwas als schön bezeichnen können.

Dabei geht’s nicht darum, ob das jeweils Besondere, das einer

oder eine für schön hält, ebenso von mir für schön gehalten

wird. Es geht vielmehr darum, dass jeder Mensch Schönheit

kennt –, was immer er im Einzelnen schön findet.



Aus diesen scheinbar universellen Wahrheiten hat man

dann auch in moralischer und politischer Hinsicht

Konsequenzen gezogen. Offenbar kenne jeder Mensch, wer

immer er sei, wo immer er lebe, doch das Gute. Es könne ja

keinen Zweifel geben, dass Menschen sich in ihrem Handeln

nach Werten orientieren. Überall und immer fällen Menschen

Entscheidungen, in die andere Menschen verstrickt sind. Und

denen wollen wir nichts Böses. Da es also so etwas gibt wie das

Gute, müsste es doch möglich sein, für jeden überall und immer

geltende moralische und politische Werte oder auch Regeln zu

formulieren.

Demnach muss es so etwas wie eine Wahrheit im

gemeinsamen Handeln geben, eine Wahrheit, die sich

womöglich sogar in Rechten wie den Menschenrechten

ausdrücken lässt: »Alle Menschen sind frei und gleich an

Würde und Rechten geboren.« Seit der

Unabhängigkeitserklärung der Vereinigten Staaten vom 4.  Juli

1776, wenn nicht sogar seit den Urtexten des Christentums, ist

uns bekannt, dass es zwischen Menschen keine Unterschiede

gibt, die eine rechtliche Ungleichbehandlung legitimieren.

Gleichgültig welches Geschlecht ich habe, welcher Klasse ich

angehöre, aus welchem Land ich komme, welche Hautfarbe ich

habe – vor dem Recht (oder vor Gott) sind wir alle gleich. Wer

wollte dem widersprechen?

Deutlich jedenfalls ist, dass viele sich nicht darum kümmern.

Filme wie Sicario (2015) über mexikanische Drogenkartelle

oder auch The White Tiger (2021) über das immer noch



mächtige indische Kastensystem und seine Misogynie mögen im

Einzelfall überzeichnen; wie alles Fiktive bleiben sie allerdings

hinter der Realität zurück. Die Gewalt, die diese Filme zeigen,

ist in der Wirklichkeit allein schon deshalb brutaler, weil sie

wirklich ist. So theoretisch überzeugend die Idee von der

Gleichheit der Würde aller Menschen ist: Die Wirklichkeit zeigt

eine andere Welt.

Das aber ist noch kein Argument: Dass die konkrete

Menschheit hinter dem Guten zurückbleibt, entscheidet nichts

gegen das Prinzip. Die alltägliche Ignoranz der Menschen sagt

nichts gegen die Geltung des Guten oder der Menschenrechte.

Im Gegenteil: Dass Drogenkartelle Menschen gewissenlos und

grausam ermorden, scheint die Geltung universaler Werte

sogar zu bestätigen. Denn die ganze Welt weiß ja durchaus,

dass solche Praktiken schrecklich sind. Ebenso bedeuten

Gruppenvergewaltigungen im heutigen Indien nicht, dass diese

dort etwa überall als normal oder gut gelten. Im Gegenteil

droht den Vergewaltigern die Todesstrafe …

Dennoch ist zu fragen, was die Rede von universalen Werten

oder Menschenrechten eigentlich sagen will, wenn diese die

Wirklichkeit der Menschen nicht erreichen. Wie ist ein

Anspruch zu beurteilen, der kaum Erfüllung findet? Kann nicht

doch etwas an ihm selbst ausgemacht werden, das der

Erfüllung wenn nicht widerspricht, so doch im Wege steht?

Warum gibt es nach wie vor viele Staaten, die sich zu den

Menschenrechten reserviert bis ablehnend verhalten?



Hannah Arendt sagt, dass es eine »absolute Wahrheit, die für

alle Menschen gleich wäre und insofern keinerlei Beziehung

zur Individualität« habe, »für uns Sterbliche« nicht geben

könne. Ich betone, dass dieser Satz, den ich zum zentralen

Motto dieses Buches gemacht habe, sein Leitmotiv darstellt. Die

Frage ist nur, wie er zu verstehen ist. Ist 1 + 1 = 2 etwa keine

absolute Wahrheit?

Auffällig ist, dass Arendt den Menschen als »Sterblichen«

bezeichnet. Diese im antiken Griechenland besonders bei den

Dichtern übliche Charakterisierung bezieht sich auf den Tod als

das Kriterium, das uns ganz grundsätzlich von unsterblichen

Göttern unterscheidet. Von diesem Unterschied strahlen andere

Differenzen aus. Da wir Menschen endlich sind, im Vergleich zu

den Göttern nur Eintagswesen, können wir auch nicht wie sie

allwissend oder allmächtig sein. Wir bleiben in allem, was wir

denken und tun, in unseren eigenen Perspektiven und auf sie

selbst begrenzt.

Diese conditio humana bestimmt unser Verhältnis zu allem,

was mit einem absoluten Anspruch auftritt. Zwar können wir

absolute Ansprüche wie den der Menschenrechte verstehen,

doch wir haben zu ihnen keine Beziehung. Arendt hört in dem

lateinischen Wort absolutus die ursprüngliche Bedeutung:

abgelöst. Absolute Wahrheit mag ein möglicher Gedanke sein,

doch er erreicht und berührt uns nicht, eben weil er in meiner

immer endlichen Perspektive –  in meinem individuellen

Leben  – keine mich persönlich betreffende Rolle spielt und

spielen kann. 1 + 1 = 2 lässt mich vollkommen kalt. Selbst wenn



ein Leben ohne Rechnen undenkbar ist, habe ich keine

persönliche Beziehung zu ihm.

Das kann Arendt mit einer historischen Erfahrung

verbinden. Sind die Menschenrechte eine solche absolute

Wahrheit, da sie für jeden Menschen als solchen gelten, so ist

doch bis heute offenbar, wie unbedeutend sie sind. Arendt

kann das am Schicksal der Jüdinnen und Juden vor der Shoah

belegen. Obwohl seit der Amerikanischen oder Französischen

Revolution die Existenz von allgemeinen Rechten des Menschen

bekannt war, hat sich niemand für die in der Mitte Europas auf

ihre Vernichtung zuleidenden Juden interessiert. Es gab

niemanden, der diese Rechte einklagen und gegebenenfalls

Gesetze anwenden wollte. Das aber hängt mit ihrem von allen

konkreten Bezügen abgelösten Anspruch zusammen.

So schreibt sie, dass »der Verlust der Menschenrechte« [1]

nicht dort stattfinde, wo »dieses oder jenes Recht, das

gewöhnlich unter die Menschenrechte gezählt« werde,

abhanden komme, sondern »nur wenn der Mensch den

Standort in der Welt« verliere, »durch den allein er überhaupt

Rechte haben kann und der die Bedingung dafür« bilde, »daß

seine Meinungen Gewicht haben und seine Handlungen von

Belang sind«, gehe den Menschenrechten ihre Kraft aus. Mit

anderen Worten: Wenn es Menschenrechte gibt, dann müssen

diese mit einer Welt zusammenhängen, in der die Menschen

wirklich und wahrhaftig leben, also Mitglieder einer

Gemeinschaft sind, die für diese Menschen einzutreten in der



Lage ist. Die allgemeine Abgelöstheit dieser Rechte macht

diesen Bezug zu einer konkreten Welt aber gerade unmöglich.

Es ist demnach nicht zu bestreiten, dass Wahrheiten so

formuliert werden können, als überstiegen sie Zeit und Raum,

als würden sie immer und überall gelten  –, doch daraus

abzuleiten, sie hätten für mich und mein Leben wie für jedes

andere Leben immer und überall eine Bedeutung, ist falsch. Ich

lebe mit faktisch existierenden Menschen in einer spezifischen

geschichtlichen Wirklichkeit, die konkrete Lebensstile entfaltet,

in denen ich denke und handle. Wahrheiten, die mich

erreichen, müssen mit diesem Lebensstil zusammenhängen,

müssen in ihm vorkommen.  – Und wenn dieser Lebensstil

selbst ein universaler ist?

Die Menschenrechte treten auf im Namen der Vernunft. Dass

diese einen universalen Geltungsanspruch erhebt, ist bekannt.

Das anspruchsvolle Konzept stammt aus der europäischen

Aufklärung, die gerade in moralischer Hinsicht christliche

Motive in sich aufgenommen hat. Seit gut vier Jahrhunderten

realisiert sie sich mit ihrer Technik- und

Wissenschaftsgläubigkeit in einer Welt, die sich ihr am Anfang

des 21.  Jahrhunderts zumindest in diesen beiden Hinsichten

unterworfen hat. Die »Europäisierung der Menschheit« [2]  hat

sich technisch-ökonomisch spätestens am Ende des

20. Jahrhunderts vollendet.

Keine Frage, dass die Errungenschaften der Aufklärung

meinen Lebensstil durchdringen. Selbstbestimmung,

Emanzipation, Gleichberechtigung und Weltbürgertum sind



Merkmale meines mitteleuropäischen Lebens. Wir denken und

behaupten, in einer offenen und gerechten Gesellschaft zu

koexistieren. Ihre Institutionen funktionieren und verleihen ihr

Stabilität. Die soziale Ungleichheit ist einigermaßen weit von

jener kritischen Masse entfernt, die Gesellschaften zerreißt.

Haben wir nicht den Schlüssel zu einem menschenwürdigen

Dasein gefunden? Nicht wirklich.

Der europäische Vernunft-Stolz blickt auf eine Welt, die ihre

moralisch-politischen Postulate und Appelle vernimmt, ohne

sich ihnen in ihren Lebensstilen zu fügen. Und das zu Recht. Es

gibt keine Idee, die ihre historischen und kulturellen

Bedingtheiten übersteigen könnte. Alle faktischen Lebensstile

des Menschen enthistorisierend von universalen Werten zu

sprechen, ist der lauwarme Aufguss einer europäischen Denk-

Hegemonie, die neuerdings versucht, die theoretischen

Einsprüche von Philosophen wie Friedrich Nietzsche, Martin

Heidegger, Theodor W.  Adorno und Jacques Derrida

einzukassieren. Wenn zeitgenössische oder zeitgemäße

Philosophen von einer »neuen Aufklärung« [3]  reden, dann ist

das eine philosophische Bankrotterklärung  –, auch deshalb

übrigens, weil wir die ganze Problematik der alten noch nicht

verstanden haben. Ich erinnere an die Diskussion über Kants

»Rassismus«, die eigentlich eine über die Aufklärung insgesamt

sein müsste.

Gebe ich damit aber nicht einem Relativismus oder sogar

Nihilismus Raum, der scheinbar gerade in jener Riesenschlacht

um die Wahrheit so verheerende Wirkungen zu verantworten



[5]

[6]

[7]

[1]

Bernard Teyssère: Le Roman de l’Origine. Gallimard, coll.

L’Infini: Paris 1996.

Martin Heidegger: »Logos (Heraklit, Fragment 50)«. In:

Ders.: Vorträge und Aufsätze. GA 7. Hrsg. von Friedrich-

Wilhelm von Herrmann. Vittorio Klostermann: Frankfurt am

Main 2000, 225f. Dort heißt es u.a.: »Die Unverborgenheit

braucht die Verborgenheit, […], als ihre Rücklage, aus der das

Entbergen gleichsam schöpft.«

Vgl. Metken: Gustave Courbet: Der Ursprung der Welt.

A.a.O., 49.

Simulationen

Platon: Res publica, 514a-518b.



[2]

[1]

[2]

Hilary Putnams Argument in Reason, Truth and History,

das Szenario des Gedankenexperiments des Gehirns im Tank

sei unmöglich, setzt wortwörtlich voraus, dass die Wahrheit

darin besteht, es gebe da ein Tank-Gehirn, das eine simulierte

Welt erfahre und sagt: »Ich bin ein Tank im Gehirn.« Diese

Wahrheit (Aussage) hält er für unmöglich, weil das Gehirn dazu

mit einer Außenwelt in Kontakt sein müsste, von der es die

Bedeutung aller Satzelemente erfährt. Indem aber das Gehirn

niemals sagen kann, dass es eines im Tank ist, soll die

Versuchsanordnung falsch sein. Putnam entwickelte von

diesem Argument her das, was er »semantischen

Externalismus« nannte. Demnach ist der Bezug, in dem ein

Ausdruck sich im Sprechen mit einer »externen« Sache

verbindet, Teil seiner Bedeutung. In unterschiedlichen Welten

könnten sich Sprecher mit demselben Begriff auf

unterschiedliche Sachen beziehen.

Aus dem Nichts

Im (apokryphen) Buch 2. Makkabäer (7,28); dort heißt es:

»Ich bitte dich, mein Kind, schau dir den Himmel und die Erde

an; sieh alles, was es da gibt, und erkenne: Gott hat das aus dem

Nichts erschaffen, und so entstehen auch die Menschen.«

Vgl. Ludwig Feuerbach: Das Wesen des Christentums.

Reclam: Stuttgart 1969.



[3]

[4]

[5]

[6]

[7]

[8]

[1]

[2]

Michail Bulgakow: Meister und Margarita. Roman. Dtv:

München 2012, 32.

Carl Schmitt: Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas

Hobbes. Sinn und Fehlschlag eines politischen Symbols. Klett-

Cotta: Stuttgart 3/2003, 67.

Nietzsche: Der Antichrist. In: Ders.: Sämtliche Werke. KSA

6. A.a.O., 225.

»Und er steht nicht in der Wahrheit; denn es ist keine

Wahrheit in ihm.« (Joh 8,44)

Der Philosoph und Parmenides-Schüler Melissos (490–430

v.  Chr.) soll den Gedanken ex nihilo nihil fit (aus Nichts wird

nichts) formuliert haben.

Interessant ist auch, dass er das im Rückgriff auf das Zitat

eines griechischen Dichters getan hat, indem er betont, wir

seien »Gottes Geschlecht«. Das habe der Dichter Aratos (ca. 300

v. Chr.) gesagt.

Wer zuletzt lacht, lacht am besten? – Schlusswort

Denis Diderot: Ästhetische Schriften. Hrsg. von Friedrich

Bassenge. Bd. II . Aufbau: Berlin 1967, 480.

Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Enzyklopädie der

philosophischen Wissenschaften im Grundrisse. Hrsg. von

Wolfgang Bonsiepen und Hans-Christian Lucas. Felix Meiner:

Hamburg 1992, 555.


