






Diese Veröffentlichung wurde gefördert durch die Alfried Krupp von Bohlen und
Halbach-Stiftung, Essen, und die Stiftung Irene Bollag-Herzheimer, Basel.

Trotz intensiver Recherche konnte nicht in allen Fällen die Urheberschaft an den
Abbildungen ermittelt werden. Der Verlag bittet um entsprechende Hinweise, um
berechtigte Ansprüche abzugelten.

Die Umschlagabbildung zeigt Emanuel Schaffer im Dezember 1969 als
amtierenden israelischen Nationaltrainer.
Foto: Nachlass Schaffer

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek: Die Deutsche
Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Copyright © 2021 Verlag Die Werkstatt GmbH
Siekerwall 21, D-33602 Bielefeld
www.werkstatt-verlag.de
Alle Rechte vorbehalten.
Satz und Gestaltung: Die Werkstatt Medienproduktion GmbH, Göttingen

ISBN 978-3-7307-0569-8

http://dnb.d-nb.de/
http://www.werkstatt-verlag.de/


Inhaltsverzeichnis
Prolog: Unser größter Trainer

Gestohlene Jugend

Aliya nach Israel

Rückkehr ins Land der Täter

Der Beginn einer wunderbaren Freundschaft

Auf Erfolgskurs

Fußballdiplomatie

Der Höhepunkt: Mexiko 1970

Die Entlassung

Jenseits des Gipfels

„Mein größter Fehler“

Die Freundschaft lebt weiter

Ex Deutschland Lux

Der Geschäftsmann

„Wiedergutmachung“

Rückkehr nach Recklinghausen



Familie

Im Herbst des Lebens

Erinnerung und Erbe

Quellen

Literatur

Namensregister

Die Autoren

Dank



Prolog:
Unser größter Trainer

„Er war der größte Trainer, den wir je hatten.“ Diese Worte
des Präsidenten des israelischen Fußballverbandes, Avi
Luzon, begleiteten Emanuel Schaffer am 30.  Dezember
2012 ins Grab.

Emanuel „Eddy“ Schaffer gilt bis auf den heutigen Tag als
erfolgreichster Trainer der israelischen
Fußballnationalmannschaft . Bei der
Fußballweltmeisterschaft 1970 in Mexiko hat Schaffer seine
Elf in die Runde der letzten 16 geführt. Dieser absolute
Höhepunkt seiner Karriere war zugleich der bis heute größte
Erfolg des israelischen Fußballs. Weder vor 1970 noch
danach hat eine israelische Nationalmannschaft wieder die
Endrunde einer Welt- oder Europameisterschaft erreicht.

Emanuel Schaffer, im polnischen Drohobycz geboren, als
Kind in Deutschland aufgewachsen, floh 1933 vor den Nazis
über Metz, Saarbrücken zurück nach Drohobycz und später
vor der einmarschierenden deutschen Wehrmacht bis nach



Alma Ata. In den 1950er Jahren fand er als Israeli den Weg
zurück nach Deutschland, um sich als Fußballtrainer
ausbilden zu lassen. Seine deutschen Sprachkenntnisse und
auch der gute Ruf, den der deutsche Fußball und die
Trainerausbildung nach dem Weltmeistertitel 1954
genossen, haben diese Entscheidung zweifellos
entscheidend beeinflusst.

Seine Biografie erhält ihre besondere Bedeutung vor dem
Hintergrund der Geschichte des Staates Israel und des
Zionismus wie auch der traumatischen Geschichte der
Shoah, des Holocaust. Bei Schaffers Karriere geht es nicht
nur um die Karriere eines Fußballers und Trainers, eines
Sportlers, sondern um eine Personifizierung dessen, was in
der Historiographie unter dem Titel „Galut-Juden
(Diasporajuden) und Nationaljuden“ oder „Von der Shoah zur
Wiederauferstehung des jüdischen Volkes“ verstanden wird.

Seitdem Max Nordau (1849-1923), Theodor Herzls
engster Mitarbeiter in der zionistischen Bewegung, beim
zweiten Zionisten-Kongress in Basel 1898 den Begriff des
Muskeljudentums zum Thema seiner Rede gemacht hatte,
galt die Genesung des in der Diaspora angeblich
degenerierten jüdischen Körpers mithilfe von Turnen und
Sport als wichtiges Ziel des Zionismus, oder mindestens als
wichtiger Schritt auf dem Weg zur „Regeneration“ des
jüdischen Volkes und der staatlichen Wiederbelebung.1 Die
Erziehung der praktizierenden Zionisten, d. h. derjenigen
Juden, die nach Palästina einwanderten bzw. im Lande
geboren wurden, und ihr Selbstverständnis sollten mit



diesem Ziel körperlicher Ertüchtigung in Einklang gebracht
werden. Entsprechend gehörte zum Gegensatz zwischen
Galut und Yishuv, also zwischen Diaspora und zionistischer
Gemeinschaft in Palästina, auch automatisch der stereotype
Gegensatz zwischen dem jüdischen Schwächling und dem
Muskeljuden. Das Muskeljudentum, so der zionistische
Mythos, könne zwar bereits in der zionistischen
Vorbereitungsphase vor dem Verlassen der Galut in
Erscheinung treten, verwirkliche sich aber letztlich doch nur
im eigenen Land; denn Diasporajuden sind per definitionem
muskel- und nervenschwach. Vorbilder des
Muskeljudentums suchte man aus diesem Grunde in der
Antike, im altgeschichtlichen Judenstaat, nicht im modernen
europäischen oder amerikanischen Diaspora-Judentum.2
Besonders deutlich schien dieser Kontrast bei der
Gegenüberstellung der jüdischen Opfer der Shoah mit den
„neuen Juden“ im drei Jahre nach der Shoah gegründeten
Staat Israel hervorzutreten.

Dieses schlichte Schwarz-Weiß-Denken musste jedoch im
Verlauf der sieben Jahrzehnte seit der Gründung des Staates
Israel Schritt für Schritt revidiert und relativiert werden. Man
begriff, dass das Leben in der Diaspora Wichtiges zum
Judentum beigetragen hat, ja dass sogar manches Element
im zionistischen Judentum auf Fundamenten der Diaspora
beruht und dass auch Überlebende der Shoah ihren Beitrag
zum Aufbau des Judenstaates geleistet und am Kampf für
diesen Staat mitgewirkt haben.3 Darüber hinaus entdeckte
man schließlich Muskeljuden, die es vor dem Zionismus und



außerhalb dieser Bewegung gegeben hat. Doch dieses
Umdenken brauchte viel Zeit, und bis heute sind alte
Vorstellungen und Mythen in diesem Zusammenhang fest
verankert.

Dies alles erklärt, weshalb man die herausragenden und
bekannten Sportler in der vorstaatlichen jüdischen
Gesellschaft des Yishuv und dann im Staat Israel als
Produkte des Zionismus oder  – da Sportler meist junge
Leute sind  – als exklusive Erzeugnisse des Landes Israels
betrachtete. Ihre frühere Geschichte vor der Einwanderung
verdrängte oder ignorierte man. So blieb auch in den Fällen,
in denen sich die Presse ausführlicher mit der Person oder
der individuellen Geschichte eines aus der Diaspora nach
Israel eingewanderten Sportlers befasste, dessen
Vergangenheit unterbelichtet. Meistens wurde sie sogar
bewusst ausgeblendet.4 Auch der Umgang mit der Person
und Ikone Emanuel Schaffer in der israelischen Gesellschaft
stand lange im Zeichen dieses zionistischen Narrativs.



Gestohlene Jugend

Kindheit in Recklinghausen

Der Lebensweg von Emanuel Schaffer ist eng mit der
deutschen Geschichte seit den 1920er Jahren verknüpft .
Wenige Wochen nach seiner Geburt am 11.  Februar 1923 im
damals polnischen Drohobycz  – in einem typischen
osteuropäischen „Shtetl“ des bis 1918
österreichischungarischen Galizien   –, zog er mit seinen
Eltern und seinen beiden Schwestern zunächst nach Marl
und später nach Recklinghausen, beides Orte am nördlichen
Rand des Ruhrgebiets.

Emanuel Schaffers Mutter Hela Schaffer, geb. Odze-Tuch
(geb. 23.06.1898) stammte aus Drohobycz, sein Vater
Moses Schaffer (geb. 16.07.1893) aus dem benachbarten
Porohy. Seine Eltern hatten 1918 geheiratet, am 17.  Januar
1920 wurde die älteste Tochter Cila geboren, ein Jahr später
am 18.  Januar 1921 Salka.

Drohobycz war in der damaligen Zeit eine kleine Stadt in
Ostgalizien mit einer multiethnischen Bevölkerung und



gehörte zur 1918 gegründeten Zweiten Polnischen Republik.
Polen, Ukrainer und Juden prägten das Stadtbild und das
Alltagsleben der Kleinstadt. Mit nahezu 40 Prozent stellten
die Juden die größte Bevölkerungsgruppe. Bis kurz vor der
Geburt von Emanuel tobte um die Stadt herum der Kampf
zwischen der kurzlebigen Ukrainischen Republik und Polen.
Geprägt war das jüdische Leben im Weltkrieg wie auch zur
Zeit der anschließenden Kämpfe von Unruhe und Pogromen.
Es handelte sich schließlich um eine Region im Herzen der
„Bloodlands ,“ die Timothy Snyder so eindrucksvoll
geschildert hat.5 Für die jüdischen Bewohner dieser Region
assoziierte sich historisch der Begriff Antisemitismus
entsprechend eher mit Polen oder der Ukraine als mit
Deutschland.



Moses und Hela Schaffer.
Quelle: Virtuelles Shtetl

Zentrum des jüdischen Lebens war die 1865 eingeweihte
Synagoge, seinerzeit die größte Synagoge Polens. Die
Wirtschaft der Stadt profitierte in Friedenszeiten von
größeren Erdöl- und Erdgasvorkommen in der Umgebung.
Die Ausbeutung dieser Bodenschätze brachte viele
Bewohner in Lohn und Brot. So auch Moses Schaffer, er war
als Manager bei einer Erdölfirma tätig. Geschäftliche
Beziehungen hatten ihn 1922 für einige Monate nach
Deutschland geführt.

Warum er sich entschied, mit seiner Familie im Jahr darauf
nach Deutschland zu gehen, liegt im Dunkeln ebenso wie
die Entscheidung, sich zunächst in Hüls niederzulassen. Die



sich abzeichnende wirtschaft-liche Krise in der Ölindustrie
und die antisemitischen Attacken gegen die jüdische
Bevölkerung in Galizien können ein Grund gewesen sein.6
Jedenfalls entschieden sich nach dem Ende des Ersten
Weltkriegs viele Juden in den von Deutschland und
Österreich-Ungarn abgetretenen Gebieten, nach
Deutschland oder nach Österreich auszuwandern. Als die
junge Familie Schaffer nach einigen Jahren in Hüls 1927
nach Recklinghausen kam, fand sie eine sehr aktive jüdische
Gemeinde vor. Zahlreiche jüdische Vereine sorgten für ein
vielfältiges und abwechslungsreiches Gemeindeleben.7
1925 lebten in der Stadt 451 Juden. Vor allem durch die
Zuwanderung „vornehmlich orthodox orientierter Juden“ aus
Osteuropa war die Gemeinde vorübergehend auf ca. 700
Mitglieder angewachsen, erreichte jedoch 1930 mit 452
Mitgliedern wieder ihren alten Stand.8 Ihre Gottesdienste
feierte sie in der am 26.  August 1904 eingeweihten neuen
Synagoge an der Hedwigstraße (später Limperstraße)/ Ecke
Westerholterweg.9 Unmittelbar in der Nähe der Synagoge,
Am Steintor 5, befand sich die einklassige jüdische
Volksschule, die auch Emanuel Schaffer und seine
Schwestern besuchten. Emanuel wurde 1929 eingeschult.
Gemeinsam mit seinen drei Schwestern  – die jüngste
Schwester Rosa kam am 19.  August 1929 in Recklinghausen
zur Welt  –, wuchs er mit der deutschen Sprache auf, die
seine Muttersprache werden sollte. Deutsche Staatsbürger
wurden Moses Schaffer und seine Familie nicht, ein Antrag



auf Einbürgerung hätte erst 15 Jahre nach der
Einwanderung gestellt werden können.

In Recklinghausen bezog die Familie in der Paulusstraße
28 eine geräumige Vier-Zimmer-Wohnung. In dem Haus
hatte Vater Schaffer gleichzeitig die Geschäftsräume seiner
Firma „Menschenfreund“10, ein Abzahlungsgeschäft für
Möbel und Konfektion, dessen Teilhaber er war.11 Das
Geschäftsmodell von Abzahlungsgeschäften bestand darin,
Waren gegen Ratenzahlung zu verkaufen. Geliefert wurde
sofort, das Eigentum ging aber erst mit Begleichung der
letzten Rate auf die Käufer über. Einer ehemaligen
Mitbewohnerin des Hauses, Clara Huissen, zufolge hieß die
Firma von Moses Schaffer entweder „Schaffer & Schüssler“
oder „Schüssler & Schaffer“. Das Unternehmen hatte noch
„mehrere Handelsvertreter angestellt“. Die Wohnung der
Schaffers war bürgerlich eingerichtet. Der Mietpreis betrug
„100,— RM monatlich“, ein für die damalige Zeit stattlicher
Preis für eine Wohnung. Der gehobene Lebensstil der Familie
drückte sich  – so Frau Huissen  – darin aus, „daß Frau
Schaffer seinerzeit schon sehr gut gekleidet war
(Pelzmantel  – Brillantringe u. sonstiger Schmuck)“. Hinter
diesem Rückblick der guten Nachbarin auf eine Zeit, die
bereits fast 40 Jahre zurücklag, verbirgt sich allerdings ein
typisches antisemitisches Klischee.12 Offensichtlich hatte
sich die Familie in kurzer Zeit gut in Recklinghausen
etabliert und es zu einem gewissen Wohlstand gebracht.

In Recklinghausen entdeckte Emanuel Schaffer schon als
Kind seine Leidenschaft für das Fußballspielen. Auf dem



Schulweg „kickte er mit allem, was ihm im Weg lag“, was
dazu führte, so Schaffer später in einem Interview, dass es
„zu Hause […] dann oft Ärger wegen der kaputten Schuhe
[gab]“.13 Einer seiner früheren Spielkameraden, mit dem er
den Religionsunterricht besuchte, war Rolf Abrahamsohn.
„Emanuel Schaffer war ein Fußballverrückter. Wir waren
damals nicht die Frömmsten und haben lieber Fußball
gespielt, als zum Religionsunterricht zu gehen, der vom
Rabbiner Auerbach erteilt wurde“.14

Schon in dieser Zeit wurde er wohl von seinen Freunden
nur „Eddy“ gerufen. Dieser Name sollte bis zu seinem Tode
sein deutscher Rufname bleiben. Sein jiddischer Rufname
war jedoch „Mundek“, die geläufige Abkürzung für Emanuel.
In Israel nannten ihn seine Freunde „Munsek“.

Flucht zurück nach Drohobycz

Die Machtübernahme der Nationalsozialisten am 30.   Januar
1933 in Deutschland veränderte das politische und
gesellschaftliche Klima auch in Recklinghausen
grundlegend. Der Antisemitismus wurde zur Staatsdoktrin.
Aus ehemals angesehenen jüdischen Bürgern wurden jetzt
„Staatsfeinde“, für die in der nationalsozialistischen
Volksgemeinschaft kein Platz mehr war. Der Status der
nicht-deutschen Juden im Lande war noch prekärer. Der im
Jahr 1922 gegründeten NSDAP-Ortsgruppe in
Recklinghausen war es zwar erst im Jahr 1930 gelungen,
nennenswerte Wahlerfolge zu erzielen, sie machte dann



aber schnell durch Groß-kundgebungen und SA-Umzüge auf
sich aufmerksam. 15 Am Abend des 30.  Januar 1933
demonstrierte sie auf dem Recklinghäuser Marktplatz mit
einer „vaterländischen Kundgebung“ ihre Machtansprüche.
Wenige Wochen später folgten die ersten antisemitischen
Maßnahmen: das Verbot des rituellen Schächtens und die
Veröffentlichung einer „Liste mit 84 Geschäften jüdischer
Inhaber“ in der örtlichen Presse. Die antisemitische Hetze
erreichte deutschlandweit ihren ersten Höhepunkt am
1.  April 1933. SA-Wachen postierten sich vor den
Geschäftseingängen und Arztpraxen jüdischer Inhaber,
Spruchbänder wie „Deutscher, kauf nicht bei Juden! Wer bei
Juden kauft, ist ein Volksverräter!“ waren quer über die
Einkaufsstraßen gespannt.16

Moses Schaffer erkannte sehr schnell, dass es für seine
Familie in dem neuen nationalsozialistischen Deutschland
keine Zukunft mehr gab. Am 4.  April 1933 flüchtete er mit
seiner Familie aus Recklinghausen17 nach Metz, wo sie drei
Tage später ankamen und zunächst in der Rue Pasteur 20
wohnten. In den nächsten Monaten wechselten sie zweimal
ihre Unterkunft, blieben aber in der Rue Pasteur.18 Vater
Moses Schaffer war bereits wenige Tage vor der
nationalsozialistischen Machtübernahme nach Metz gereist
und dort ab dem 25.  Januar 1933 offiziell gemeldet, um sich
nach einer entsprechenden Arbeit und vor allem nach einer
Wohnung für seine Familie umzusehen.19 In Recklinghausen
hatte sich schon länger abgezeichnet, dass er sein
Abzahlungsgeschäft nicht erfolgreich würde weiterführen



können, da er „von Schuldnern bedroht wurde  – und oftmals
von denen, welchen er gerade großzügig Kredit eingeräumt
hatte“.20 Wie die Familie in Metz ihren Lebensunterhalt
sichern konnte, ist nicht bekannt. Moses Schaffer hatte wohl
versucht, auch in Metz ein Abzahlungsgeschäft
aufzubauen  – aber ohne großen Erfolg. Für die vier Kinder
war die Flucht in das französische Metz ein tiefer Einschnitt
in ihrem noch so jungen Leben. Herausgerissen aus ihrer
gewohnten Umgebung und aus ihrem vertrauten
Freundeskreis, mussten sie jetzt in einem Land leben,
dessen Sprache sie nicht verstanden. Seitdem Elsass-
Lothringen 1918 wieder zu Frankreich gehörte, war dort die
deutsche Sprache im Erziehungssystem tabu. Aufgrund der
fehlenden Sprachkenntnisse gingen Emanuel Schaffer und
seine zwei älteren Schwestern in Metz nicht in die Schule.

In dieser Situation entschied sich die Familie, ins
deutschsprachige Saarbrücken weiterzuziehen. Das
Saarland war gemäß dem Versailler Vertrag seit 1919
deutsches Gebiet unter Verwaltung des Völkerbundes als
Treuhänder. Am 3.   August 1934 kam Familie Schaffer in
Saar brücken an und wohnte zunächst in der Bahnhofstraße
19. Die Bahnhofstraße war die größte Einkaufsstraße der
Stadt mit einem hohen Anteil jüdischer Geschäfte, Ärzte und
Rechtsanwälte. Ohne die zahlreichen Geschäfte jüdischer
Eigentümer wäre die „Entwicklung der Bahnhofstraße zu
einer mondänen Einkaufsstraße […] kaum vorstellbar“
gewesen. Vielleicht war der Geschäftsmann Moses Schaffer
aufgrund des „regen jüdischen Lebens“21 in der



Saarmetropole zu der Überzeugung gelangt, dass hier ein
sicherer Aufenthaltsort für sich und seine Familie sein
konnte, wo er für den Lebensunterhalt seiner Familie sorgen
konnte und seine Kinder wieder die deutschsprachige
jüdische Religionsschule der Gemeinde besuchen konnten.
Aber auch im Saarland war die nationalsozialistische
Machtübernahme im deutschen Reich nicht ohne Folgen
geblieben.

Wenngleich das Saarland und damit auch Saarbrücken zu
der Zeit noch immer Mandatsgebiet des Völkerbundes
waren und praktisch unter französischer Verwaltung
standen, war die Stimmung „schon stark nationalistisch
aufgeheizt mit Sympathie und vorauseilendem Gehorsam
gegenüber NS-Deutschland“22. Am 28.  August zog die
Familie in den Saarbrücker Stadtteil Malstatt und dort in die
Wilhelm-Meyer-Straße 1. Bereits wenige Monate, nachdem
sie in Saarbrücken angekommen war, meldete sie sich am
26.  November wieder ab. „In der Kartei ist Polen als neuer
Ort angegeben“.23 Wenige Wochen später, am 13.  Januar
1935, votierten 90,5 Prozent der saarländischen
Bevölkerung im vom Versailler Vertrag bestimmten
Volksentscheid über die Zukunft des Gebiets für den
Anschluss an das nationalsozialistische Deutschland. Die
„Heimkehr der Saar“ erfolgte am 1.  März 1935. Unmittelbar
danach setzten in dem neu geschaffenen Gau Saarland
unter dem Gauleiter Josef Bürckel die nationalsozialistischen
Gleichschaltungs- und rassistischen Verfolgungsmaßnahmen
ein. Wie zwei Jahre zuvor hatte Moses Schaffer rechtzeitig



die Zeichen der Zeit erkannt und floh erneut mit seiner
Familie vor dem nationalsozialistischen Terror. Wäre die
Familie im Saarland geblieben, wäre sie bereits im Oktober
1940 auf Befehl des Gauleiters mit den saarländischen und
pfälzischen Juden in das südfranzösische Lager Gurs
deportiert worden und später nach Auschwitz.

Emanuel Schaffer war zu diesem Zeitpunkt gerade elf
Jahre alt. In Saarbrücken hatten er und seine Schwestern in
der kurzen Zeit ihres Aufenthalts die jüdische Schule
besuchen können. Sie konnten sich wieder in einer Sprache
verständigen, die sie beherrschten. Aber auch das war nur
ein kurzes Intermezzo.

Ob die Familie Schaffer nach dem 26.  November 1934
direkt nach Polen gereist ist, muss offenbleiben. Die
nächsten Jahre liegen komplett im Dunkeln. In den
verschiedenen kurzen biografischen Beiträgen über
Emanuel Schaffer werden unterschiedliche Jahreszahlen
genannt, wann die Familie in ihre alte polnische Heimat
zurückgekehrt ist: In einem Interview mit dem „Virtuellen
Schtetl“ sagte Emanuel Schaffer, dass der Vater Moses
Schaffer nach dem Einmarsch der deutschen Wehrmacht im
März 1936 in das entmilitarisierte Rheinland entschieden
habe, nach Porohy/Polen zurückzukehren.24 Auch Piorr
datiert die Rückkehr „ins ostpolnische Galizien“ auf das Jahr
1936.25 Borggraefe26 und Lämmer sprechen von einer
Ausweisung „als polnische Staatsbürger in ihr Hei-matland“
193727 und auch Schleicher datiert die Rückkehr „nach
Drohobycz“ auf das Jahr 1937.28 Vorsichtiger in der



Datierung ist Schröder, die die Rückkehr der Familie nach
Polen auf „1936 oder 1937“ legt.29 Lediglich in einem
Schreiben des Regierungspräsidenten Münster vom 8.   April
1960 zu dem Antrag von Emanuel Schaffer auf Gewährung
von Entschädigung wird festgehalten: „[…] bis sie am
26.11.1934 nach Stanisławów/Polen, wo die Erblasser im
Jahre 1919 die Ehe geschlossen hatten, zurückgekehrt
sind“.30 In seiner eidesstattlichen Erklärung vom 28.  Februar
1965 bestätigt Marian Nadel, ein ehemaliger Nachbar aus
Drohobycz, dass die Familie Schaffer bereits „im Jahre 1934
oder 1935“ nach Polen zurückgekommen sei.31 Da das
einzige vorliegende amtliche Dokument aus Saarbrücken die
Abreise aus der Stadt für den 26.   November 1934 ausweist,
ist davon auszugehen, dass die Familie Schaffer spätestens
zu Beginn des Jahres 1935 wieder in Polen wohnte.

Für Emanuel Schaffer und seine Schwestern bedeutete
die Flucht nach Galizien keineswegs die Rückkehr in ihre
alte Heimat. Ihre Heimat war Recklinghausen, wo sie neun
Jahre ihrer Kindheit und Jugendzeit verbracht hatten. Sie
waren mit der deutschen Sprache aufgewachsen, die
polnische Sprache und auch das Leben in einem Shtetl
waren ihnen fremd. Eine Fortsetzung ihrer schulischen
Laufbahn war unter diesen Umständen zunächst
ausgeschlossen. „Ich brauchte eineinhalb Jahre, meine
Schwestern sogar noch etwas länger, bis wir so gut polnisch
konnten, daß uns die Schule aufnahm“.32 Vermutlich kam
eine jüdische Schule, wo auf Jiddisch gelehrt wurde, für die
Schaffers nicht infrage. Emanuel besuchte vom Ende des



Jahres 1936 bis August 1938 die Volksschule in Stanisławów
und im Anschluss von 1938 bis 1941 die technische
Mittelschule in Drohobycz.

Nachdem die deutsche Wehrmacht am 1.   September
1939 Polen überfallen hatte, lebten die Schaffers in der von
der Roten Armee besetzten Region in relativer Sicherheit.
Am 23.  August 1939 hatten die Sowjetunion und Nazi-
Deutschland einen Nichtangriffspakt geschlossen (Hitler-
Stalin-Pakt), der einerseits dem Deutschen Reich die
Neutralität der Sowjetunion bei einem Krieg Deutschlands
mit Polen und den Westmächten zusicherte und
andererseits u. a. Ostpolen zum sowjetischen
Interessengebiet erklärte. Am 17.   September 1939 begann
die sowjetische Armee mit der Besetzung Ostpolens. Die
Schaffers lebten damit zwar unter sowjetischer Besatzung,
waren aber noch geschützt vor der antisemitischen
Verfolgung durch die Deutschen. Aber auch unter der
sowjetischen Besatzung war das jüdische Alltagsleben in
Galizien geprägt von politischen Restriktionen. Prominente
Juden der Stadt wurden als Kapitalisten verhaftet und in die
Sowjetunion deportiert.33

In Drohobycz konnte Emanuel Schaffer endlich wieder
seiner Leidenschaft Fußball nachgehen. Er wurde Mitglied
der Fußballmannschaft des jüdischen Klubs Betar
Drohobycz, einem Klub der revisionistischzionistischen
Jugendbewegung, der sich 1910 gegründet hatte.34 Ein Bild
aus dem Jahr 1939 zeigt ihn im Kreis seiner Mannschaft
(obere Reihe, Dritter von links). 25 Jahre später teilte er


