


Pathos

Solmaz Khorsand

morggn



Inhalt

Vorwort

Die Heulhierarchie
Die Krise als Privileg
Der Elendsolymp

Das Stockholm-Pathos
Die Pathos-PR

Der Gamechanger
Der Appell

Anmerkungen






Vorwort

Pathos ist uberall. Permanent sind wir bewegt, emport und
beruhrt von der Welt und wollen das auch mit allen teilen.
Am liebsten sofort. Am liebsten mit ganz viel Reichweite.
MalSsigung gehort nicht zum Zeitgeist. Insbesondere
wenn es um die eigene Befindlichkeit geht. Wer von sich
selbst dermalsen berauscht ist, will auch die anderen daran
teilhaben lassen. Beherrschung ist etwas fur Asketen.
Gelassenheit fiir Reiche. Ironie fur Uberlebende.

Dem Rest bleibt nur das Pathos. Mit bebendem Tremolo
und zeternder Stimme, absurden Metaphern und Stakkato-
Interpunktion muss das eigene Drama moglichst
breitenwirksam zur Geltung kommen. Schliefllich ist alles
eine Frage der richtigen Inszenierung. Denn wer sich im
Pathoskonzert behaupten will, muss eine Performance an
den Tag legen, die sich analog und vor allem digital
dermallen abhebt, dass sie tatsachlich gehort, gesehen,
gespurt und vor allem angeklickt wird.

Pathos bedeutet Macht. Erst wenn die eigene Bewegtheit
andere bewegt, kommen die Dinge ins Rollen. Plotzlich
werden vermeintliche Werte und Normen in Frage gestellt.
Mit einem Mal interessiert sich die Offentlichkeit fur die



Erforschung einer Krankheit, fur die es vorher keine Gelder
gab. Plotzlich werden Gesetze verabschiedet, die davor nur
eine Minderheit betroffen haben. Plotzlich werden Statuen
von der Stralle ins Museum verbannt, weil sie nun fur die
Allgemeinheit eine dunkle Ara reprasentieren, nicht nur fur
ein paar Ubersensible.

Pathos bedeutet Veranderung. Kann Veranderung
bedeuten. Denn sein Einsatz spiegelt die herrschenden
Machtverhaltnisse wider. Wer traut sich offentlich seiner
Befindlichkeit zu fronen, wer bekommt den Raum dafur
zugestanden und wer nicht? Wer wird dabei ernst
genommen und wer pathologisiert?

Macht es einen Unterschied, ob eine Frau ihre Gefuhlswelt
mit der Welt teilt oder ein Mann? Eine Schwarze oder eine
weilSe Frau? Eine Schwarze oder weilse Frau, die obdachlos
ist, die im Rollstuhl sitzt, die Alleinerzieherin ist?

Ja, ja und ja. Es macht einen Unterschied. Den einen wird
fur ihren Mut gratuliert, sie werden fur ihre Sensibilitat
gefeiert, dafur, dass sie bereit waren, dermalien intime
Einblicke in ihre Realitat, ihren Alltag, ihre Verletzlichkeit
zu gewahren. Die anderen sollen blof$ nicht pathetisch sein,
so viel jammern und immer nur fordern. Bei den einen wird
ihr Pathos ubersetzt in Gesetzesinitiativen und schafft es
auf die politische Agenda, in den medialen Diskurs. Bei den
anderen reicht es hochstens fur eine Gegenforderung:
Resilient soll man ein bisschen sein. Ist doch alles nicht so
schlimm, oder?

,Die Reichen sind anders als wir“, hat der amerikanische
Autor F. Scott Fitzgerald einmal geschrieben, ,sie sind



weich, wo wir hart sind.“!

Wem zugestanden wird weich zu sein, darf bei der
kleinsten Unannehmlichkeit aufheulen. Wem dieses
Verstandnis verwehrt wird, der muss schon hartere
Geschutze auffahren, um sich Gehor zu schaffen. Bei ihm
muss das Erlebte ,richtig schlimm®” sein. Richtig schlimm
und richtig oft. Erst mit der ,Intensitat des Schweregrads”
und der ,Extensitat der Frequenz” hat eine Minderheit die
Chance, von einer stillen Mehrheit gehort zu werden, sagt
der deutsche Kommunikationswissenschafter Armin Scholl.
Etwa erst wenn genug Schwarze Korper unter weilSen
Knien ersticken, setzt sich etwas in Bewegung. Dann
spitzen sich plotzlich die Ohren aller. Dann farben sich
selbst bei den unpolitischsten Menschen die oft so bunten
Kacheln in den sozialen Medien schwarz.

Wenn das Extrem erreicht ist, gibt es fur alle ein Stuck vom
Pathoskuchen. Aber nicht eher. Und auch nur, wenn sich
das Pathos so darstellt, wie es von einer Mehrheit erwartet
wird. Dann erst kann ihm eine Bedeutung zugeschrieben
werden. Ohne die richtigen Codes ist es zwecklos. ,Es
genugt nicht, dass man etwas sagt. Es gehort im richtigen
Moment, im richtigen Tonfall und in der richtigen Intensitat
gesagt”, erklart die Wiener Psychoanalytikerin Ulrike Kadi
im Gesprach. Wer das nicht tut, lauft Gefahr nicht nur nicht
gehort zu werden, sondern als Lugner oder Simulantin
abgestempelt zu werden. Auch Pathos muss sich an ein
Skript halten. Nur dann hat es eine Chance, auf
fruchtbaren Boden zu fallen.

Es ist ermudend, dem Pathoskonzert auf Dauer zuzuhoren.
Insbesondere wenn es einer Melodie folgt, die sich



permanent wiederholt, da sie immer von denselben
Akteuren gesummt wird.

Vielleicht auch deswegen, weil dadurch das eigene
Pathos keinen Raum fur seine Wirksamkeit hat. Weil das
fremde Pathos so dominant ist, dass es sogar in die
hintersten Winkel des eigenen Selbsts zu wirken beginnt.
Fast so als stunde man unter fremder Besatzung. So viel zu
pathetischen Metaphern.

»A writer by definition is pathetic”, soll der amerikanische
Drehbuchautor und Regisseur Ethan Coen einmal gesagt
haben. Daher ist naturlich auch dieses Buch ein
pathetischer Ausbruch. Obgleich dieser ausgelost wurde
von Pathos-Fatigue, genahrt durch die Beobachtung einer
privilegierten Schicht, die mit einer Dringlichkeit ihre
Befindlichkeit kundtut, als verdiene jedes Gefuhl und jeder
Gedanke die Buhne und die Gravitas, mit der das
personliche Drama einer Offentlichkeit mitgeteilt wird.

Das tut es nicht.

Es ist Larm, der Raum einnimmt, der Diskurse bestimmt,
der Aufmerksamkeit bundelt und monopolisiert. Daher der
pathetische Appell: Bitte hin und wieder diese Buhne zu
raumen. Hin und wieder die Lautstarke runterzudrehen.
Hin und wieder einfach nur still zu sein. Es ist ein Appell
vor allem an all jene, die sich gerne als Verbundete einer
guten Sache verstehen. Das eigene Pathos darf gedrosselt
werden. Nur ab und zu.



Die Heulhierarchie

Des einen normal ist des anderen

pathetisch

Es gibt Worte in der englischen Sprache, die sich
wunderbar schnauben lassen. Mit Arroganz, Ekel und
Widerwillen. Man mochte sie regelrecht ausspucken, so
viel Verachtung haftet jeder Silbe an. Pathetic ist so ein
Wort. Wem es entgegengeschleudert wird, soll sich nicht
nur der Erbarmlichkeit seiner Handlung oder gar seiner
selbst gewahr sein, er soll sich ihrer auch schamen. Das
deutsche Adjektiv pathetisch ist da nicht ganz so
gnadenlos. Hier schwingt noch ein Hauch der Schillerschen
Romantik mit, in der das Pathos seine Hochzeit erlebte und
als erhaben und hehr galt. Doch eben nur ein Hauch. Wer
heute im deutschsprachigen Raum von Pathos spricht,
meint zumeist Schwulst, Kitsch, Ubertreibung. Vom
falschen Pathos ist dann die Rede, vom hohlen, vom
verlogenen, vom manipulativen.

Was Pathos konkret bedeutet, damit schlagen sich
Literaturwissenschaft, Philologie und Philosophie seit
Jahrhunderten herum. Einen gemeinsamen Nenner fur
seine Definition gibt es nicht, hochstens eine etymologische
Annaherung, wenn seine griechischen Wurzeln frei gelegt



werden. Demnach bezeichnet Pathos ein Ereignis, ein
Leiden, aber auch eine Leidenschaft. Genau genommen ist
es nicht nur ein Ereignis, sondern gleich zwei Ereignisse,
denn sowohl das plotzlich eintreffende Widerfahrnis als
auch die provozierte Gefuhlsreaktion auf dieses
»,Reizereignis” fallen laut der Literaturwissenschafterin

Cornelia Zumbusch in die Bedeutung des Wortes.?

»Am Beginn steht das Pathos der Welt, und wenn wir
darauf antworten, indem wir erstaunen, erschrecken,
fasziniert oder angeekelt sind, geht dieses Antworten mit
dem Pathos einher”, erklart Jan Juhani Steinmann,
Lehrbeauftragter fur Philosophie an der Universitat Wien,
im Gesprach. ,Keiner kann uber das Pathos verfugen. Es
trifft uns unsere Erfahrung, wie uns die Welt eben trifft.”

In der Antike spielte das Pathos gleich in mehreren
Disziplinen eine tragende Rolle. Aristoteles schreibt ihm in
seiner Poetik eine reinigende Kraft zu. So ist das Pathos in
der antiken Tragodie die Voraussetzung fur die Katharsis.
Das Leiden des Helden soll das Publikum faszinieren,
unterhalten und dermalsen bewegen, dass es sich selbst zu
reflektieren beginnt. Wenn es dann mitgerissen, erschuttert
und uberwaltigt ist von Eleos, Schauer, und Phoebus,
Furcht, wird es gereinigt sein von all seinen Affekten.

In der Rhetorik definiert Aristoteles das Pathos als eine der
drei Saulen der Persuasion, der Uberzeugung: Ethos, Logos
(Pragma) und Pathos. Wahrend sich Ethos auf die
Glaubwurdigkeit und den Charakter des Redners bezieht,
Logos (Pragma) auf den Inhalt und die Argumente einer
Rede, soll das Pathos Emotionen beim Publikum
hervorrufen.



