


Pathos

Solmaz Khorsand



Inhalt

Vorwort

Die Heulhierarchie
Die Krise als Privileg
Der Elendsolymp
Das Stockholm-Pathos
Die Pathos-PR
Der Gamechanger
Der Appell

Anmerkungen





Vorwort
Pathos ist überall. Permanent sind wir bewegt, empört und
berührt von der Welt und wollen das auch mit allen teilen.
Am liebsten sofort. Am liebsten mit ganz viel Reichweite.

Mäßigung gehört nicht zum Zeitgeist. Insbesondere
wenn es um die eigene Befindlichkeit geht. Wer von sich
selbst dermaßen berauscht ist, will auch die anderen daran
teilhaben lassen. Beherrschung ist etwas für Asketen.
Gelassenheit für Reiche. Ironie für Überlebende.

Dem Rest bleibt nur das Pathos. Mit bebendem Tremolo
und zeternder Stimme, absurden Metaphern und Stakkato-
Interpunktion muss das eigene Drama möglichst
breitenwirksam zur Geltung kommen. Schließlich ist alles
eine Frage der richtigen Inszenierung. Denn wer sich im
Pathoskonzert behaupten will, muss eine Performance an
den Tag legen, die sich analog und vor allem digital
dermaßen abhebt, dass sie tatsächlich gehört, gesehen,
gespürt und vor allem angeklickt wird.

Pathos bedeutet Macht. Erst wenn die eigene Bewegtheit
andere bewegt, kommen die Dinge ins Rollen. Plötzlich
werden vermeintliche Werte und Normen in Frage gestellt.
Mit einem Mal interessiert sich die Öffentlichkeit für die



Erforschung einer Krankheit, für die es vorher keine Gelder
gab. Plötzlich werden Gesetze verabschiedet, die davor nur
eine Minderheit betroffen haben. Plötzlich werden Statuen
von der Straße ins Museum verbannt, weil sie nun für die
Allgemeinheit eine dunkle Ära repräsentieren, nicht nur für
ein paar Übersensible.

Pathos bedeutet Veränderung. Kann Veränderung
bedeuten. Denn sein Einsatz spiegelt die herrschenden
Machtverhältnisse wider. Wer traut sich öffentlich seiner
Befindlichkeit zu frönen, wer bekommt den Raum dafür
zugestanden und wer nicht? Wer wird dabei ernst
genommen und wer pathologisiert?

Macht es einen Unterschied, ob eine Frau ihre Gefühlswelt
mit der Welt teilt oder ein Mann? Eine Schwarze oder eine
weiße Frau? Eine Schwarze oder weiße Frau, die obdachlos
ist, die im Rollstuhl sitzt, die Alleinerzieherin ist?

Ja, ja und ja. Es macht einen Unterschied. Den einen wird
für ihren Mut gratuliert, sie werden für ihre Sensibilität
gefeiert, dafür, dass sie bereit waren, dermaßen intime
Einblicke in ihre Realität, ihren Alltag, ihre Verletzlichkeit
zu gewähren. Die anderen sollen bloß nicht pathetisch sein,
so viel jammern und immer nur fordern. Bei den einen wird
ihr Pathos übersetzt in Gesetzesinitiativen und schafft es
auf die politische Agenda, in den medialen Diskurs. Bei den
anderen reicht es höchstens für eine Gegenforderung:
Resilient soll man ein bisschen sein. Ist doch alles nicht so
schlimm, oder?

„Die Reichen sind anders als wir“, hat der amerikanische
Autor F. Scott Fitzgerald einmal geschrieben, „sie sind



weich, wo wir hart sind.“1

Wem zugestanden wird weich zu sein, darf bei der
kleinsten Unannehmlichkeit aufheulen. Wem dieses
Verständnis verwehrt wird, der muss schon härtere
Geschütze auffahren, um sich Gehör zu schaffen. Bei ihm
muss das Erlebte „richtig schlimm“ sein. Richtig schlimm
und richtig oft. Erst mit der „Intensität des Schweregrads“
und der „Extensität der Frequenz“ hat eine Minderheit die
Chance, von einer stillen Mehrheit gehört zu werden, sagt
der deutsche Kommunikationswissenschafter Armin Scholl.
Etwa erst wenn genug Schwarze Körper unter weißen
Knien ersticken, setzt sich etwas in Bewegung. Dann
spitzen sich plötzlich die Ohren aller. Dann färben sich
selbst bei den unpolitischsten Menschen die oft so bunten
Kacheln in den sozialen Medien schwarz.

Wenn das Extrem erreicht ist, gibt es für alle ein Stück vom
Pathoskuchen. Aber nicht eher. Und auch nur, wenn sich
das Pathos so darstellt, wie es von einer Mehrheit erwartet
wird. Dann erst kann ihm eine Bedeutung zugeschrieben
werden. Ohne die richtigen Codes ist es zwecklos. „Es
genügt nicht, dass man etwas sagt. Es gehört im richtigen
Moment, im richtigen Tonfall und in der richtigen Intensität
gesagt“, erklärt die Wiener Psychoanalytikerin Ulrike Kadi
im Gespräch. Wer das nicht tut, läuft Gefahr nicht nur nicht
gehört zu werden, sondern als Lügner oder Simulantin
abgestempelt zu werden. Auch Pathos muss sich an ein
Skript halten. Nur dann hat es eine Chance, auf
fruchtbaren Boden zu fallen.

Es ist ermüdend, dem Pathoskonzert auf Dauer zuzuhören.
Insbesondere wenn es einer Melodie folgt, die sich



permanent wiederholt, da sie immer von denselben
Akteuren gesummt wird.

Vielleicht auch deswegen, weil dadurch das eigene
Pathos keinen Raum für seine Wirksamkeit hat. Weil das
fremde Pathos so dominant ist, dass es sogar in die
hintersten Winkel des eigenen Selbsts zu wirken beginnt.
Fast so als stünde man unter fremder Besatzung. So viel zu
pathetischen Metaphern.

„A writer by definition is pathetic“, soll der amerikanische
Drehbuchautor und Regisseur Ethan Coen einmal gesagt
haben. Daher ist natürlich auch dieses Buch ein
pathetischer Ausbruch. Obgleich dieser ausgelöst wurde
von Pathos-Fatigue, genährt durch die Beobachtung einer
privilegierten Schicht, die mit einer Dringlichkeit ihre
Befindlichkeit kundtut, als verdiene jedes Gefühl und jeder
Gedanke die Bühne und die Gravitas, mit der das
persönliche Drama einer Öffentlichkeit mitgeteilt wird.

Das tut es nicht.
Es ist Lärm, der Raum einnimmt, der Diskurse bestimmt,

der Aufmerksamkeit bündelt und monopolisiert. Daher der
pathetische Appell: Bitte hin und wieder diese Bühne zu
räumen. Hin und wieder die Lautstärke runterzudrehen.
Hin und wieder einfach nur still zu sein. Es ist ein Appell
vor allem an all jene, die sich gerne als Verbündete einer
guten Sache verstehen. Das eigene Pathos darf gedrosselt
werden. Nur ab und zu.



Die Heulhierarchie

Des einen normal ist des anderen
pathetisch
Es gibt Worte in der englischen Sprache, die sich
wunderbar schnauben lassen. Mit Arroganz, Ekel und
Widerwillen. Man möchte sie regelrecht ausspucken, so
viel Verachtung haftet jeder Silbe an. Pathetic ist so ein
Wort. Wem es entgegengeschleudert wird, soll sich nicht
nur der Erbärmlichkeit seiner Handlung oder gar seiner
selbst gewahr sein, er soll sich ihrer auch schämen. Das
deutsche Adjektiv pathetisch ist da nicht ganz so
gnadenlos. Hier schwingt noch ein Hauch der Schillerschen
Romantik mit, in der das Pathos seine Hochzeit erlebte und
als erhaben und hehr galt. Doch eben nur ein Hauch. Wer
heute im deutschsprachigen Raum von Pathos spricht,
meint zumeist Schwulst, Kitsch, Übertreibung. Vom
falschen Pathos ist dann die Rede, vom hohlen, vom
verlogenen, vom manipulativen.

Was Pathos konkret bedeutet, damit schlagen sich
Literaturwissenschaft, Philologie und Philosophie seit
Jahrhunderten herum. Einen gemeinsamen Nenner für
seine Definition gibt es nicht, höchstens eine etymologische
Annäherung, wenn seine griechischen Wurzeln frei gelegt



werden. Demnach bezeichnet Pathos ein Ereignis, ein
Leiden, aber auch eine Leidenschaft. Genau genommen ist
es nicht nur ein Ereignis, sondern gleich zwei Ereignisse,
denn sowohl das plötzlich eintreffende Widerfahrnis als
auch die provozierte Gefühlsreaktion auf dieses
„Reizereignis“ fallen laut der Literaturwissenschafterin
Cornelia Zumbusch in die Bedeutung des Wortes.2

„Am Beginn steht das Pathos der Welt, und wenn wir
darauf antworten, indem wir erstaunen, erschrecken,
fasziniert oder angeekelt sind, geht dieses Antworten mit
dem Pathos einher“, erklärt Jan Juhani Steinmann,
Lehrbeauftragter für Philosophie an der Universität Wien,
im Gespräch. „Keiner kann über das Pathos verfügen. Es
trifft uns unsere Erfahrung, wie uns die Welt eben trifft.“

In der Antike spielte das Pathos gleich in mehreren
Disziplinen eine tragende Rolle. Aristoteles schreibt ihm in
seiner Poetik eine reinigende Kraft zu. So ist das Pathos in
der antiken Tragödie die Voraussetzung für die Katharsis.
Das Leiden des Helden soll das Publikum faszinieren,
unterhalten und dermaßen bewegen, dass es sich selbst zu
reflektieren beginnt. Wenn es dann mitgerissen, erschüttert
und überwältigt ist von Eleos, Schauer, und Phoebus,
Furcht, wird es gereinigt sein von all seinen Affekten.

In der Rhetorik definiert Aristoteles das Pathos als eine der
drei Säulen der Persuasion, der Überzeugung: Ethos, Logos
(Pragma) und Pathos. Während sich Ethos auf die
Glaubwürdigkeit und den Charakter des Redners bezieht,
Logos (Pragma) auf den Inhalt und die Argumente einer
Rede, soll das Pathos Emotionen beim Publikum
hervorrufen.


