


Table des matières

Avant-propos

PREMIÈRE PARTIE  : DE LA PERSONNALITÉ DE JÉSUS DE
NAZARETH

Chapitre Premier  : De la personnalité de Jésus. — Jésus
ésotérique

Jésus Ésotérique
Chapitre II  : Divers récits sur la naissance de Jésus
Chapitre III  : Jésus est-il sémite ou aryen  ?
Chapitre IV  : Les esséniens ou thérapeutes ou
contemplatifs
Chapitre V  : Jésus essénien
Chapitre VI  : Naissance, enfance et éducation de Jésus

La fontaine de Marie
L’enfance de Jésus
Chronologie de la naissance et des principaux actes
de Jésus

DEUXIÈME PARTIE  : VOYAGES, MISSION ET PASSION DE
JÉSUS

Chapitre VII  : Les voyages de Jésus
Chapitre VIII  : État de judée avant Jésus

Écoles juives
Chapitre IX  : Mission, baptême et prédications de Jésus



Baptême de Jésus
Les prédications de Jésus

Chapitre X  : Méthode d’enseignement de Jésus
Une journée de Jésus
Rendez à César

Chapitre XI  : Autour du lac de Tibériade. Localités
préférées de Jésus.

Sermon sur la montagne.
Le lac de Tibériade
Le Sermon de la Montagne
Pater

Chapitre XII  : Les miracles de Jésus, leur explication
logique et scientifique, sa thaumaturgie, sa psychurgie

La psychopathologie de J.-C.
Chapitre XIII  : Les principaux miracles de Jésus

Guérison d’un lépreux
Guérison d’un enfant
Le Centurion du Capharnaüm
Le fils de la veuve de Naïm
Guérison d’un paralytique à Capharnaüm
La piscine de Béthesda
Guérison d’une forte fièvre
L’homme à la main desséchée
Marie de Magdala
L’enrôlement d’un nouveau disciple

Chapitre XIV  : Visite de Jésus chez Lazare



Chapitre XV  : Dernière semaine de Jésus  ; son
arrestation

Le Cénacle
Chapitre XVI  : Jugement, condamnation et exécution de
Jésus
Chapitre XVII  : Jésus-Christ est-il mort sur la croix  ?

TROISIÈME PARTIE  : ACTION ET INFLUENCE DE JÉSUS
SUR LE MONDE NOUVELLES ORIGINES ORIENTALES DU

CHRISTIANISME

Chapitre XVIII  : Action et influence de Jésus sur le monde
Chapitre XIX  : Ésotérisme et mysticisme du
christianisme

Le mystère du Christ
Chapitre XX  : Nouvelles origines du christianisme

Le Sauveur du monde dans l’Inde
Chapitre XXI  : Les historiens de Jésus de Nazareth
Postface



AVANT-PROPOS

Encore une nouvelle Vie de Jésus, dira tout d’abord le
lecteur  ? A quoi bon  ? Il en existe déjà un si grand nombre
que le besoin ne s’en faisait nullement sentir  !…

Tel n’est pas notre avis  ; et voici pourquoi  :
Évidemment, écrire une nouvelle «  Vie de Jésus  » banale

(orthodoxe ou hérotodoxe) comme il en existe delà des
milliers, ce ne serait vraiment pas la peine de le faire et le
besoin ne s’en faisait pas sentir  ; mais nous avons la
prétention de présenter à un public tout spécial, au public
occultiste et théosophique1 une œuvre qui ne ressemble en
rien à celles qui l’ont précédée, car au milieu de la quantité
innumérable d’Écrits sur l’admirable personnalité du divin
Nazaréen, aucun n’est traité au point de vue qui nous
occupe et auquel nous nous sommes placés, c’est-à-dire au
point de vue ésotérique, au point de vue du pur Ésotérisme.

En effet, parmi les éminents auteurs qui nous ont
précédés, aucun n’a traité la Vie ésotérique de N.-S. Jésus-
Christ.

Voilà pourquoi nous avons jugé utile et d’un réel intérêt,
en ce moment surtout, de traiter à nouveau un sujet qui
paraît inépuisable, en nous plaçant à un nouveau point de
vue  ; du reste, dans le courant de notre étude, nous aurons
l’occasion de parler d’un grand nombre d’auteurs, qui ont
traité, avant nous, ce sujet captivant entre tous, et de
réfuter des théories, parfois singulières, car pour les uns
Jésus est Dieu, fils de Dieu, et pour d’autres ce n’est qu’un
homme ordinaire, vulgaire même, un simple prestidigitateur
pour la plupart, accomplissant des miracles par truquage,
par simulation, dit M. Renan.

Pour beaucoup de gens, Jésus n’a jamais existé, c’est un
mythe, une légende  !



Parmi ces derniers se trouve H.-P. Blavatsky, la co-
fondatrice de la Société théosophique anglaise, qui a son
siège à Madras, dans l’Inde. Or, c’est là une donnée fausse
et qui n’a pu traverser que des esprits singulièrement portés
au paradoxe.

On trouvera un peu plus loin l’article en question de
madame Blavatsky.

D’un autre côté, des théosophes éminents, M. Leadbeater,
entre autres, affirment que la Vie de Jésus peut être
racontée heure par heure, étant écrite dans les clichés
akasiques, et que si on ne l’a pas publiée, c’est qu’une
pareille vie apporterait certainement un grand trouble dans
les consciences chrétiennes. Ceci nous paraît un argument
singulier, car pouvoir dire la vérité, la vérité historique sur
ce personnage qui a bouleversé le monde de la pensée,
nous ne voyons pas en quoi cela peut troubler les
consciences  ; ce qui trouble, c’est la fausseté, c’est le
mensonge et tous les troubles du monde doivent passer
après la vérité  !…

Anna Kingsford et M. Maitland2 deux théosophes aussi
reconnaissent eux, qu’il y a un Christ historique  ; ils nous
disent que pour eux, la révélation a cessé d’être un privilège
sacerdotal et est destinée à devenir de plus en plus
universelle, mais graduée selon les capacités. Ce n’est pas
le Christ historique qu’ils ont voulu nous montrer, mais le
Christ-Principe, le Verbe humain et divin, le fils de l’homme
devenant, par sa Régénération, le Fils de Dieu dont chaque
homme porte en lui le germe latent.

Enfin le colonel américain M. Olcott, le co-fondateur de la
S. T. à qui nous avons fait part de ces divergences
d’opinions au sujet de Jésus, nous a répondu que comme
Initié, Jésus n’ayant pas prévu, comme il aurait dû, le
résultat final de sa mission, s’étant trompé à son sujet, avait
pu être considéré par H.-P. Blavatsky comme un être
mythique, surtout à cause de son histoire arrangée par les



Pères de l’Église  ; il y a ici, nous l’admettons volontiers, une
idée qui pourrait être victorieusement défendue  ; mais pour
nous, comme pour bien d’autres, comme pour tous les
esprits indépendants et de bonne foi, Jésus a existé, mais
pas à l’époque exacte, à quelques années près, indiquée par
les Livres Saints  ; mais enfin, son existence est un fait
incontestable  !

Une preuve formelle de son existence nous est fournie par
un grimoire syro-chal-daïque presque contemporain de
Jésus-Christ, le Sepher Toldos Jeschu, dans lequel les Juifs
prétendent que tous les miracles du Christ doivent être
attribués à la Magie kabbalistique de nom Incommunicable  !
Ce nom pouvait être un puissant Mantra, nous le voulons
bien, et Jésus le connaissait, comme nous le verrons
ultérieurement, mais ce n’était pas la cause unique de la
thaumaturgie de Jésus.

La vérité est donc que Jésus a bien existé, qu’il était
essénien et un haut Initié de l’Ordre, ce qui lui a permis de
posséder des connaissances approfondies sur les
phénomènes de la Nature et de produire des faits
absolument merveilleux pour la majorité des humains  ;
ajoutons qu’armé des vastes connaissances que possédait
l’Ordre des Esséniens, Jésus était un Thaumaturge et un
Thérapeute tout à fait hors de pair.

Voilà ce dont il faut bien se persuader. Ceci établi,
formellement admis, la plupart des actes et des faits de
Jésus s’expliquent naturellement pour ceux de nos lecteurs,
surtout, qui connaissent bien ce qu’est réellement la grande
Fraternité essénienne sur laquelle nous fournirons des
renseignements certains presque inconnus, pour la plupart.

Beaucoup d’auteurs ont parlé des Esséniens, mais ne
nous ont fourni que des données fausses, erronées,
auxquelles nous avons substitué des renseignements
certains, authentiques, nous nous plaisons à le répéter.

Dans Action de Jésus sur le monde, Daniel Ramée dit avec
raison (Introd. x )  : «  Les vérités éternelles sont aussi claires



pour des cerveaux bien organisés, que les propositions
mathématiques, puisque toutes ensembles elles offrent la
théologie des choses et n’ont jamais eu besoin du glaive de
la justice pour se maintenir intactes dans le monde. C’est
que ces vérités ne sont pas uniquement réputées divines,
c’est qu’elles sont véritablement divines, et ce qui est divin
se conserve et trouve en lui-même sa propre sauvegarde.
L’erreur seule a besoin de la défense extérieure et
matérielle.

«  Depuis les grands travaux de la critique allemande,
depuis les ouvrages consciencieux et substantiels de H. C.
G. Paulus, en 1828  ; de X. A. Hase, en 1829, D. F. Strauss en
1835, Bruno Bauer en 184i, et autres, la Vie de Jésus est
rendue à la vérité historique…

«  La Vie de Jésus a donné naissance à une prodigieuse
quantité de brochures, au nombre desquelles, on n’en
distingue que deux3 réellement sérieuses. Quant au reste, il
semble avoir été écrit au temps où la scolastique était en
décadence, ces réfutations cléricales ne réfutent rien  ; les
arguments qu’elles opposent à leurs adversaires ne sont
que des sentences, des affirmations, sans preuve et sans
science.  »

Notre confrère et regretté ami, Daniel Ramée oublie
évidemment une étude hors pair du p. Gratry, qui est une
réfutation honnête, loyale et des plus consciencieuse de
l’œuvre de Renan  ; nous aurons l’occasion d’en citer
quelques passages dans notre œuvre  ; il oublie également
la meilleure brochure peut-être sur Renan de l’abbé Mi-chon.

La grande et noble figure de Jésus de Nazareth a tenté
bien des érudits et un grand nombre d’écrivains, mais
aucun d’eux, nous nous plaisons à le répéter, n’a étudié la
Vie ésotérique de Jésus4 , et cependant c’était celle-ci qui
était de beaucoup la plus vraie, la plus intéressante, mais
aussi de beaucoup la plus difficile à étudier  ; aussi nous a-t-
il fallu de longues années d’études pour constituer et



parfaire notre œuvre, afin de pouvoir étayer l’ensemble de
nos données sur des preuves tellement concluantes,
certaines, qu’elles puissent passer, auprès des lecteurs
même très difficiles à satisfaire, pour des preuves
véritables, d’autant que la vie de Jésus ne fournit que de
rares matériaux d’une origine certaine, et ces matériaux
sont difficiles à souder entre eux, à réunir en un bloc parfait
pour restituer la Personnalité historique du divin Nazaréen.

Les sources originelles, documentaires, se réduisent à fort
peu de chose, quelques lignes de Tacite, qui parle même
avec un grand dédain «  d’un certain Christus condamne à
mort sous le règne de Tibère par ordre du Procurator Ponce
Pilate  ».

Et Tacite écrivait les lignes qui précédent trois quarts de
siècle après l’exécution du jugement.

Suétone n’est guère plus explicite  ; quant à la lettre de
Pline à Trajan, personne n’ignore aujourd’hui qu’elle est
apocryphe.

L’historien Josèphe le juif ne nous donne que fort peu de
renseignements  ; un seul passage de ses œuvres, très
certainement interpolé  ; quant à d’autres sources, la plupart
ne peuvent avoir aucune espèce d’autorité, car trop souvent
elles affectent le caractère d’une polémique plutôt
injurieuse  ; on ne saurait donc y puiser des données de
quelque valeur.

Nous sommes donc limités dans nos matériaux aux seuls
livres du Nouveau Testament, et parmi ceux-ci aux seuls
Évangiles dont la valeur historique est non seulement des
plus contestée, mais des plus contestable.

Ainsi, l’Évangile de Marc, disciple et interprète de l’apôtre
Pierre, nous donne un résumé de la prédication de celui-ci.
Cet Évangile remonte vers l’an 65 ou 70 de l’ère chrétienne.
On peut contrôler ledit résumé par les Évangiles de Mathieu
et de Luc, car l’un et l’autre de ces apôtres ont reproduit
celui de Marc  ; mais nous possédons aussi un Recueil de
discours, sentences et paraboles de Jésus, écrit par Mathieu



même, en langue araméenne. Ce Recueil, d’un prix
inestimable, remonte à dix ans plus haut que l’Évangile de
Mathieu et nous permet de nous faire, jusqu’à un certain
point, une idée à peu près exacte de l’Enseignement de
Jésus.

Dans l’Évangile de Luc, nous trouvons, indépendamment
du récit primitif de Marc et des Logia de Mathieu, au
document de premier ordre  ; nous voulons parler «  de
l’Évangile des Voyages de Jésus 5  », fragment important et
original de Luc dans lequel nous voyons en particulier la
visite de Jésus aux deux sœurs Marthe et Marie, l’histoire de
Zachée le Péager, ainsi que les paraboles du bon
Samaritain, de l’Enfant prodigue, du Pharisien et du Péager,
celle du mauvais Riche, celle du Figuier stérile, et d’autres
encore.

Dans l’Évangile de saint Jean, nous puiserons des
renseignements en plus grand nombre que dans les autres
apôtres, parce que cet Évangile nous paraît de beaucoup le
plus authentique, se rapprochant certainement le plus de la
vérité  ; malheureusement, il a été singulièrement été
travesti, on y voit des traces évidentes de fraudes qu’il nous
a été facile d’effacer pour y substituer ce que devait fournir
le texte primitif.

L’Évangile de Jean date probablement de la fin du premier
siècle  ; ce dont on est certain, c’est que vers l’an 150
environ, personne ne se doutait de son existence. Pour
nous, cet Évangile représente la plus belle version de la vie
de N.-S., c’est pourquoi nous l’avons préférée aux Évangiles
synoptiques, et cela en toute connaissance de cause, car
nous n’ignorons pas que Renan a dit au sujet de cet
Évangile que  :

«  Toute personne qui se mettra à écrire la vie de Jésus
sans théorie arrêtée sur la valeur relative des Évangiles, se
laissant uniquement guider par le sentiment du sujet, sera
ramenée dans une foule de cas à préférer la narration de



Jean à celle des synoptiques. Les derniers mois de la vie de
Jésus en particulier ne s’expliquent que par Jean  ; une foule
de traits de la Passion, inintelligibles dans les synoptiques6,
reprennent dans le récit du quatrième Évangile la
vraisemblance et la possibilité.  »

Et après avoir écrit les lignes qui précèdent, Renan dit ce
qui suit, qui semble contredire, en partie, ce que nous
venons de voir de cet auteur  :

«  C’est l’auteur du quatrième Évangile, en effet, qui est le
meilleur biographe de Jésus7.

«  Le canevas historique du quatrième Évangile est la vie
de Jésus, telle qu’on la savait dans l’École de Jean  ; c’est le
récit qu’Aristion et Presbyteros Joannes firent à Papias, sans
lui dire qu’il était écrit, ou plutôt n’attachant aucune
importance à cette particularité. J’ajoute que, dans mon
opinion, cette École savait mieux les circonstances
extérieures de la vie du Fondateur que le groupe dont les
souvenirs ont constitué les Évangiles synoptiques. Elle avait,
notamment sur les séjours de Jésus à Jérusalem, des
données que les autres ne possédaient pas. Les affiliés de
l’école traitaient Marc de biographe médiocre, et avaient
imaginé un système pour expliquer ses lacunes8 . Certains
passages de Luc, où il y a comme un écho des traditions
johanniques9 , prouvent du reste que ces traditions
n’étaient pas pour le reste de la famille chrétienne quelque
chose de tout à fait inconnu…

«  En somme, j’admets comme authentiques les quatre
Évangiles canoniques. Tous, selon moi, remontent au
premier siècle, et ils sont à peu près des auteurs à qui on les
attribue  ; mais leur valeur historique est fort diverse.  »

Ceci est incontestable, c’est pourquoi nous avons préféré
l’Évangile de Jean, dans lequel on retrouve des traits, des
éclairs de lumière qui viennent réellement du divin Maître  ;
puis c’est bien dans cet Évangile et non dans les autres



qu’on retrouve tout le mysticisme, tout l’Ésotérisme du divin
Nazaréen.

Du reste, des textes formels nous en parlent comme d’un
document de premier ordre  ; c’est Justin 10, Athénagore 11,
Tatien 12, Théophile d’Antioche 13 et Irénée 14.

Le rôle qu’a joué l’Évangile de Jean dont le Gnosticisme
est très visible principalement dans le Montanisme 15, dans
le système de Valentin 16 ainsi que dans la controverse des
quartodécimans 17.

On peut suivre l’École de Jean pendant tout le second
siècle.

On admet généralement que la Première Épître attribuée
à Jean est bien de lui ou de l’auteur de son Évangile, le fait
est confirmé par Polycarpe 18.

Les documents johanniques renferment aussi, d’après
nous, des renseignements très utiles, très importants, qui
complètent et corrigent parfois les traditions de cette
époque si intéressante.

Enfin en ce qui concerne la Passion de Jésus. Nous avons
cru devoir nous inspirer d’un livre écrit par une Visionnaire,
par Anne Catherine Emmerich, car bien des révélations de
la pieuse religieuse nous paraissent empreintes de vérité  ;
nous ne pouvons regretter qu’une chose, c’est que l’auteur
qui a rédigé ces visions ait certainement apporté bien des
changements, qu’un œil exercé peut parfaitement
reconnaître  ; nous avons donc agi avec la plus extrême
prudence dans les emprunts faits dans ce livre très
remarquable au point de vue historique, nous ne craignons
pas de l’affirmer.

Nous avons puisé beaucoup de faits anecdotiques dans
l’Évangile de Marc, car les détails et les anecdotes sur un
personnage en vue peuvent fournir des renseignements
instructifs, ils reproduisent souvent en effet, des choses de
tradition et sont dès lors plus vrais que de longs discours,



d’amples dissertations tels que ceux qui figurent par
exemple dans l’Évangile de Mathieu.

Un ou deux siècles après J.-C., il a paru de nombreux
évangiles  : Évangile selon les hébreux, Évangile suivant les
Égyptiens, etc. Que les Évangiles en général et ces derniers
surtout, soient en partie légendaires, c’est là un fait
incontestable, mais tous, disons-le franchement,
contiennent un grand fond de vérité et on peut le constater
souvent  ; on peut avec un peu d’intuition séparer le bon
grain de l’ivraie  ; on peut voir ce que le sectarisme
passionné a pu ajouter et soupçonner, ce qu’il a pu
retrancher. Ce qu’il faut surtout examiner et étudier avec le
plus grand soin, c’est l’époque à laquelle ont été faits les
divers Évangiles et par qui ils ont été faits ou inspirés.

Tels sont les éléments à l’aide desquels on peut
reconstituer une synthèse de la vie de Jésus, sinon à peu
près véridique, au moins en tout cas vraisemblable, et
pouvant commencer à entrer dans le domaine de l’histoire.

De la quantité des documents sérieux, étudiés
soigneusement par nous, il résulte que  :

Jamais Jésus ne songea à créer un mouvement
révolutionnaire pour soustraire les Juifs au joug romain  ; il
voulait seulement inaugurer une révolution sociale pour
assurer aux déshérités les moyens d’existence qui leur
faisaient alors, comme aujourd’hui, complètement défaut.

Il annonçait bien l’avènement du Règne de Dieu, mais ne
pensa jamais avoir été le Messie  ; ce n’est qu’après sa
crucifixion, que ses disciples lui attribuèrent cette qualité.
Jésus fit une grande propagande pour ses idées, mais sans
aucun plan préconçu. Ses discours exaspérèrent les
représentants de la Théologie officielle, surtout quand il
annonçait l’imminente, d’une révolution sociale. Ces
sentiments du Novateur Nazaréen irritaient les détours de la
Synagogue, qui finirent par obtenir son supplice, en y
employant toutes sortes de moyens iniques et perfides,
mais surtout en agitant devant le Procurator romain, le



spectre rouge de la révolution contre Rome, contre César  ;
voilà son crime.

Après le crucifiement de leur Maître, les disciples
retournent en Galilée et y élaborent la doctrine de Jésus, qui
est bien, malgré tout ce qu’on a pu dire, l’œuvre d’un
philosophe, d’un penseur profond, humanitaire, car il a été
surtout puissant par la passion, la bonté, le cœur.

Sa vie n’a été qu’une lutte, un combat ferme et sans
violence. Il savait, il voulait, il osait, mais il ne sut pas se
taire.

Voilà pourquoi sa mission ne fut pas entièrement
accomplie  !…

Du reste, il ne pouvait pas se taire, puisque sa mission
consistait précisément à prêcher à tous et partout la vérité,
à répandre la parole de son père.

Après la disparition de Jésus, il se forma un Parti dit des
Nazaréens qui pratiqua les traditions du Maître.

Qu’étaient au juste ces Nazaréens
C’était une secte ou société secrète, qui avait beaucoup

d’affinité avec les kabbalistes. Cette Confrérie on Fraternité,
comme on voudra l’appeler, étudiait la Loi de Moise et la
commentait. Elle ne prit guère naissance qu’un peu avant la
venue de J.-C.  ; on suppose que celui-ci était un de ses
affiliés. Mosheim 19 fait naître cette secte au ive siècle. C’est
très certainement une erreur, car saint Jérôme et saint
Épiphane la font remonter au commencement du
christianisme 20.

Pour écrire notre œuvre, nous avons travaillé avec une
autre méthode, nous avons noté avec la plus scrupuleuse
attention tous les faits qu’affirment les Évangiles et nous
avons admis ceux qui ne paraissent pas avoir été ajoutés
par des interpolateurs ou des sectaires intéressés à altérer
leur vérité.

Nous avons écarté pour l’écrire tout sentiment personnel,
toute émotion exagérée, passionnée, ainsi que tous les



systèmes et théories préconçues, pour n’envisager «  que le
critère absolument impersonnel  » comme dirait M. Strada.

Nous avons suivi tous les principaux faits de la vie du
Nazaréen, nous les avons réunis, groupés entre eux d’une
façon probante et nous les avons amenés jusqu’à la
conclusion logique qu’ils commandent, et cela, sans nous
préoccuper des résultats qu’ils témoignent en faveur d’une
thèse ou d’une théorie, même de celles qui pourraient aider
ou favoriser un sectarisme quelconque.

Avec un grand nombre d’auteurs, M. Strada 21 attribue au
divin Maître une ambition temporelle qu’il n’a jamais eue, il
le montre comme voulant s’emparer du pouvoir temporel
afin de se faire élire le chef du peuple juif, puis n’ayant pas
réussi dans cette tentative, il se serait contenté, d’après cet
auteur, de poursuivre un pouvoir spirituel pour remplacer à
lui seul la hiérarchie des prêtres et créer, pour ainsi dire,
une organisation théocratique et papale, qui aurait été
soutenue par ses douze disciples ou apôtres, un pour
chaque tribu.

Ces données ne reposent sur aucune base solide.
Quand on a bien médité et réfléchi sur l’homme et sur son

noble caractère, on peut certainement affirmer ceci  :
Jésus est venu apporter à la terre l’étincelle du pur amour.

Il a accepté, au sein même du Père, le courant du feu divin,
qui seul peut régénérer l’humanité.

Ce feu supra-sensible est le feu Principe-créateur  ; lui seul
donne la vie. Il anime la matière dans tous les règnes et
dans tous les cieux. — Dans l’âme, où ce feu céleste a une
fois pénétré, il ne peut y avoir de souillures, car tout ce qui
est contraire à l’amour est enlevé, dès qu’il agit sur une
âme. Le processus de l’amour dans celle qui se donne
entièrement à lui, est le plus merveilleux des phénomènes
les, et de celui-là on peut dire qu’il est surnaturel, car plus
rien de matériel, dépendant de la nature objective à
n’importe quel état de subtilité, n’existe plus  ! Et l’être ainsi



sanctifié par ce feu divin, bien que vivant parmi les
humains, n’appartient déjà plus à leur race. Son enveloppe
charnelle n’est qu’un véhicule purement automatique qui lui
permet de prendre contact avec les Terriens  ; son système
psychique même, est modifié, il est en état de somnolence  ;
seul le Corps Causal 22 est en pleine activité, mais toutefois,
ne fait pas sentir sa puissance au corps physique que dans
de fugaces éclairs, pas toujours d’une manière régulière
dans le commerce de l’être (ainsi élevé) avec les humains.
Ce n’est que par l’amour que l’homme peut vaincre ses
mauvaises tendances, qu’il a cultivées lui lui-même et cela
forcément durant sa longue période d’évolution, alors que
l’instinct qui lui était fourni par la nature inférieure pour sa
sauvegarde l’y incitait constamment.

Jésus donc est venu sur la terre pour accomplir une seule
mission  : Prêcher à l’homme l’amour de son prochain, lui
faire comprendre la grande Loi de solidarité.

Tout son enseignement pourrait être formulé et résumé
dans ces deux sentences essentiellement esséniennes  :

Aimez-vous les uns les autres  !
Que la Paix soit avec vous  !

Il y a de nombreuses années que nous voulions écrire la
Vie du divin Maître, de l’Esprit protecteur de notre Planète,
au point de vue ésotérique  ; en agissant ainsi nous pensions
réaliser le vœu magnifique exprimé par Proudhon 23 en ces
termes  : «  Jésus est une individualité à retrouver, à restituer,
à refaire presque, tant il a été dissous, pulvérisé par la
religion même, dont il a été l’auteur.

«  Rétablir cette grande figure dans sa vérité humaine et
dans la réalité de son œu-vre est aujourd’hui un travail de
première nécessité. Et le moment approche où Jésus ainsi
représenté au public obtiendra un succès égal à celui qu’il
eut, il y a 1830 ans, dans les campagnes de Galilée.



«  Or Jésus dépouillé de ses miracles, de sa messianité, de
sa divinité, de tout prestige surnaturel, ramené à la vérité
de sa nature, à sa pure individualité, devient un homme
prodigieux.

«  Sa carrière publique est à peine d’un an  ; tout ce qui la
précède est inconnu, mais heureusement n’a pas besoin
d’être connu. De sa vie privée, de son caractère, de son
individualité, même pendant sa mission, on ne sait rien, que
juste ce qu’il faut pour constater que ce Jésus fut très
positivement un homme, non un Dieu, ni un fantôme  ; non
une création de la légende, une ombre.

«  Ce qu’on sait ensuite, non complètement, mais
suffisamment, c’est son Œu-vre, œuvre à la fois humanitaire
et individuelle et c’est ici que se manifeste la grandeur
immense du sujet.

Telle est bien l’idée que nous avons eue, le projet que
nous avons caressé en écrivant cette nouvelle œuvre.

Avons-nous réussi dans notre délicate et périlleuse
entreprise  ?

Avons-nous retrouvé, restitué, refait, cette grandiose
Personnalité  ?

Nous en faisons juge le Lecteur  !

E. D.
Paris, 25 octobre 1901

1 Sous ce terme Théosophique, nous englobons toutes les personnes qui
s’occupent et qui étudient la sagesse divine, l’antique Sagesse, qu’il vaudrait
mieux dénommer Cosmosophie, nous comprenons également sous ce même
terme, toutes les personnes qui s’occupent purement de religion ou de
philosophie spiritualiste.
2 La voie parfaite, traduit de l’anglais  : vol. in-8, Paris 1892, Félix. Alcan,
éditeur  ; préface page ii.
3 Lettre adressée à M. Ernest Renan, par Henri Disdier, Genève, 1863, in-8°.
Jésus devant l’histoire ou examen de la vie de Jésus de M. Renan, par Havet in-
8°, 1863. — Voyez aussi une critique de Charles Selles dans la Revue du Progrès,
n° de juillet 1863, page 48i.



4 Le beau livre de Anna Kingsford et de Maitlsand, La Voie parfaite, dont nous
venons de parler a pour sous-titre  ; ou Le Christ ésotérique, c’est-à-dire le type
Christ pris non dans le sens historique, mais dans le sens ésotérique, ce qui est
tout différent d’une Vie ésotérique de J.-C.
5 ix, 5  ; xviii, 44.
6 Par exemple ce qui concerne l’annonce de la trahison de Judas.
7 Vie de Jésus. Introd, XXXVI.
8 Papias, loc. cit. (c’est-à-dire dans Eusèbe, Hist. Eccl, III. 39).
9 Ainsi le pardon de la femme pécheresse, la connaissance qu’a Luc de la famille
de Béthanie, son type de caractère de Marthe répondant au dihkÒnei de Jean
(xii, 2), le trait de la femme qui essuya les pieds de Jésus avec ses cheveux, etc.,
etc.
10 Apol., I, 32, 6I Dialog. cum. Tryph., 88.
11 Legatio pro Christ., IO.
12 Adv. Græc. 5, 7.,cf. Théodoret, Hæretic. fabul.,l, 20. Eusèbe H. E., IV, 29.
13 Ad autolycum.
14 Adv. hær., II, xxii, 5; III, i.
15 Irénée, adv. hær., III, xi, 9. Eusèbe, Hist. Eccl., V, 24.
16 Ibid. III, i; II, xxii.
17 Eusèbe, Hist. Eccl., V,24; Papias in Eusèbe, Hist. Eccl.III, 39; Irénée, adv. hær.,
III, xvi, 5-8.
18 Epist, ad Philipp., 7-9.
19 Indice antique christianorum disciplinæ, Sect I, chap. V.
20 Ceux de nos lecteurs, qui voudraient des renseignements sur la secte
n’auraient qu’à consulter le Codex Nazareus, 3 vol., publié par Mathieu Norberg,
1815.
21 Dans Jésus et l’Être de la science, in-12, Paris, Oliendord, 1895.
22 En théosophie, ou nomme Corps Causal un agrégat de substance subtile que
constitue le manas supérieur (Ego supérieur) — On dénomme cet Ego «  Corps
Causal  » parce qu’il porte en lui les germes des autres principes huamins et
toutes les causes crées par les actes de la vie individuelle qu’il représente.
23 Jésus et les Origines du Christianisme, p. 138 et 140.



PREMIÈRE PARTIE :

DE LA PERSONNALITÉ
DE JÉSUS DE NAZARETH



CHAPITRE PREMIER :

DE LA PERSONNALITÉ DE JÉSUS. — JÉSUS ÉSOTÉRIQUE

C’est avec beaucoup de raison que l’on a dit qu’il fallait le
recul du temps pour bien juger d’une époque  ; a fortiori,
dirons-nous, pour bien juger d’une Personnalité, surtout
quand elle a occupé dans l’histoire, dans la philosophie et
dans la religion une très grande situation, ce qui est bien
dans le cas de N. S. Jésus-Christ.

La religion, celle-ci, appartient l’humanité, comme l’a fort
bien dit Proudhon, et c’est pourquoi tout le monde a le droit
d’en parler, ce qu’en aucun temps et sous aucun climat, le
prêtre n’a voulu permettre.

«  Je cherche les lois du juste, du bien et du vrai 24  ; ce
n’est qu’à ce titre que je me permets d’interroger la religion.
Elle appartient à l’humanité  ; elle est le fruit de ses
entrailles. A qui serait-elle méprisable  ? Honorons en toute
foi, en toute Église reconnue ou non reconnue par l’État,
honorons jusque dans le Dieu qu’elle adore, la conscience
humaine  : gardons la charité, la paix avec les personnes à
qui cette foi est chère. C’est notre devoir et je n’y
manquerai pas. Mais la piété publique satisfaite, le système
de la théologie appartient à ma critique  ; la loi de l’État me
l’abandonne  ».

Ces idées de Proudhon sont fort justes et permettent de
traiter la question, pouvons-nous dire, avec toute liberté
d’action, il faut, du reste, pour la traiter, posséder une sorte
d’intuition, de prescience et d’inspiration.

Proudhon nous dit que le système de la Théologie
appartient à sa critique, mais nous devons ajouter que
beaucoup d’auteurs ont voulu faire de la théologie, la
Boussole de la science  ; c’est là une grave erreur, car la



théologie et la science sont des ennemies implacables.
Aussi nous ne pouvons que partager absolument l’avis de M.
Charles Naudin, l’honorable et regretté membre de
l’Académie des sciences quand il dit 25  :

«  Ce que je ne puis concéder, c’est que la théologie serve
de flambeau à la science. Toutes deux sont légitimes, mais
elles correspondent à des aspirations différentes  ; toutes
deux doivent rester indépendantes dans leurs allures, pour
que leurs décisions fassent autorité.

«  La théologie et la science ont toujours fait mauvais
ménage et se sont nui mutuellement toutes les fois qu’on a
voulu les enchaîner l’une à l’autre. Il y a entre elles
incompatibilité d’humeur. Le propre de la science est la libre
recherche dans toutes les voies accessibles à l’esprit
humain, et tant qu’elle reste sur son domaine, toutes les
audaces du libre penseur doivent lui être permises. Les
erreurs, quand elle en commet, c’est à elle-même de les
redresser et il n’est pas à craindre que ses erreurs
s’éternisent dans un temps où toutes les théories sont
discutées et contredites. Mais malgré leur antagonisme, qui
est plus apparent que réel, la théologie et la science
convergent à une même fin, qui est, si je ne me trompe, de
résoudre le problème de la destinée humaine.  »

Mettant à profit les idées qui précèdent, nous entrerons
immédiatement dans le vif de notre sujet.

Et tout d’abord, la première pensée qui se présente à
l’esprit est celle-ci  : Jésus est-il Dieu ou bien n’est-il qu’un
homme  ?

Pour les uns, Jésus est Dieu, le fils de Dieu, la seconde
personne de la Trinité  !

Pour les autres, Jésus n’est qu’un homme, qu’une créature
humaine ne comportant dans sa personne rien autre de
divin, que n’en comporte tout le reste des humains.

Or, nous ne saurions partager complètement l’une ou
l’autre de ces opinions.



Pour nous, Jésus est un être humain et Dieu à la fois, mais
pas de la façon que le croit et l’admet l’Église catholique et
avec elle le bon vulgaire.

Pour nous, Jésus est ce que l’on nomme dans la science
hindoue un Nirmana-kaya, c’est-à-dire un être humain très
avancé, très évolué qui, par une série d’existences, a atteint
le Nirvâna, mais qui n’a pas voulu user de la haute situation
que lui a mérité son Karma, pour être utile à ses frères en
humanité, qui a voulu les aider à racheter leurs fautes par
une expiation imméritée. C’est là le sacrifice sublime fait
par Jésus pour le bonheur, pour l’avancement et le plus
grand progrès de ses Frères terriens.

Le sacrifice par lui une fois accepté, il se réincarne sur la
terre et là, il oublie sa grande Personnalité, sa qualité de
Nirmanakaya (une sorte de Divinité) pour ne rester qu’un
simple humain comme tous ses frères en humanité. Et c’est
ceci, qui explique son beau rôle envers l’humanité, de
même que le mérite de ses souffrances.

Avant de poursuivre cette thèse, nous parlerons de la
question de la réincarnation de Jésus. Bien des personnes se
sont demandé et se demandent journellement, si le Christ a
été soumis à la Loi de la réincarnation, puisque ce n’était
qu’un être humain et non un Dieu  ?

Comme dans toutes les graves questions les uns sont
pour la réincarnation, les autres s’inscrivent contre elle.
Parmi ceux-ci, nous devons mentionner l’opinion de
Roustaing dans son ouvrage intitulé  : Les Quatre Évangiles,
«  la Vie médiani-mique dictée, dit l’auteur, par ceux qui ont
préparé la mission terrestre de Jésus et qui ont participé à
son accomplissement  » (Mathieu, Marc, Luc et Jean).

Nos lecteurs sont évidemment libres de ne point ajouter
foi à cette hypothèse.

«  Jésus, y dit-on, était et est infaillible, comme étant en
rapport direct et constant avec Dieu. Sa pureté parfaite lui
permettait d’approcher du centre de toute pureté  ; il était et
il est son Verbe auprès de nous, en ce sens qu’il était et qu’il



est, et par, et pour son Dieu et votre Dieu son père, votre
maître.  »

Pour bien comprendre ce terme infaillible que Roustaing
applique à Jésus, nous mentionnerons ce qu’il écrit à ce
sujet  :

«  Les Esprits, dit-il, qui, dociles aux esprits chargés de les
conduire, de les développer, ne faillissent point, continuent
à progresser à l’état fluidique.  »

Ceci est généralement admis par tous les occultistes
réincarnationistes.

Dès lors, d’après Roustaing, pas d’incarnation pour ceux-
là et partant pas de réincarnation, et d’après cet auteur
Jésus aurait été de ceux-là.

Nous n’hésitons pas à nous inscrire en faux contre une
pareille thèse. — Jésus, en effet, avait fini, en tant
qu’humain, la série de ses existences, quand il est venu
accomplir bénévolement, volontairement sa mission
angélique  ; il était, suivant la philosophie bouddhique, nous
l’avons déjà dit, un Nirmanakaya, c’est-à-dire un Saint ayant
atteint le Nirvâna, et il a sacrifié sans regret, sans aucune
hésitation, cet état de béatitude, auquel il avait droit pour
venir instruire ses frères et améliorer leur sort, comme nous
l’avons dit précédemment. Or, si nous admettions la thèse
catholique  : Jésus est Dieu, Fils de Dieu  ; dans ce cas où
serait son mérite  ?

Sa personnalité divine lui permettant de supprimer toute
douleur, toute souffrance, Jésus, dans sa Passion, n’aurait
rien, absolument rien souffert, il aurait donc joué une
infâme comédie, ce qu’admet Renan l’athée, ce qui est de
toute impossibilité, ce qui est absolument inadmissible  ; et
c’est cependant ce qu’ad-mettent implicitement certains
écrivains catholiques  ! Tandis qu’au contraire, Jésus n’étant
qu’un homme, un simple humain (dès lors, rien de ce qui
est humain ne lui est étranger), il éprouve donc la joie, les
tristesses, la douleur, les humiliations et les souffrances de
tous genres. Rien ne lui est épargné  ; au contraire, sa nature



sensitive, hautement sensitive, lui fait éprouver une plus
grande acuité de sensation. S’il résiste aux tentations, il en
a tout le mérite  ; s’il porte sa croix, il en souffre, il en
supporte le poids réel, la charge tout entière  ; s’il est injurié,
souffleté, tourné en dérision, s’il subit toute sorte
d’opprobres et d’avanies, il éprouve réellement dans son
esprit, dans son cœur, dans son âme, dans sa chair, toutes
les avanies, toutes les douleurs, toutes les souffrances, et il
ressent toutes ces émotions avec une intensité
inconcevable, comme les ressentent les natures sensibles et
généreuses. Étant libre d’échapper à toutes ces épreuves,
s’il les surmonte victorieusement il doit récolter et il récolte
effectivement tout le mérite de son immense sacrifice, et
c’est la Douloureuse Passion, qu’il subit dans son extrême
rigueur, qui sert d’exemple aux hommes et qui rachète ainsi
tous les crimes de l’humanité.

Donc, ceux qui considèrent Jésus comme un simple
humain l’exaltent beaucoup plus et le glorifient bien
autrement que les catholiques orthodoxes qui le considèrent
comme Dieu  ; de plus, ils sont beaucoup plus logiques,
puisque, pour souffrir réellement, intégralement sa Passion,
il lui faut n’être qu’un homme, le fils d’une femme, d’une
Vierge devenue mère par le moyen ésotérique que nous
expliquons plus loin, car Joseph n’a jamais été que le père
nourricier de Jésus.

Nous partageons complètement en ceci les vues de
l’Église catholique, apostolique et romaine.

Il n’y a guère que Paul, l’apôtre des Gentils, qui ait bien
compris la personnalité de Jésus  ; il la considère comme
humaine, mais d’une humanité transcendante  ; pour Paul,
comme pour nous, Jésus est le plus grand des hommes
parmi les grands hommes et à quoi faut-il attribuer cette
transcendance  ? A la pluralité de ses existences  ; dans
chacune de celles-ci, Jésus a pu atteindre une évolution
supérieure, l’évolution finale, celle des Nirmanakayas.



Or, les évangélistes eux-mêmes reconnaissent que Jésus
était venu d’autrefois sur la terre, donc il n’est pas venu il y
a dix-neuf siècles pour la première fois  ; c’est là un fait
irréfutable. Si donc il s’est réincarné plusieurs fois, il n’était
pas Dieu, mais simplement un homme. Ceci est
généralement admis par des philosophes et des exégètes
catholiques, chrétiens.

Du reste, la divinité de J.-C. n’était pas formellement
admise dans les premiers siècles du christianisme.

Voici, à ce sujet, l’opinion d’un pasteur, protestant il est
vrai, M. Albert Ré-ville, mais précisément à cause de sa
qualité, très compétent et très versé dans les questions
religieuses et notamment dans celle qui nous occupe.

Or, d’après M. Réville 26, la croyance à la divinité de J.-C.
commença à se former chez les Gnostiques, en vacillant
longtemps dans les écrits des ères apostoliques  ; elle
s’affermit avec Justinien le martyr et l’Évangile attribué à
Jean, et elle ne triompha contre la doctrine plus rationnelle
d’Arius au concile de Nicée en 325, que par la pression
purement politique de l’Empereur.

Le catholicisme a marqué le premier pas vers le
polythéisme, les autres en sont la conséquence  ; ce n’est
que le premier pas qui coûte. Du dithéisme, avec le Christ
du ive siècle, nous passons au trithéisme avec le Saint-Esprit
dans le symbole Quicumque du viiie siècle, et nous
aboutissons au tétrathéisme du Concile du Vatican avec
Marie l’immaculée  : «  C’est logique, avec les papes
infaillibles, ils augmenteront encore le catalogue, si on leur
en laisse le temps.  »

En envisageant, ainsi que nous venons de le faire, la belle
personnalité de Jésus, nous entrons par là en plein
ésotérisme   ; nous sortons des sentiers faux et battus, nous
entrons dans la saine tradition, dans la vérité ésotérique.

Et c’est dans celle-ci et par celle-ci que nous allons écrire
la Vie du grand martyr, du grand Crucifié, par la haine et la



méchanceté des sacerdotes, des rabbins de l’ancienne et
despotique loi de Mosché (Moïse), sacerdotes, eux, qui n’ont
jamais changé, dans tous les temps et dans tous les pays,
et qui semblent avoir adopté une devise célèbre  : Ut sint,
aut non sint.

Ils sont tels, sans cela ils ne seraient pas  !
C’est précisément pour détruire cet état de choses, que

Jésus est venu en ce monde comme Sauveur.
Telle est nettement caractérisée la personnalité du doux

Nazaréen, telle était bien sa véritable mission  :
Réformer les abus, donner à chacun sa part de soleil,

proclamer la fraternité et la solidarité humaines et
n’employer pour tout ce vaste effort que l’amour, ces
simples mots  :

Aimez-vous les uns les autres.

JÉSUS ÉSOTÉRIQUE

Nous avons dit dans notre Avant-Propos qu’aucun auteur
n’avait écrit une Vie ésotérique de Notre Seigneur Jésus-
Christ, qu’aucun n’avait jusqu’ici envisagé la vie de Jésus au
point de vue ésotérique. Ceci est exactement vrai, mais ne
signifie pas qu’aucun auteur n’ait jamais voulu effleurer le
sujet. Au contraire, ces derniers sont très nombreux.

Ainsi, quand nous parlerons des Esséniens, nous
mentionnerons un volume de MM. R. Girard et Garredi, qui
renferme quelques données assez timides sur l’ésotérisme
de la vie de Jésus  ; nous reconnaissons également que notre
collègue de la société théosophique, Franz Hartmann, dans
son Jehosuah von Nazareth, a traité subsidiairement de
l’ésotérisme de la vie de Jésus 27.

Un auteur français, un jeune philosophe catholique, M.
Albert Jhouney, dans un opuscule intéressant, a esquissé
quelques idées ésotériques au sujet du Christ, mais n’a
jamais eu la prétention d’écrire une Vie ésotérique de Jésus.



Nous analyserons brièvement les rages écrites par cet
auteur avant sa conversion complète au catholicisme, de
sorte qu’aujourd’hui, Albert Jounet n’écrirait peut-être pas
ce qu’a écrit l’ésotériste Albert Jhouney.

Quoi qu’il en soit, voici la thèse soutenue par notre honoré
confrère et ami.

Il débute en nous disant que le nom et l’œuvre de Jésus
de Nazareth a déjà passionné et passionnera encore
longtemps l’humanité, et qu’un politicien de l’Église dit un
jour à un saint prêtre (à l’abbé Rocca, pensons-nous)  :

Vous ne savez que racler cette vieille guitare de
l’Évangile  ! Mais n’insistons pas.

A. Jhouney dit que le Christ, tel que nous l’ont montré les
prêtres, est méconnaissable, ce n’est pas l’esprit de charité
et de fraternité qu’il a toujours été et que, quand l’Évangile
aura trouvé un bon interprète, il deviendra tellement
lumineux que tout le monde et jusqu’aux prêtres eux-
mêmes seront chrétiens.

C’est bien là notre opinion, de même que nous partageons
pleinement les idées suivantes, si bien exprimées.

«  Mais ce Christ vivant, ce Christ lumineux, ressuscité
dans le cœur des peuples et adoré par le Sacerdoce des
temps nouveaux, ce Verbe de gloire est-il celui que le
dogme obscurcit et que la négation repousse  ? Je ne le crois
pas  ! Et je suis convaincu que la victoire du christianisme
serait impossible sans une conception plus vraie, plus
évangélique et plus profonde du Christ.  »

M. Jhouney ajoute quelques lignes après  :
«  Le désir israélite pur n’eut de fidèles que les millénaires

attendant le retour visible et triomphant du Roi, qui
régnerait mille ans sur le peuple des Elus.  »

Les douteurs modernes qui ont traité de notre sujet, dont
le plus célèbre est M. Ernest Renan, nous montrent le Christ
comme un homme, tout simplement  ; ils ne reconnaissent ni
n’admettent la dualité de sa nature, dit notre auteur  ; pour
ces gens-là, ce n’est qu’un homme exalté d’une haute



moralité, bien que capable de simuler le miracle, afin de
frapper les esprits et pouvoir ainsi propager sa doctrine
avec plus de fruits. Ils vont même jusqu’à nous représenter
cette noble figure comme un inconscient devenant Messie
par déférence, par complaisance envers ses disciples, et
heureusement sauvé du ridicule par sa mort.

En ce qui concerne sa mission, ils veulent bien reconnaître
que, malgré ses faiblesses, il eut de beaux élans de
prophète et de thaumaturge.

«  Pour Renan, le Christ est un homme dont l’idéalisme a
contribué à parer l’humanité, et dont le caractère mêlé de
grandeur et de défaillances le fait le premier et le plus
illustre de ces mystiques capables d’héroïsme et de ruses,
comme l’histoire nous en montre. C’est un Mahomet sans la
chair et sans le sabre  ; un Savonarole plus puissant, peut-
être moins pur, un moraliste, un idéaliste et un charmeur
dans le sens oriental, un peu Magicien, un peu équivoque.

«  Telle est l’image que le doute moderne se forme du
Christ.  »

Un peu plus loin, A. Jhouney partage, sans le dire
ouvertement, notre idée que le Christ est un Nirmanakaya,
quand il dit que l’action des âmes supérieures dans notre
monde est la cause de tout ce qui arrive de beau et de bien.

Puis, Jhouney trouve dans Jésus une sûreté dans ses
affirmations essentielles, un équilibre parfait, un caractère
de vie et de perfection admirables. Le comparant avec les
prophètes d’Israël, il nous dit que ceux-ci ont bien une
élévation robuste, mais non pas la tendresse et le charme
profond de Jésus  ; ils n’ont pas non plus sa douceur et en
même temps son énergique fermeté.

Au point de vue ésotérique, Jhouney reconnaît que le
Christ est né de Dieu comme toutes les âmes et… qu’il
subsiste de son être humain tout ce qui est nécessaire pour
que son sacrifice fût réel. En ce qui concerne la Trinité, le
Christ, étant un homme, correspond naturellement au
principe masculin de ladite Trinité… Et le Christ ésotérique



embrasse et incarne toute la Trinité ésotérique… La doctrine
de Jésus fit rayonner les vérités essentielles qui suffirent à
réunir l’homme et Dieu. Il effaça de la religion toutes les
vaines pratiques, tous les rites et cérémonies extérieurs et
inutiles, pour ne laisser subsister que la charité,
l’observation, les commandements venant du cœur pour
honorer Dieu… Quant à sa prédication directe, elle fut
uniquement, essentiellement morale.

«  Nul mieux que Jésus n’eut le sens de l’âme, ne connut
plus intimement que lui, que l’âme, le fond de l’être, ne vit
que d’amour, de pureté et de justice, et que tout le reste est
du superflu, qui vient par surcroît.  »

«  Dieu lui avait donné cœur à cœur la vérité réelle. Et il
était trop sûr que Dieu seul peut la donner pour enseigner
aux hommes une autre voie. La vérité profonde n’est qu’en
Dieu et pour aller à Dieu il n’y a que le bien.

Puis, notre confrère ajoute  :
Dans ses Paraboles sur le royaume de Dieu, Jésus nous

indique les vérités que le Père enseigne, ainsi que tout ce
qu’il révèle aux humbles et qu’il cache aux puissants. Le
fond de cet enseignement, c’est la Régénération de
l’homme, sa fusion en Dieu qui devient sa récompense  :
c’est absolument la doctrine hindoue du Nirvâna  !

Jésus montre cette régénération comme devant éveiller
dans l’âme un instinct de l’invisible, une perception
intérieure, qui aide grandement à l’avancement de
l’homme.

Dans l’ordre moral, Jésus a mis au-dessus de tout  : la
Charité  ! Hors la charité, pas de salut, a-t-il dit en quelque
sorte  !

Toutes les hypocrisies, tous les pharisaïsmes, il les a
également rejetés.

Les quatre principes primordiaux de sa morale ont été  :
Sincérité, Charité, Amour, Perfection.

Et toute science vient de Dieu, voilà pour l’ordre
intellectuel.



Un fait curieux à retenir est celui-ci  : que la pensée est
une force, la prière une accumulation, puis une dépense et
une projection de force  !

Et, revenant sur une idée émise dans le début de son
étude, notre confrère dit avec raison que Renan a montré
trop souvent Jésus comme un prestidigitateur, et considère
ses miracles et ses prodiges comme un résultat de
simulation. Or, quelques années plus tard, des savants
véritables ont démontré la réalité de faits surprenants qu’on
considérait à tort comme des prodiges  : faits de lévitation,
de psychométrie, de télépathie, etc.

«  Cherchons maintenant comment le Christ sauve les
hommes et comment il faut entendre, d’après la doctrine
ésotérique, ce qu’on dit des mérites du Rédempteur.

«  Jésus sauve les hommes en leur ouvrant, par sa
doctrine, la voie unique  ; il les sauve encore en ayant
incarné dans sa vie et sa passion la réalité vécue de sa
doctrine. Enfin, il contribue au salut de la planète non
seulement par le dévouement de sa vie, mais encore par
une activité continuée après sa mort, car, réuni à Dieu, il est
devenu un des organes de son rayonnement, un des actes
spirituels de sa Providence qui dirige spécialement ses
efforts sur la Planète à qui son passage a refait une âme.

«  De plus, le Christ de notre planète est à la fois un
symbole et un élément du Christ universel, du principe
général qui, dans la pensée de Dieu, correspond à
l’humanité parfaite et qui s’unit avec les âmes parfaites à
mesure qu’elles rentrent dans ce principe… Ainsi, les
mérites du Christ ne nous sont applicables qu’après un
effort de notre part et, là-dessus, l’Église n’est pas en
désaccord avec la doctrine ésotérique.  »

Dans les lignes qui précèdent, nous venons de résumer ce
qui a été écrit à notre époque sur le Christ ésotérique  ; c’est
bien peu de chose, comme peut en juger le lecteur  ; aussi
pouvons-nous dire avec raison que rien ou presque rien n’a
été dit sur le sujet que nous allons traiter.


