TS v i

: .-."f_h .-".‘ oF -;‘_ '1-. rl. ._ﬂ--‘*'

"Ernest.Bosc



Table des matieres

Avant-propos

PREMIERE PARTIE : DE LA PERSONNALITE DE JESUS DE
NAZARETH

Chapitre Premier : De la personnalité de Jésus. — Jésus
ésotérique

Jésus Esotérique
Chapitre Il : Divers récits sur la naissance de Jésus
Chapitre lll : Jésus est-il sémite ou aryen ?

Chapitre IV : Les esséniens ou thérapeutes ou
contemplatifs

Chapitre V : Jésus essénien

Chapitre VI : Naissance, enfance et éducation de Jésus
La fontaine de Marie
L’enfance de Jésus
Chronologie de la naissance et des principaux actes
de Jésus

DEUXIEME PARTIE : VOYAGES, MISSION ET PASSION DE
JESUS
Chapitre VII : Les voyages de Jésus
Chapitre VIII : Etat de judée avant Jésus
Ecoles juives
Chapitre IX : Mission, baptéme et prédications de Jésus



Baptéme de Jésus
Les prédications de Jésus
Chapitre X : Méthode d’enseignement de Jésus
Une journée de Jésus
Rendez a César

Chapitre XI : Autour du lac de Tibériade. Localités
préférées de Jésus.

Sermon sur la montagne.
Le lac de Tibériade

Le Sermon de la Montagne
Pater

Chapitre Xl : Les miracles de Jésus, leur explication
logique et scientifigue, sa thaumaturgie, sa psychurgie

La psychopathologie de J.-C.
Chapitre XIII : Les principaux miracles de Jésus

Guérison d’un lépreux

Guérison d’un enfant

Le Centurion du Capharnaum

Le fils de la veuve de Naim

Guérison d’un paralytique a Capharnaim

La piscine de Béthesda

Guérison d’une forte fievre

L’homme a la main desséchée

Marie de Magdala

L’enr6lement d’un nouveau disciple
Chapitre XIV : Visite de Jésus chez Lazare



Chapitre XV : Derniere semaine de Jésus ; son
arrestation

Le Cénacle

Chapitre XVI : Jugement, condamnation et exécution de
Jésus

Chapitre XVII : Jésus-Christ est-il mort sur la croix ?

TROISIEME PARTIE : ACTION ET INFLUENCE DE JESUS
SUR LE MONDE NOUVELLES ORIGINES ORIENTALES DU
CHRISTIANISME

Chapitre XVIII : Action et influence de Jésus sur le monde

Chapitre XIX : Esotérisme et mysticisme du
christianisme

Le mystere du Christ
Chapitre XX : Nouvelles origines du christianisme
Le Sauveur du monde dans I'Inde
Chapitre XXI : Les historiens de Jésus de Nazareth
Postface



AVANT-PROPOS

Encore une nouvelle Vie de )ésus, dira tout d’abord le
lecteur ? A quoi bon ? Il en existe déja un si grand nombre
que le besoin ne s’en faisait nullement sentir !...

Tel n'est pas notre avis ; et voici pourquoi :

Evidemment, écrire une nouvelle « Vie de Jésus » banale
(orthodoxe ou hérotodoxe) comme il en existe dela des
milliers, ce ne serait vraiment pas la peine de le faire et le
besoin ne s’en faisait pas sentir ; mais nous avons la
prétention de présenter a un public tout spécial, au public
occultiste et théosophiquel une ceuvre qui ne ressemble en
rien a celles qui I'ont précédée, car au milieu de la quantité
innumérable d’Ecrits sur I'admirable personnalité du divin
Nazaréen, aucun n’est traité au point de vue qui nous
occupe et auquel nous nous sommes placés, c’est-a-dire au
point de vue ésotérique, au point de vue du pur Esotérisme.

En effet, parmi les éminents auteurs qui nous ont
précédés, aucun n’a traité la Vie ésotérique de N.-S. Jésus-
Christ.

Voila pourquoi nous avons jugé utile et d’un réel intérét,
en ce moment surtout, de traiter a nouveau un sujet qui
parait inépuisable, en nous placant a un nouveau point de
vue ; du reste, dans le courant de notre étude, nous aurons
I'occasion de parler d’un grand nombre d’auteurs, qui ont
traité, avant nous, ce sujet captivant entre tous, et de
réfuter des théories, parfois singulieres, car pour les uns
Jésus est Dieu, fils de Dieu, et pour d’autres ce n’est qu’un
homme ordinaire, vulgaire méme, un simple prestidigitateur
pour la plupart, accomplissant des miracles par truquage,
par simulation, dit M. Renan.

Pour beaucoup de gens, Jésus n’a jamais existé, c’est un
mythe, une légende !



Parmi ces derniers se trouve H.-P. Blavatsky, la co-
fondatrice de la Société théosophique anglaise, qui a son
siege a Madras, dans I’'Inde. Or, c’est la une donnée fausse
et qui n’a pu traverser que des esprits singulierement portés
au paradoxe.

On trouvera un peu plus loin [l'article en question de
madame Blavatsky.

D’un autre coté, des théosophes éminents, M. Leadbeater,
entre autres, affirment que la Vie de Jésus peut étre
racontée heure par heure, étant écrite dans les clichés
akasiques, et que si on ne l'a pas publiée, c’est qu’une
pareille vie apporterait certainement un grand trouble dans
les consciences chrétiennes. Ceci nous parait un argument
singulier, car pouvoir dire la vérité, la vérité historique sur
ce personnage qui a bouleversé le monde de la pensée,
nous ne voyons pas en quoi cela peut troubler les
consciences ; ce qui trouble, c’est la fausseté, c’est le
mensonge et tous les troubles du monde doivent passer
apres la vérité !...

Anna Kingsford et M. Maitland? deux théosophes aussi
reconnaissent eux, qu’il y a un Christ historique ; ils nous
disent que pour eux, la révélation a cessé d’étre un privilege
sacerdotal et est destinée a devenir de plus en plus
universelle, mais graduée selon les capacités. Ce n’est pas
le Christ historique qu’ils ont voulu nous montrer, mais le
Christ-Principe, le Verbe humain et divin, le fils de I'lhomme
devenant, par sa Régénération, le Fils de Dieu dont chaque
homme porte en lui le germe latent.

Enfin le colonel américain M. Olcott, le co-fondateur de la
S. T. a qui nous avons fait part de ces divergences
d’opinions au sujet de Jésus, nous a répondu que comme
Initié, Jésus n’ayant pas prévu, comme il aurait da, le
résultat final de sa mission, s’étant trompé a son sujet, avait
pu étre considéré par H.-P. Blavatsky comme un étre
mythique, surtout a cause de son histoire arrangée par les



Péres de I’Eglise ; il y a ici, nous I’'admettons volontiers, une
idée qui pourrait étre victorieusement défendue ; mais pour
nous, comme pour bien d’autres, comme pour tous les
esprits indépendants et de bonne foi, Jésus a existé, mais
pas a I'époque exacte, a quelques années pres, indiquée par
les Livres Saints ; mais enfin, son existence est un fait
incontestable !

Une preuve formelle de son existence nous est fournie par
un grimoire syro-chal-daique presque contemporain de
Jésus-Christ, le Sepher Toldos Jeschu, dans lequel les Juifs
prétendent que tous les miracles du Christ doivent étre
attribués a la Magie kabbalistique de nom Incommunicable !
Ce nom pouvait étre un puissant Mantra, nous le voulons
bien, et Jésus le connaissait, comme nous le verrons
ultérieurement, mais ce n’était pas la cause unique de la
thaumaturgie de Jésus.

La vérité est donc que Jésus a bien existé, qu’il était
essénien et un haut Initié de I’Ordre, ce qui lui a permis de
posséder des connaissances approfondies sur les
phénomenes de la Nature et de produire des faits
absolument merveilleux pour la majorité des humains ;
ajoutons qu’armé des vastes connaissances que possédait
I’Ordre des Esséniens, Jésus était un Thaumaturge et un
Thérapeute tout a fait hors de pair.

Voila ce dont il faut bien se persuader. Ceci établi,
formellement admis, la plupart des actes et des faits de
Jésus s’expliquent naturellement pour ceux de nos lecteurs,
surtout, qui connaissent bien ce qu’est réellement la grande
Fraternité essénienne sur laquelle nous fournirons des
renseignements certains presque inconnus, pour la plupart.

Beaucoup d’auteurs ont parlé des Esséniens, mais ne
nous ont fourni que des données fausses, erronées,
auxqguelles nous avons substitué des renseignements
certains, authentiques, nous nous plaisons a le répéter.

Dans Action de Jésus sur le monde, Daniel Ramée dit avec
raison (Introd. x ) : « Les Vvérités éternelles sont aussi claires



pour des cerveaux bien organisés, que les propositions
mathématiques, puisque toutes ensembles elles offrent la
théologie des choses et n’ont jamais eu besoin du glaive de
la justice pour se maintenir intactes dans le monde. C’est
que ces Vérités ne sont pas uniquement réputées divines,
c’est qu’elles sont véritablement divines, et ce qui est divin
se conserve et trouve en lui-méme sa propre sauvegarde.
L’erreur seule a besoin de la défense extérieure et
matérielle.

« Depuis les grands travaux de la critique allemande,
depuis les ouvrages consciencieux et substantiels de H. C.
G. Paulus, en 1828 ; de X. A. Hase, en 1829, D. F. Strauss en
1835, Bruno Bauer en 184i, et autres, la Vie de Jésus est
rendue a la vérité historique...

« La Vie de Jésus a donné naissance a une prodigieuse
quantité de brochures, au nombre desquelles, on n’en
distingue que deux® réellement sérieuses. Quant au reste, il
semble avoir été écrit au temps ou la scolastique était en
décadence, ces réfutations cléricales ne réfutent rien ; les
arguments qu’elles opposent a leurs adversaires ne sont
que des sentences, des affirmations, sans preuve et sans
science. »

Notre confrere et regretté ami, Daniel Ramée oublie
évidemment une étude hors pair du p. Gratry, qui est une
réfutation honnéte, loyale et des plus consciencieuse de
I'’ceuvre de Renan ; nous aurons [l‘occasion d’en citer
quelques passages dans notre ceuvre ; il oublie également
la meilleure brochure peut-étre sur Renan de I'abbé Mi-chon.

La grande et noble figure de Jésus de Nazareth a tenté
bien des érudits et un grand nombre d’écrivains, mais
aucun d’eux, nous nous plaisons a le répéter, n’a étudié la
Vie ésotérique de Jésus® , et cependant c’était celle-ci qui
était de beaucoup la plus vraie, la plus intéressante, mais
aussi de beaucoup la plus difficile a étudier ; aussi nous a-t-
il fallu de longues années d’études pour constituer et



parfaire notre ceuvre, afin de pouvoir étayer I'ensemble de
nos données sur des preuves tellement concluantes,
certaines, qu’elles puissent passer, aupres des lecteurs
méme tres difficiles a satisfaire, pour des preuves
véritables, d’autant que la vie de Jésus ne fournit que de
rares matériaux d’une origine certaine, et ces matériaux
sont difficiles a souder entre eux, a réunir en un bloc parfait
pour restituer la Personnalité historique du divin Nazaréen.

Les sources originelles, documentaires, se réduisent a fort
peu de chose, quelques lignes de Tacite, qui parle méme
avec un grand dédain « d’un certain Christus condamne a
mort sous le regne de Tibére par ordre du Procurator Ponce
Pilate ».

Et Tacite écrivait les lignes qui précédent trois quarts de
siecle apres 'exécution du jugement.

Suétone n’est guere plus explicite ; quant a la lettre de
Pline a Trajan, personne n’ignore aujourd’hui qu’elle est
apocryphe.

L’historien Joséphe le juif ne nous donne que fort peu de
renseignements ; un seul passage de ses ceuvres, tres
certainement interpolé ; quant a d’autres sources, la plupart
ne peuvent avoir aucune espece d’autorité, car trop souvent
elles affectent le caractéere d’une polémique plutot
injurieuse ; on ne saurait donc y puiser des données de
quelque valeur.

Nous sommes donc limités dans nos matériaux aux seuls
livres du Nouveau Testament, et parmi ceux-ci aux seuls
Evangiles dont la valeur historique est non seulement des
plus contestée, mais des plus contestable.

Ainsi, I’Evangile de Marc, disciple et interpréte de I’apétre
Pierre, nous donne un résumé de la prédication de celui-ci.
Cet Evangile remonte vers I’an 65 ou 70 de I’ére chrétienne.
On peut contréler ledit résumé par les Evangiles de Mathieu
et de Luc, car I'un et I'autre de ces apltres ont reproduit
celui de Marc ; mais nous possédons aussi un Recueil de
discours, sentences et paraboles de Jésus, écrit par Mathieu



méme, en langue araméenne. Ce Recueil, d’un prix
inestimable, remonte & dix ans plus haut que I’Evangile de
Mathieu et nous permet de nous faire, jusqu’a un certain
point, une idée a peu prés exacte de I’Enseignement de
Jésus.

Dans I’Evangile de Luc, nous trouvons, indépendamment
du récit primitif de Marc et des Logia de Mathieu, au
document de premier ordre ; nous voulons parler « de
I’Evangile des Voyages de Jésus ° », fragment important et
original de Luc dans lequel nous voyons en particulier la
visite de Jésus aux deux sceurs Marthe et Marie, I’histoire de
Zachée le Péager, ainsi que les paraboles du bon
Samaritain, de I’Enfant prodigue, du Pharisien et du Péager,
celle du mauvais Riche, celle du Figuier stérile, et d’autres
encore.

Dans [’Evangile de saint Jean, nous puiserons des
renseignements en plus grand nombre que dans les autres
apétres, parce que cet Evangile nous parait de beaucoup le
plus authentique, se rapprochant certainement le plus de la
vérité ; malheureusement, il a été singulierement été
travesti, on y voit des traces évidentes de fraudes qu’il nous
a été facile d’effacer pour y substituer ce que devait fournir
le texte primitif.

L’Evangile de Jean date probablement de la fin du premier
siecle ; ce dont on est certain, c’est que vers ['an 150
environ, personne ne se doutait de son existence. Pour
nous, cet Evangile représente la plus belle version de la vie
de N.-S., c’est pourquoi nous I’avons préférée aux Evangiles
synoptiques, et cela en toute connaissance de cause, car
nous n’ignorons pas que Renan a dit au sujet de cet
Evangile que :

« Toute personne qui se mettra a écrire la vie de Jésus
sans théorie arrétée sur la valeur relative des Evangiles, se
laissant uniquement guider par le sentiment du sujet, sera
ramenée dans une foule de cas a préférer la narration de



Jean a celle des synoptiques. Les derniers mois de la vie de
Jésus en particulier ne s’expliquent que par Jean ; une foule
de traits de la Passion, inintelligibles dans les synoptiques®,
reprennent dans le récit du quatriéme Evangile la
vraisemblance et la possibilité. »

Et apres avoir écrit les lignes qui précedent, Renan dit ce
qui suit, qui semble contredire, en partie, ce que nous
venons de voir de cet auteur :

« C’est I'auteur du quatriéme Evangile, en effet, qui est le
meilleur biographe de Jésus’.

« Le canevas historique du quatriéme Evangile est la vie
de Jésus, telle qu’on la savait dans I’Ecole de Jean ; c’est le
récit qu’Aristion et Presbyteros Joannes firent a Papias, sans
lui dire qu’il était écrit, ou plutét n’attachant aucune
importance a cette particularité. |’ajoute que, dans mon
opinion, cette Ecole savait mieux les circonstances
extérieures de la vie du Fondateur que le groupe dont les
souvenirs ont constitué les Evangiles synoptiques. Elle avait,
notamment sur les séjours de Jésus a Jérusalem, des
données que les autres ne possédaient pas. Les affiliés de
I’école traitaient Marc de biographe médiocre, et avaient
imaginé un systéme pour expliquer ses lacunes® . Certains
passages de Luc, ou il y a comme un écho des traditions
johanniques®? , prouvent du reste que ces traditions
n’étaient pas pour le reste de la famille chrétienne quelque
chose de tout a fait inconnu...

« En somme, jladmets comme authentiques les quatre
Evangiles canoniques. Tous, selon moi, remontent au
premier siecle, et ils sont a peu pres des auteurs a qui on les
attribue ; mais leur valeur historique est fort diverse. »

Ceci est incontestable, c’est pourquoi nous avons préféré
I’Evangile de Jean, dans lequel on retrouve des traits, des
éclairs de lumiéere qui viennent réellement du divin Maitre ;
puis c’est bien dans cet Evangile et non dans les autres



qu’on retrouve tout le mysticisme, tout I’Esotérisme du divin
Nazaréen.

Du reste, des textes formels nous en parlent comme d’un
document de premier ordre ; c’est Justin 19, Athénagore 11,
Tatien 12, Théophile d’Antioche 13 et Irénée 14,

Le réle qu’a joué I’Evangile de Jean dont le Gnosticisme
est trés visible principalement dans le Montanisme 12, dans
le systéeme de Valentin 1° ainsi que dans la controverse des
quartodécimans 7.

On peut suivre I’Ecole de Jean pendant tout le second
siecle.

On admet généralement que la Premiére Epitre attribuée
a Jean est bien de lui ou de I'auteur de son Evangile, le fait
est confirmé par Polycarpe 8.

Les documents johanniques renferment aussi, d’aprées
nous, des renseignements tres utiles, tres importants, qui
compléetent et corrigent parfois les traditions de cette
époque si intéressante.

Enfin en ce qui concerne la Passion de Jésus. Nous avons
cru devoir nous inspirer d’un livre écrit par une Visionnaire,
par Anne Catherine Emmerich, car bien des révélations de
la pieuse religieuse nous paraissent empreintes de vérité ;
nous ne pouvons regretter qu’une chose, c’est que I'auteur
qui a rédigé ces visions ait certainement apporté bien des
changements, qu’un ceil exercé peut parfaitement
reconnaitre ; nous avons donc agi avec la plus extréme
prudence dans les emprunts faits dans ce livre tres
remarquable au point de vue historique, nous ne craignons
pas de 'affirmer.

Nous avons puisé beaucoup de faits anecdotiques dans
I'Evangile de Marc, car les détails et les anecdotes sur un
personnage en vue peuvent fournir des renseignements
instructifs, ils reproduisent souvent en effet, des choses de
tradition et sont des lors plus vrais que de longs discours,



d’'amples dissertations tels que ceux qui figurent par
exemple dans I'Evangile de Mathieu.

Un ou deux siecles apres J.-C., il a paru de nombreux
évangiles : Evangile selon les hébreux, Evangile suivant les
Egyptiens, etc. Que les Evangiles en général et ces derniers
surtout, soient en partie |égendaires, c’'est la un fait
incontestable, mais  tous, disons-le  franchement,
contiennent un grand fond de vérité et on peut le constater
souvent ; on peut avec un peu d’intuition séparer le bon
grain de livraie ; on peut voir ce que le sectarisme
passionné a pu ajouter et soupconner, ce qu'il a pu
retrancher. Ce qu'’il faut surtout examiner et étudier avec le
plus grand soin, c'est I'’époque a laquelle ont été faits les
divers Evangiles et par qui ils ont été faits ou inspirés.

Tels sont les éléments a ['aide desquels on peut
reconstituer une synthéese de la vie de Jésus, sinon a peu
pres véridique, au moins en tout cas vraisemblable, et
pouvant commencer a entrer dans le domaine de I’histoire.

De la quantité des documents sérieux, étudiés
soigneusement par nous, il résulte que :

Jamais Jésus ne songea a créer un mouvement
révolutionnaire pour soustraire les Juifs au joug romain ; il
voulait seulement inaugurer une révolution sociale pour
assurer aux déshérités les moyens d’existence qui leur
faisaient alors, comme aujourd’hui, completement défaut.

Il annoncait bien I'avénement du Regne de Dieu, mais ne
pensa jamais avoir été le Messie ; ce n’est qu’apres sa
crucifixion, que ses disciples lui attribuerent cette qualité.
Jésus fit une grande propagande pour ses idées, mais sans
aucun plan préconcu. Ses discours exaspérerent les
représentants de la Théologie officielle, surtout quand il
annoncait l'imminente, d’une révolution sociale. Ces
sentiments du Novateur Nazaréen irritaient les détours de la
Synagogue, qui finirent par obtenir son supplice, en y
employant toutes sortes de moyens iniques et perfides,
mais surtout en agitant devant le Procurator romain, le



spectre rouge de la révolution contre Rome, contre César ;
voila son crime.

Apres le crucifiement de leur Maitre, les disciples
retournent en Galilée et y élaborent la doctrine de Jésus, qui
est bien, malgré tout ce qu'on a pu dire, I'ceuvre d’un
philosophe, d’un penseur profond, humanitaire, car il a été
surtout puissant par la passion, la bonté, le coeur.

Sa vie n’a été qu’une lutte, un combat ferme et sans
violence. |l savait, il voulait, il osait, mais il ne sut pas se
taire.

Voila pourquoi sa mission ne fut pas entierement
accomplie !...

Du reste, il ne pouvait pas se taire, puisque sa mission
consistait précisément a précher a tous et partout la vérité,
a répandre la parole de son pere.

Apres la disparition de Jésus, il se forma un Parti dit des
Nazaréens qui pratiqua les traditions du Maitre.

Qu’étaient au juste ces Nazaréens

C’était une secte ou société secrete, qui avait beaucoup
d’affinité avec les kabbalistes. Cette Confrérie on Fraternité,
comme on voudra l'appeler, étudiait la Loi de Moise et /a
commentait. Elle ne prit guére naissance qu’un peu avant la
venue de J.-C. ; on suppose que celui-ci était un de ses
affiliés. Mosheim 19 fait naitre cette secte au ive siecle. C’est
tres certainement une erreur, car saint Jérome et saint
Epiphane la font remonter au commencement du
christianisme 29,

Pour écrire notre ceuvre, nous avons travaillé avec une
autre méthode, nous avons noté avec la plus scrupuleuse
attention tous les faits qu'affirment les Evangiles et nous
avons admis ceux qui ne paraissent pas avoir été ajoutés
par des interpolateurs ou des sectaires intéressés a altérer
leur vérité.

Nous avons écarté pour I’écrire tout sentiment personnel,
toute émotion exagérée, passionnée, ainsi que tous les



systemes et théories préconcues, pour n‘envisager « que le
critere absolument impersonnel » comme dirait M. Strada.

Nous avons suivi tous les principaux faits de la vie du
Nazaréen, nous les avons réunis, groupés entre eux d’une
facon probante et nous les avons amenés jusqu’a la
conclusion logique qu’ils commandent, et cela, sans nous
préoccuper des résultats qu’ils témoignent en faveur d’une
these ou d’une théorie, méme de celles qui pourraient aider
ou favoriser un sectarisme quelconque.

Avec un grand nombre d’auteurs, M. Strada 21 attribue au
divin Maitre une ambition temporelle qu’il n’a jamais eue, il
le montre comme voulant s’emparer du pouvoir temporel
afin de se faire élire le chef du peuple juif, puis n’ayant pas
réussi dans cette tentative, il se serait contenté, d’apres cet
auteur, de poursuivre un pouvoir spirituel pour remplacer a
lui seul la hiérarchie des prétres et créer, pour ainsi dire,
une organisation théocratique et papale, qui aurait été
soutenue par ses douze disciples ou apbtres, un pour
chaque tribu.

Ces données ne reposent sur aucune base solide.

Quand on a bien médité et réfléchi sur ’homme et sur son
noble caractere, on peut certainement affirmer ceci :

Jésus est venu apporter a la terre I’étincelle du pur amour.
Il a accepté, au sein méme du Pere, le courant du feu divin,
qui seul peut régénérer I’humanité.

Ce feu supra-sensible est le feu Principe-créateur ; lui seul
donne la vie. Il anime la matiere dans tous les regnes et
dans tous les cieux. — Dans I’ame, ou ce feu céleste a une
fois pénétré, il ne peut y avoir de souillures, car tout ce qui
est contraire a I'amour est enlevé, des qu’il agit sur une
ame. Le processus de I'amour dans celle qui se donne
entierement a lui, est le plus merveilleux des phénomenes
les, et de celui-la on peut dire qu’il est surnaturel, car plus
rien de matériel, dépendant de la nature objective a
n’importe quel état de subtilité, n’existe plus ! Et I’étre ainsi



sanctifié par ce feu divin, bien que vivant parmi les
humains, n’appartient déja plus a leur race. Son enveloppe
charnelle n’est qu’un véhicule purement automatique qui lui
permet de prendre contact avec les Terriens ; son systeme
psychique méme, est modifié, il est en état de somnolence ;
seul le Corps Causal %2 est en pleine activité, mais toutefois,
ne fait pas sentir sa puissance au corps physique que dans
de fugaces éclairs, pas toujours d’une maniere réguliere
dans le commerce de I'étre (ainsi élevé) avec les humains.
Ce n’est que par I'amour que I'homme peut vaincre ses
mauvaises tendances, qu’il a cultivées lui lui-méme et cela
forcément durant sa longue période d’évolution, alors que
I’instinct qui lui était fourni par la nature inférieure pour sa
sauvegarde 'y incitait constamment.

Jésus donc est venu sur la terre pour accomplir une seule
mission : Précher a I’homme 'amour de son prochain, lui
faire comprendre la grande Loi de solidarité.

Tout son enseignement pourrait étre formulé et résumé
dans ces deux sentences essentiellement esséniennes :

Aimez-vous les uns les autres !
Que la Paix soit avec vous !

Il y a de nombreuses années que nous voulions écrire la
Vie du divin Maitre, de I’Esprit protecteur de notre Planéete,
au point de vue ésotérique ; en agissant ainsi nous pensions
réaliser le veeu magnifique exprimé par Proudhon 23 en ces
termes : « Jésus est une individualité a retrouver, a restituer,
a refaire presque, tant il a été dissous, pulvérisé par la
religion méme, dont il a été I'auteur.

« Rétablir cette grande figure dans sa vérité humaine et
dans la réalité de son ceu-vre est aujourd’hui un travail de
premiere nécessité. Et le moment approche ou Jésus ainsi
représenté au public obtiendra un succes égal a celui qu’il
eut, il y a 1830 ans, dans les campagnes de Galilée.



« Or Jésus dépouillé de ses miracles, de sa messianité, de
sa divinité, de tout prestige surnaturel, ramené a la vérité
de sa nature, a sa pure individualité, devient un homme
prodigieux.

« Sa carriere publique est a peine d'un an ; tout ce qui la
précede est inconnu, mais heureusement n’a pas besoin
d’étre connu. De sa vie privée, de son caractére, de son
individualitée, méme pendant sa mission, on ne sait rien, que
juste ce qu’il faut pour constater que ce Jésus fut tres
positivement un homme, non un Dieu, ni un fantéme ; non
une création de la Iégende, une ombre.

« Ce qu'on sait ensuite, non completement, mais
suffisamment, c’est son (Eu-vre, ceuvre a la fois humanitaire
et individuelle et c’est ici que se manifeste la grandeur
immense du sujet.

Telle est bien l'idée que nous avons eue, le projet que
nous avons caressé en écrivant cette nouvelle ceuvre.

Avons-nous réussi dans notre délicate et périlleuse
entreprise ?

Avons-nous retrouvé, restitué, refait, cette grandiose
Personnalité ?

Nous en faisons juge le Lecteur !

E. D.
Paris, 25 octobre 1901

1 sous ce terme Théosophique, nous englobons toutes les personnes qui
s’occupent et qui étudient la sagesse divine, I'antique Sagesse, qu’il vaudrait
mieux dénommer Cosmosophie, nous comprenons également sous ce méme
terme, toutes les personnes qui s’occupent purement de religion ou de
philosophie spiritualiste.

2 la voie parfaite, traduit de I'anglais : vol. in-8, Paris 1892, Félix. Alcan,
éditeur ; préface page ii.

3 Lettre adressée & M. Ernest Renan, par Henri Disdier, Geneve, 1863, in-8°.
Jésus devant I’histoire ou examen de la vie de Jésus de M. Renan, par Havet in-
8°, 1863. — Voyez aussi une critique de Charles Selles dans /a Revue du Progres,
n° de juillet 1863, page 48i.



4 Le beau livre de Anna Kingsford et de Maitlsand, La Voie parfaite, dont nous
venons de parler a pour sous-titre ; ou Le Christ ésotérique, c’'est-a-dire le type
Christ pris non dans le sens historique, mais dans le sens ésotérique, ce qui est
tout différent d'une Vie ésotérique de J.-C.

Six, 5 ; xviii, 44.

6 par exemple ce qui concerne I’'annonce de la trahison de Judas.
7 Vie de Jésus. Introd, XXXVI.

8 Papias, loc. cit. (c’est-a-dire dans Eusebe, Hist. Eccl, /ll. 39).

9 Ainsi le pardon de la femme pécheresse, la connaissance qu’a Luc de la famille
de Béthanie, son type de caractere de Marthe répondant au dihkOnei de Jean
(xii, 2), le trait de la femme qui essuya les pieds de Jésus avec ses cheveux, etc.,
etc.

10 apol., 1, 32, 6/ Dialog. cum. Tryph., 88.

11 Legatio pro Christ., /0.

12 Adv. Greec. 5, 7.,cf Théodoret, Heeretic. fabul.,/, 20. Eusébe H. E., IV, 29.
13 Ad autolycum.

14 Adv. heer., 11, xxii, 5; Il i.

15 irénée, adv. heer., lll, xi, 9. Eusébe, Hist. Eccl., V, 24.

16 ypid. 11, i; 11, xxii.

17 Eusebe, Hist. Eccl., V,24, Papias in Eusebe, Hist. Eccl.lll, 39; Irénée, adv. heer.,
I, xvi, 5-8.

18 Epist, ad Philipp., 7-9.
19 |ndice antique christianorum disciplinee, Sect I, chap. V.

20 ceux de nos lecteurs, qui voudraient des renseignements sur la secte
n’auraient qu’a consulter le Codex Nazareus, 3 vol., publié par Mathieu Norberg,
1815.

21 Dans Jésus et I'Etre de la science, in-12, Paris, Oliendord, 1895.

22 p théosophie, ou nomme Corps Causal un agrégat de substance subtile que
constitue le manas supérieur (Ego supérieur) — On dénomme cet Ego « Corps
Causal » parce qu’il porte en lui les germes des autres principes huamins et
toutes les causes crées par les actes de la vie individuelle qu’il représente.

23 Jésus et les Origines du Christianisme, p. 138 et 140.



PREMIERE PARTIE :

DE LA PERSONNALITE
DE JESUS DE NAZARETH



CHAPITRE PREMIER :
DE LA PERSONNALITE DE JESUS. — JESUS ESOTERIQUE

C’est avec beaucoup de raison que I'on a dit qu’il fallait le
recul du temps pour bien juger d’'une époque ; a fortiori,
dirons-nous, pour bien juger d'une Personnalité, surtout
guand elle a occupé dans I'histoire, dans la philosophie et
dans la religion une tres grande situation, ce qui est bien
dans le cas de N. S. Jésus-Christ.

La religion, celle-ci, appartient I'humanité, comme I'a fort
bien dit Proudhon, et c’est pourquoi tout le monde a le droit
d’en parler, ce qu’en aucun temps et sous aucun climat, le
prétre n'a voulu permettre.

« Je cherche les lois du juste, du bien et du vrai 2% ; ce
n'est qu’a ce titre que je me permets d’interroger la religion.
Elle appartient a I'humanité ; elle est le fruit de ses
entrailles. A qui serait-elle méprisable ? Honorons en toute
foi, en toute Eglise reconnue ou non reconnue par I'Etat,
honorons jusque dans le Dieu gu’elle adore, la conscience
humaine : gardons la charité, la paix avec les personnes a
qui cette foi est chere. C'est notre devoir et je n'y
manguerai pas. Mais la piété publigue satisfaite, le systeme
de la théologie appartient a ma critique ; la loi de I'Etat me
I’labandonne ».

Ces idées de Proudhon sont fort justes et permettent de
traiter la question, pouvons-nous dire, avec toute liberté
d’action, il faut, du reste, pour la traiter, posséder une sorte
d’intuition, de prescience et d’inspiration.

Proudhon nous dit que le systeme de la Théologie
appartient a sa critique, mais nous devons ajouter que
beaucoup d’auteurs ont voulu faire de la théologie, la
Boussole de la science ; c’'est la une grave erreur, car la



théologie et la science sont des ennemies implacables.
Aussi nous ne pouvons que partager absolument I'avis de M.
Charles Naudin, I’honorable et regretté membre de
I’Académie des sciences quand il dit 2° :

« Ce que je ne puis concéder, c’est que la théologie serve
de flambeau a la science. Toutes deux sont Iégitimes, mais
elles correspondent a des aspirations différentes ; toutes
deux doivent rester indépendantes dans leurs allures, pour
que leurs décisions fassent autorité.

« La théologie et la science ont toujours fait mauvais
ménage et se sont nui mutuellement toutes les fois qu’on a
voulu les enchainer l'une a l'autre. Il y a entre elles
incompatibilité d’humeur. Le propre de la science est la libre
recherche dans toutes les voies accessibles a [|'esprit
humain, et tant qu’elle reste sur son domaine, toutes les
audaces du libre penseur doivent lui étre permises. Les
erreurs, quand elle en commet, c’est a elle-méme de les
redresser et il n'est pas a craindre que ses erreurs
s’'éternisent dans un temps ou toutes les théories sont
discutées et contredites. Mais malgré leur antagonisme, qui
est plus apparent que réel, la théologie et la science
convergent a une méme fin, qui est, si je ne me trompe, de
résoudre le probleme de la destinée humaine. »

Mettant a profit les idées qui précedent, nous entrerons
immédiatement dans le vif de notre sujet.

Et tout d’abord, la premiere pensée qui se présente a
I’esprit est celle-ci : Jésus est-il Dieu ou bien n’est-il qu’un
homme ?

Pour les uns, Jésus est Dieu, le fils de Dieu, la seconde
personne de la Trinité !

Pour les autres, Jésus n’est qu’'un homme, qu’une créature
humaine ne comportant dans sa personne rien autre de
divin, que n’en comporte tout le reste des humains.

Or, nous ne saurions partager completement 'une ou
I"autre de ces opinions.



Pour nous, Jésus est un étre humain et Dieu a la fois, mais
pas de la facon que le croit et I'admet I'Eglise catholique et
avec elle le bon vulgaire.

Pour nous, Jésus est ce que I'on nomme dans la science
hindoue un Nirmana-kaya, c'est-a-dire un étre humain tres
avancé, tres évolué qui, par une série d’'existences, a atteint
le Nirvana, mais qui n’a pas voulu user de la haute situation
que lui a mérité son Karma, pour étre utile a ses freres en
humanité, qui a voulu les aider a racheter leurs fautes par
une expiation imméritée. C'est la le sacrifice sublime fait
par Jésus pour le bonheur, pour I'avancement et le plus
grand progres de ses Freres terriens.

Le sacrifice par lui une fois accepté, il se réincarne sur la
terre et la, il oublie sa grande Personnalité, sa qualité de
Nirmanakaya (une sorte de Divinité) pour ne rester qu’un
simple humain comme tous ses freres en humanité. Et c’est
ceci, qui explique son beau rbéle envers I'humanité, de
méme que le mérite de ses souffrances.

Avant de poursuivre cette these, nous parlerons de la
guestion de la réincarnation de Jésus. Bien des personnes se
sont demandé et se demandent journellement, si le Christ a
été soumis a la Loi de la réincarnation, puisque ce n’était
qu’un étre humain et non un Dieu ?

Comme dans toutes les graves questions les uns sont
pour la réincarnation, les autres s’inscrivent contre elle.
Parmi ceux-ci, nous devons mentionner ['opinion de
Roustaing dans son ouvrage intitulé : Les Quatre Evangiles,
« la Vie médiani-mique dictée, dit I'auteur, par ceux qui ont
préparé la mission terrestre de Jésus et qui ont participé a
son accomplissement » (Mathieu, Marc, Luc et Jean).

Nos lecteurs sont évidemment libres de ne point ajouter
foi a cette hypothese.

« Jésus, y dit-on, était et est infaillible, comme étant en
rapport direct et constant avec Dieu. Sa pureté parfaite lui
permettait d’approcher du centre de toute pureté ; il était et
il est son Verbe aupres de nous, en ce sens qu'il était et qu’il



est, et par, et pour son Dieu et votre Dieu son pere, votre
maiftre. »

Pour bien comprendre ce terme infaillible que Roustaing
applique a Jésus, nous mentionnerons ce qu’il écrit a ce
sujet :

« Les Esprits, dit-il, qui, dociles aux esprits chargés de les
conduire, de les développer, ne faillissent point, continuent
a progresser a |'état fluidique. »

Ceci est généralement admis par tous les occultistes
réincarnationistes.

Des lors, d’aprés Roustaing, pas d’incarnation pour ceux-
la et partant pas de réincarnation, et d'apres cet auteur
Jésus aurait été de ceux-la.

Nous n’hésitons pas a nous inscrire en faux contre une
pareille these. — Jésus, en effet, avait fini, en tant
gu’humain, la série de ses existences, quand il est venu
accomplir bénévolement, volontairement sa mission
angélique ; il était, suivant la philosophie bouddhique, nous
I"avons déja dit, un Nirmanakaya, c’est-a-dire un Saint ayant
atteint le Nirvana, et il a sacrifié sans regret, sans aucune
hésitation, cet état de béatitude, auquel il avait droit pour
venir instruire ses freres et améliorer leur sort, comme nous
I’avons dit précédemment. Or, si nous admettions la these
catholique : Jésus est Dieu, Fils de Dieu ; dans ce cas ou
serait son mérite ?

Sa personnalité divine lui permettant de supprimer toute
douleur, toute souffrance, Jésus, dans sa Passion, n’aurait
rien, absolument rien souffert, il aurait donc joué une
infame comédie, ce qu’admet Renan I'athée, ce qui est de
toute impossibilité, ce qui est absolument inadmissible ; et
c'est cependant ce qu’ad-mettent implicitement certains
écrivains catholiques ! Tandis qu’au contraire, Jésus n’étant
gqu’'un homme, un simple humain (dés lors, rien de ce qui
est humain ne lui est étranger), il éprouve donc la joie, les
tristesses, la douleur, les humiliations et les souffrances de
tous genres. Rien ne lui est épargné ; au contraire, sa nature



sensitive, hautement sensitive, lui fait éprouver une plus
grande acuité de sensation. S’il résiste aux tentations, il en
a tout le mérite ; s'il porte sa croix, il en souffre, il en
supporte le poids réel, la charge tout entiere ; s’il est injurié,
souffleté, tourné en dérision, s'il subit toute sorte
d’opprobres et d’'avanies, il éprouve réellement dans son
esprit, dans son cceur, dans son ame, dans sa chair, toutes
les avanies, toutes les douleurs, toutes les souffrances, et il
ressent toutes ces émotions avec une intensité
inconcevable, comme les ressentent les natures sensibles et
généreuses. Etant libre d’échapper a toutes ces épreuves,
s'il les surmonte victorieusement il doit récolter et il récolte
effectivement tout le mérite de son immense sacrifice, et
c’'est la Douloureuse Passion, qu'il subit dans son extréme
rigueur, qui sert d’exemple aux hommes et qui rachete ainsi
tous les crimes de I'humanité.

Donc, ceux qui considerent Jésus comme un simple
humain [|'exaltent beaucoup plus et le glorifient bien
autrement que les catholiques orthodoxes qui le considerent
comme Dieu ; de plus, ils sont beaucoup plus logiques,
puisque, pour souffrir réellement, intégralement sa Passion,
il lui faut n’étre qu’'un homme, le fils d'une femme, d’une
Vierge devenue mere par le moyen ésotérique que nous
expliquons plus loin, car Joseph n’a jamais été que le péere
nourricier de Jésus.

Nous partageons completement en ceci les vues de
I’Eglise catholique, apostolique et romaine.

Il N’y a guere que Paul, I'apbtre des Gentils, qui ait bien
compris la personnalité de Jésus ; il la considere comme
humaine, mais d’'une humanité transcendante ; pour Paul,
comme pour nous, Jésus est le plus grand des hommes
parmi les grands hommes et a quoi faut-il attribuer cette
transcendance ? A la pluralité de ses existences ; dans
chacune de celles-ci, Jésus a pu atteindre une évolution
supérieure, I'évolution finale, celle des Nirmanakayas.



Or, les évangélistes eux-mémes reconnaissent que Jésus
était venu d’autrefois sur la terre, donc il n’est pas venu il y
a dix-neuf siecles pour la premiere fois ; c’est la un fait
irréfutable. Si donc il s’est réincarné plusieurs fois, il n'était
pas Dieu, mais simplement un homme. Ceci est
généralement admis par des philosophes et des exégetes
catholiques, chrétiens.

Du reste, la divinité de J.-C. n’était pas formellement
admise dans les premiers siecles du christianisme.

Voici, a ce sujet, I'opinion d'un pasteur, protestant il est
vrai, M. Albert Ré-ville, mais précisément a cause de sa
qualité, tres compétent et trées versé dans les questions
religieuses et notamment dans celle qui nous occupe.

Or, d’aprés M. Réville 25, la croyance a la divinité de J.-C.
commenca a se former chez les Gnostiques, en vacillant
longtemps dans les écrits des eres apostoliques ; elle
s'affermit avec Justinien le martyr et I'Evangile attribué a
Jean, et elle ne triompha contre la doctrine plus rationnelle
d’Arius au concile de Nicée en 325, que par la pression
purement politique de I'Empereur.

Le catholicisme a marqué le premier pas vers le
polythéisme, les autres en sont la conséquence ; ce n’est
que le premier pas qui colUte. Du dithéisme, avec le Christ
du ive siecle, nous passons au trithéisme avec le Saint-Esprit
dans le symbole Quicumque du Vviii® siecle, et nous
aboutissons au tétrathéisme du Concile du Vatican avec
Marie l'immaculée : « C’est logique, avec les papes
infaillibles, ils augmenteront encore le catalogue, si on leur
en laisse le temps. »

En envisageant, ainsi que nous venons de le faire, la belle
personnalité de Jésus, nous entrons par la en plein
ésotérisme ; nous sortons des sentiers faux et battus, nous
entrons dans la saine tradition, dans la vérité ésotérique.

Et c’est dans celle-ci et par celle-ci que nous allons écrire
la Vie du grand martyr, du grand Crucifié, par la haine et la



méchanceté des sacerdotes, des rabbins de 'ancienne et
despotique loi de Mosché (Moise), sacerdotes, eux, qui n‘ont
jamais changé, dans tous les temps et dans tous les pays,
et qui semblent avoir adopté une devise célebre : Ut sint,
aut non sint.

lls sont tels, sans cela ils ne seraient pas !

C’est précisément pour détruire cet état de choses, que
Jésus est venu en ce monde comme Sauveur.

Telle est nettement caractérisée la personnalité du doux
Nazaréen, telle était bien sa véritable mission :

Réformer les abus, donner a chacun sa part de soleil,
proclamer la fraternité et la solidarité humaines et
n‘employer pour tout ce vaste effort que I'amour, ces
simples mots :

Aimez-vous les uns les autres.

JEsus ESOTERIQUE

Nous avons dit dans notre Avant-Propos qu’aucun auteur
n'avait écrit une Vie ésotérique de Notre Seigneur Jésus-
Christ, qu’aucun n’avait jusqu’ici envisagé la vie de Jésus au
point de vue ésotérique. Ceci est exactement vrai, mais ne
signifie pas qu’aucun auteur n’ait jamais voulu effleurer le
sujet. Au contraire, ces derniers sont tres nombreux.

Ainsi, quand nous parlerons des Esséniens, nous
mentionnerons un volume de MM. R. Girard et Garredi, qui
renferme quelques données assez timides sur |'ésotérisme
de la vie de Jésus ; nous reconnaissons également que notre
collegue de la société théosophique, Franz Hartmann, dans
son Jehosuah von Nazareth, a traité subsidiairement de
I’ésotérisme de la vie de Jésus 27.

Un auteur francgais, un jeune philosophe catholique, M.
Albert Jhouney, dans un opuscule intéressant, a esquissé
quelques idées ésotériques au sujet du Christ, mais n’a
jamais eu la prétention d’écrire une Vie ésotérique de Jésus.



Nous analyserons brievement les rages écrites par cet
auteur avant sa conversion complete au catholicisme, de
sorte qu’aujourd’hui, Albert Jounet n’écrirait peut-étre pas
ce qu’a écrit I'ésotériste Albert Jhouney.

Quoi gu'il en soit, voici la thése soutenue par notre honoré
confrere et ami.

Il débute en nous disant que le nom et I'ceuvre de Jésus
de Nazareth a déja passionné et passionnera encore
longtemps I'"humanité, et qu’un politicien de I'Eglise dit un
jour a un saint prétre (a I'abbé Rocca, pensons-nous) :

Vous ne savez que racler cette vieille guitare de
I’Evangile ! Mais n’insistons pas.

A. Jhouney dit que le Christ, tel que nous I'ont montré les
prétres, est méconnaissable, ce n’est pas I'esprit de charité
et de fraternité qu'il a toujours été et que, quand I'Evangile
aura trouvé un bon interprete, il deviendra tellement
lumineux que tout le monde et jusqu’aux prétres eux-
mémes seront chrétiens.

C'est bien la notre opinion, de méme que nous partageons
pleinement les idées suivantes, si bien exprimées.

« Mais ce Christ vivant, ce Christ lumineux, ressuscité
dans le coeur des peuples et adoré par le Sacerdoce des
temps nouveaux, ce Verbe de gloire est-il celui que le
dogme obscurcit et que la négation repousse ? Je ne le crois
pas ! Et je suis convaincu que la victoire du christianisme
serait impossible sans une conception plus vraie, plus
évangélique et plus profonde du Christ. »

M. Jhouney ajoute quelques lignes apres :

« Le désir israélite pur n’eut de fideles que les millénaires
attendant le retour visible et triomphant du Roi, qui
régnerait mille ans sur le peuple des Elus. »

Les douteurs modernes qui ont traité de notre sujet, dont
le plus célebre est M. Ernest Renan, nous montrent le Christ
comme un homme, tout simplement ; ils ne reconnaissent ni
n'admettent la dualité de sa nature, dit notre auteur ; pour
ces gens-la, ce n'‘est qu'un homme exalté d'une haute



moralité, bien que capable de simuler le miracle, afin de
frapper les esprits et pouvoir ainsi propager sa doctrine
avec plus de fruits. lls vont méme jusqu’a nous représenter
cette noble figure comme un inconscient devenant Messie
par déférence, par complaisance envers ses disciples, et
heureusement sauvé du ridicule par sa mort.

En ce qui concerne sa mission, ils veulent bien reconnaitre
que, malgré ses faiblesses, il eut de beaux élans de
prophete et de thaumaturge.

« Pour Renan, le Christ est un homme dont lI'idéalisme a
contribué a parer I'"humanité, et dont le caractere mélé de
grandeur et de défaillances le fait le premier et le plus
illustre de ces mystiques capables d’héroisme et de ruses,
comme |’histoire nous en montre. C'est un Mahomet sans la
chair et sans le sabre ; un Savonarole plus puissant, peut-
étre moins pur, un moraliste, un idéaliste et un charmeur
dans le sens oriental, un peu Magicien, un peu équivoque.

« Telle est I'image que le doute moderne se forme du
Christ. »

Un peu plus loin, A. Jhouney partage, sans le dire
ouvertement, notre idée que le Christ est un Nirmanakaya,
quand il dit que I'action des ames supérieures dans notre
monde est la cause de tout ce qui arrive de beau et de bien.

Puis, Jhouney trouve dans Jésus une slreté dans ses
affirmations essentielles, un équilibre parfait, un caractere
de vie et de perfection admirables. Le comparant avec les
prophetes d’lsraél, il nous dit que ceux-ci ont bien une
élévation robuste, mais non pas la tendresse et le charme
profond de Jésus ; ils n'ont pas non plus sa douceur et en
méme temps son énergique fermeté.

Au point de vue ésotérique, Jhouney reconnait que le
Christ est né de Dieu comme toutes les ames et... qu'il
subsiste de son étre humain tout ce qui est nécessaire pour
gue son sacrifice f(t réel. En ce qui concerne la Trinité, le
Christ, étant un homme, correspond naturellement au
principe masculin de ladite Trinité... Et le Christ ésotérique



embrasse et incarne toute la Trinité ésotérique... La doctrine
de Jésus fit rayonner les vérités essentielles qui suffirent a
réunir I’hnomme et Dieu. Il effaca de la religion toutes les
vaines pratiques, tous les rites et cérémonies extérieurs et
inutiles, pour ne laisser subsister que la charité,
I’observation, les commandements venant du cceur pour
honorer Dieu... Quant a sa prédication directe, elle fut
uniguement, essentiellement morale.

« Nul mieux que Jésus n’eut le sens de I'ame, ne connut
plus intimement que lui, que I'ame, le fond de I'étre, ne vit
que d’amour, de pureté et de justice, et que tout le reste est
du superflu, qui vient par surcroit. »

« Dieu lui avait donné coeur a coeur la vérité réelle. Et il
était trop slr que Dieu seul peut la donner pour enseigner
aux hommes une autre voie. La vérité profonde n’est qu’en
Dieu et pour aller a Dieu il n’y a que le bien.

Puis, notre confrere ajoute :

Dans ses Paraboles sur le royaume de Dieu, Jésus nous
indique les vérités que le Pere enseigne, ainsi que tout ce
gu’il révele aux humbles et qu’il cache aux puissants. Le
fond de cet enseignement, c'est la Régénération de
I’homme, sa fusion en Dieu qui devient sa récompense :
c’est absolument la doctrine hindoue du Nirvana !

Jésus montre cette régénération comme devant éveiller
dans I'ame un instinct de [l'invisible, une perception
intérieure, qui aide grandement a [|'avancement de
I’homme.

Dans |'ordre moral, Jésus a mis au-dessus de tout : la
Charité ! Hors la charité, pas de salut, a-t-il dit en quelque
sorte !

Toutes les hypocrisies, tous les pharisaismes, il les a
également rejetés.

Les quatre principes primordiaux de sa morale ont été :
Sincérité, Charité, Amour, Perfection.

Et toute science vient de Dieu, voila pour [|'ordre
intellectuel.



Un fait curieux a retenir est celui-ci : que la pensée est
une force, la priere une accumulation, puis une dépense et
une projection de force !

Et, revenant sur une idée émise dans le début de son
étude, notre confrere dit avec raison que Renan a montré
trop souvent Jésus comme un prestidigitateur, et considere
ses miracles et ses prodiges comme un résultat de
simulation. Or, quelques années plus tard, des savants
véritables ont démontré la réalité de faits surprenants qu’on
considérait a tort comme des prodiges : faits de lévitation,
de psychométrie, de télépathie, etc.

« Cherchons maintenant comment le Christ sauve les
hommes et comment il faut entendre, d’apres la doctrine
ésotérique, ce qu’on dit des mérites du Rédempteur.

« Jésus sauve les hommes en leur ouvrant, par sa

doctrine, la voie unique ; il les sauve encore en ayant
incarné dans sa vie et sa passion la réalité vécue de sa
doctrine. Enfin, il contribue au salut de la planete non

seulement par le dévouement de sa vie, mais encore par
une activité continuée apres sa mort, car, réuni a Dieu, il est
devenu un des organes de son rayonnement, un des actes
spirituels de sa Providence qui dirige spécialement ses
efforts sur la Planete a qui son passage a refait une ame.

« De plus, le Christ de notre planete est a la fois un
symbole et un élément du Christ universel, du principe
général qui, dans la pensée de Dieu, correspond a
I’humanité parfaite et qui s’unit avec les ames parfaites a
mesure qu’elles rentrent dans ce principe... Ainsi, les
mérites du Christ ne nous sont applicables qu’aprées un
effort de notre part et, la-dessus, I'Eglise n’'est pas en
désaccord avec la doctrine ésotérique. »

Dans les lignes qui précedent, nous venons de résumer ce
qui a été écrit a notre époque sur le Christ ésotérique ; c’est
bien peu de chose, comme peut en juger le lecteur ; aussi
pouvons-nous dire avec raison que rien ou presque rien n'a
été dit sur le sujet que nous allons traiter.



