


Encuentros
de contextos desde
la reflexión bioética



Encuentros de contextos desde la reflexión bioética
Colección Bios y Ethos, Vol. 32

Primera edición, diciembre de 2019

© Universidad El Bosque
© Editorial Universidad El Bosque
    Rectora: María Clara Rangel Galvis

© Carolina Gómez García
© Juan Gabriel Madrid Restrepo
© Deily Carol Sierra Ramírez
© César Orlando Enciso Olivera
© Juan David Figueroa Cuesta
© Patricia León-Munar

Departamento de Bioética
Cra. 7D Bis n.o 129-47
+57 (1) 648 9000, exts. 1123, 1132, 1134
publicacionesbioetica@unbosque.edu.co
bioetica@unbosque.edu.co

ISBN: 978-958-739-182-4 (impreso)
ISBN: 978-958-739-183-1 (digital)

Editor: Miller Alejandro Gallego Cataño
Coordinación editorial: Mónica Roesel
Maldonado
Apoyo editorial: Juan Carlos Buitrago Sanabria
Dirección gráfica y diseño: María Camila Prieto
Abello

Hecho en Bogotá D.C., Colombia
Vicerrectoría de Investigaciones
Editorial Universidad El Bosque
Av. Cra 9 n.° 131A-02, Bloque A, 6.º piso
+57 (1) 648 9000, ext. 1395

179 P37e

Gómez García,
Carolina

Encuentros de
contextos desde la
reflexión bioética /
Carolina Gómez
García, Juan Gabriel
Madrid Restrepo,
Deily Carol Sierra
Ramírez, César
Orlando Enciso
Olivera, Juan David
Figueroa Cuesta y
Patricia León-Munar --
Bogotá: Universidad
El Bosque.
Departamento de
Bioética, 2019.

322 p.: tablas; 14,5 x
21,5 cm -- (Colección
Bios y Ethos; Vol. 32)
Incluye referencias
bibliográficas.
ISBN: 978-958-739-
182-4 (impreso)
ISBN: 978-958-739-
183-1 (digital)

mailto:publicacionesbioetica@unbosque.edu.co
mailto:bioetica@unbosque.edu.co


editorial@unbosque.edu.co
www.unbosque.edu.co/investigaciones/editorial

Impresión: Afán Gráfico S.A.S
Diciembre de 2019

Todos los derechos reservados. Esta
publicación no puede ser reproducida ni en su
todo ni en sus partes, ni registrada en o
transmitida por un sistema de recuperación de
información, en ninguna forma ni por ningún
medio, sea mecánico, fotoquímico, electrónico,
magnético, electro-óptico, por fotocopia o
cualquier otro, sin el permiso previo por escrito
de la Editorial Universidad El Bosque.

Universidad El Bosque | Vigilada Mineducación.
Reconocimiento como universidad: Resolución
327 del 5 de febrero de 1997, MEN.
Reconocimiento de personería jurídica:
Resolución 11153 del 4 de agosto de 1978,
MEN. Acreditación institucional de alta calidad:
Resolución 11373 del 10 de junio de 2016, MEN.

1. Bioética 2. Ética
médica 3. Gestión
ambiental -- Aspectos
bioéticos 4. Salud
mental -- Aspectos
bioéticos 5. Dignidad
– Aspectos bioéticos I.
Madrid Restrepo, Juan
Gabriel II. Sierra
Ramírez, Deily Carol
III. Enciso Olivera,
César Orlando IV.
Figueroa Cuesta, Juan
David V. León-Munar,
Patricia VI.
Universidad El
Bosque.
Departamento de
Bioética.

NLM: WB 60

Fuente. SCDD 23ª
ed y NLM. –

Universidad El
Bosque.

Biblioteca Juan
Roa Vásquez

(Diciembre de
2019) - NGG

mailto:editorial@unbosque.edu.co
http://www.unbosque.edu.co/investigaciones/editorial


Colección Bios y Ethos, Vol. 32

Encuentros
de contextos desde
la reflexión bioética

Carolina Gómez García

Juan Gabriel Madrid Restrepo

Deily Carol Sierra Ramírez

César Orlando Enciso Olivera

Juan David Figueroa Cuesta

Patricia León-Munar



Contenido

PRESENTACIÓN

CAPÍTULO 1 

Oscuro bosque oscuro, una historia de
terror: una reflexión bioética en torno a la
dignidad humana
Introducción
Aspectos metodológicos
Los demonios del ser humano
Un análisis sobre la dignidad

Eduardo Galeano
Kemp y Rendtorff

El despojo de la dignidad (reflexión final)
Índice analítico y onomástico
Referencias

CAPÍTULO 2 

Aporte bioético a la antropología teológica
católica respecto del trato que el ser



humano da al medio ambiente: una
aproximación a la ética de la
responsabilidad
Introducción
Aspectos metodológicos
Tres miradas

La antropología teológica católica
La bioética y la ética de la responsabilidad
El medio ambiente

Bioética laica vs. teología católica
Índice analítico y onomástico
Referencias

CAPÍTULO 3 

Aporte del principio de beneficencia de la
bioética principialista a la gestión
ambiental del humedal Córdoba en Bogotá
Introducción

Antecedentes
Desarrollo del aporte en términos metodológicos
Un marco conceptual para entender el conflicto en el
humedal Córdoba

El concepto de ética
Kottow y la bioética ambiental
El principio de responsabilidad de Jonas
La bioética principialista
El principio de beneficencia

Aspectos técnicos ambientales de los ecosistemas de
humedal

Características de los humedales



Los humedales de Bogotá
El humedal Córdoba

Ubicación
Hidrografía
Fauna y flora
Diagnóstico de la situación ambiental
Antecedentes del Plan de Manejo Ambiental
Plan de Manejo Ambiental

Aportes del principio de beneficencia a la gestión ambiental
del humedal Córdoba

Actitud frente al principio de “beneficencia ambiental”
para el humedal

El principio de beneficencia de alcance ambiental:
discusión

Aspectos teóricos y prácticos de debate del fundamento
de beneficencia
Conclusiones y recomendaciones
Índice analítico y onomástico
Referencias

CAPÍTULO 4 

El paciente crítico, una familia enferma:
descripción de la experiencia de la familia
de pacientes adultos hospitalizados en
cuidado intensivo, a través de la teoría de
la intersubjetividad
Introducción
Aspectos metodológicos
Hallazgos en las unidades de cuidados intensivos



El desarrollo del cuidado intensivo: papel de la tecnología
y la ciencia

Características de los pacientes atendidos en la unidad
de cuidados intensivos

Características del equipo de salud
Características de las familias de los pacientes
El final de la enfermedad crítica
El paradigma de la subjetividad, propuesta filosófica de

Stan van Hooft
Proximidad, comunicación, sufrimiento y muerte

La proximidad
La comunicación
El sufrimiento
La muerte

Las unidades de cuidados intensivos en perspectiva
Índice analítico y onomástico
Referencias

CAPÍTULO 5 

Mediación bioética intercultural en la
resolución de dilemas bioéticos en salud
con comunidades indígenas
Introducción
Aspectos metodológicos
Bioética y mediación intercultural: hallazgos

La historia de Andrés
Análisis del caso
Mediación bioética intercultural

Mediación bioética e interculturalidad: discusión
Índice analítico y onomástico



Referencias

CAPÍTULO 6 

Comprensión de la información
suministrada a la familia como parte del
proceso de obtención del consentimiento
informado en una unidad de intervención
en crisis en salud mental
Introducción
Aspectos metodológicos

Criterios y procedimientos
Consideraciones éticas

Resultado del análisis de las categorías
Categorización y análisis de la información
Familiares de los pacientes hospitalizados
Profesionales de la salud

Comprensión de la información: discusión
La revelación de información
La solución de dudas como parte fundamental en la

comprensión de la información
La capacidad de entendimiento de la familia
La relación entre médico y familia
Voluntariedad – Aplicabilidad del principio de

beneficencia
El formulario de consentimiento informado
La importancia del proceso de consentimiento informado
El PCI vs. el modelo puntual de CI
Estrategias para un adecuado PCI con las familias

Índice analítico y onomástico
Referencias



LOS AUTORES



Presentación

Para el Departamento de Bioética de la Universidad El
Bosque es un orgullo presentar el volumen 32 de la
Colección Bios y Ethos, que reúne el trabajo investigativo de
seis egresados de la Maestría en Bioética. Estas reflexiones,
procedentes de sus trabajos de grado, formulan aportes que
permitirán ampliar desde la bioética las perspectivas para
contar con criterios que permitan una correcta toma de
decisiones en los diferentes escenarios relacionados con el
cuidado de la vida humana y no humana. Los trabajos se
desarrollaron en tres de las áreas de investigación del
Departamento: Fundamentos de Bioética, Bioética y
Ambiente y Bioética y Salud.

El área Fundamentos de Bioética indaga sobre el modo
en que las perspectivas procedentes de disciplinas,
prácticas y saberes diversos contribuyen al desarrollo de
capacidades y posibilidades de conocimiento; asimismo,
estudia la manera en que el advenimiento de los nuevos
retos de la sociedad del conocimiento supone para la
bioética nuevas formas de reflexión, decisión y actuación en
torno a las implicaciones éticas de los recientes desarrollos
y usos de las biotecnologías y la biomedicina.

En esta área se enmarca el trabajo de Carolina Gómez
García, psicóloga y especialista en Psicología clínica, titulado
“Oscuro bosque oscuro, una historia de terror: una reflexión
bioética en torno a la dignidad humana”, inscrito en la línea
de investigación “Bioética narrativa” y dirigido por el



médico y magíster en Bioética Boris Julián Pinto. Esta
reflexión permite un acercamiento a la noción de dignidad
mediante la hermenéutica como herramienta metodológica,
a partir de la mirada europea de Kemp y Rendtorff y la
mirada latinoamericana de Eduardo Galeano. La autora
efectuó un análisis reflexivo de la novela de Jorge Volpi
Oscuro bosque oscuro, una historia de terror que, en sus
palabras, “debe trascender la narración para comprometer
todos los aspectos de nuestra vida cotidiana y reflejarse en
un análisis permanente de los conflictos personales y
sociales en relación con la dignidad y con fundamento en
los principios bioéticos”. Su propuesta es fortalecer nuestros
fundamentos éticos y estructurarlos de tal forma que no
seamos víctimas del discurso del poder y terminemos
perdiendo la dignidad o despojando a los demás de ella.

A la misma área, Fundamentos de Bioética, corresponde
la investigación del teólogo Juan Gabriel Madrid Restrepo,
“Aporte bioético a la antropología teológica católica
respecto al trato que el ser humano da al medio ambiente:
una aproximación a la ética de la responsabilidad”, que se
desarrolló en la línea de investigación “Saberes,
epistemologías y prácticas en bioética” bajo la tutoría de la
psicóloga y magíster en Bioética María Victoria Rodríguez. El
autor se propuso identificar aportes y fundamentos
bioéticos que permitan optimizar la relación entre el ser
humano y el medio ambiente. Plantea que tanto a la
bioética como a la antropología teológica les concierne la
vida en todas sus formas y dimensiones, y que la ética de la
responsabilidad posibilita a la antropología teológica un
diálogo abierto en perspectiva bioética. Esta, a su vez,
permite la aproximación a otros seres no humanos, bióticos
y abióticos, brindándoles un significado en virtud del cual no
se los discrimine y en el que se consolide el respeto por la
diversidad de la vida en todos sus modos de existir.



El área Bioética y Ambiente es un espacio abierto para el
debate y la construcción de los elementos básicos que
permitan delimitar, analizar e interpretar bioéticamente los
problemas ambientales. Tiene como objetivo avanzar en el
acercamiento entre éticas ambientales y bioética, y son de
su interés los problemas éticos que surgen de la aplicación
de las tecnologías en el ambiente y sus implicaciones, y su
abordaje a través del desarrollo de epistemes y métodos
que respondan al carácter inter- y transdisciplinario de la
bioética.

A esta área pertenece el trabajo “Aporte del principio de
beneficencia de la bioética principialista a la gestión
ambiental del humedal Córdoba en Bogotá”, de la ingeniera
ambiental, abogada y especialista en Gerencia de salud
ocupacional Deily Carol Sierra Ramírez, que se desarrolló en
la línea de investigación “Evolución y problemas
ambientales” bajo la tutoría de Edna Rodríguez Fernández,
licenciada en Química y Biología y magíster en Bioética. En
él se visibilizan algunos aportes del principio de
beneficencia de la bioética ambiental, aplicados al conflicto
socioambiental del ecosistema del humedal Córdoba. A
partir de una rigurosa revisión bibliográfica, visitas de
campo y entrevistas semiestructuradas, la autora
contribuye a la formulación conceptual de un principio de
“beneficencia ambiental” consensuado, que puede
favorecer la implementación del programa “Educación,
Comunicación y Participación para la Construcción Social del
Territorio en el Humedal Córdoba”, parte del Plan de Manejo
Ambiental.

El área Bioética y Salud estudia las transformaciones
ocurridas en el seno de las sociedades actuales a
consecuencia tanto de los avances tecnocientíficos como de
las nuevas dinámicas sociales en épocas de
multiculturalidad y globalización, que suscitan cambios en la
salud y el bienestar de los seres humanos, en la relación



médico-paciente, en las concepciones de salud y
enfermedad, en las visiones sobre la vida y la muerte y en
la justicia en salud, entre otros aspectos. Además, reflexiona
acerca de las prácticas de la bioética, sus metodologías e
instrumentos en relación con la toma de decisiones en estos
contextos.

En esta área se desarrolla el trabajo del médico cirujano,
anestesiólogo y especialista en cuidado intensivo César
Orlando Enciso Olivera, “El paciente crítico, una familia
enferma: descripción de la experiencia de la familia de
pacientes adultos hospitalizados en cuidado intensivo a
través de la teoría de la intersubjetividad”, realizado bajo la
tutoría del doctor Boris Julián Pinto. En él se ponen de
relieve varios aspectos que contribuirían a una experiencia
más positiva para los familiares de los pacientes que se
encuentran en las unidades de cuidados intensivos. Sus
hallazgos permiten ofrecer algunas pautas para una
práctica de cuidado enmarcada en la bioética, en la que el
reconocimiento de la subjetividad favorezca el desarrollo de
los planes de intervención teniendo en consideración tanto
la necesidad de los familiares de contar con un espacio
donde sean escuchados y tratados como seres humanos
con necesidades particulares, como el replanteamiento de
algunos procedimientos administrativos que hoy deben ser
asumidos por los familiares.

En la misma área se encuentra el trabajo de Juan David
Figueroa Cuesta, médico y cirujano de mama y tumores de
tejidos blandos, “Mediación bioética intercultural en la
resolución de dilemas bioéticos en salud con comunidades
indígenas”, realizado también bajo la tutoría del doctor Boris
Julián Pinto. El autor se propuso identificar el aporte de la
mediación bioética intercultural en la resolución de un caso
siguiendo los pasos planteados por Neveloff y Liebman. La
premisa es que el profesional formado en bioética puede
servir como interlocutor entre las partes para llegar a una



decisión que respete las diferentes posturas y proporcione
el mayor beneficio al paciente. El autor también reconoce el
aporte de la metodología de resolución de conflictos
elaborada por Diego Gracia, aunque considera que su
aplicación en espacios interculturales deja vacíos y puntos
sin resolver. Concluye que la mediación bioética
intercultural puede proporcionar las bases de una atención
en salud más armónica con la diversidad étnica de nuestro
país, al tener en cuenta la heterogeneidad cultural y las
distintas visiones que existen sobre el proceso salud-
enfermedad.

También en el área Bioética y Salud, pero en la línea de
investigación “Prácticas y significado del consentimiento
informado”, se encuentra el trabajo de la terapeuta
ocupacional Patricia León-Munar, “Comprensión de la
información suministrada a la familia como parte del
proceso de obtención del consentimiento informado en una
unidad de intervención en crisis en salud mental”, que se
desarrolló bajo la dirección de Constanza Ovalle, odontóloga
y doctora en Ciencias Sociales, Niñez y Juventud. Mediante
el uso de herramientas propias de la metodología
cualitativa, la autora identificó los problemas de
comprensión de la información suministrada a los familiares
de los pacientes durante el proceso de consentimiento
informado (PCI) en una institución especializada en
intervención en crisis en salud mental. Los resultados
evidenciaron que, a pesar de que las familias perciben como
apropiado el lenguaje utilizado por los médicos, la
optimización de agentes externos como el tiempo y la
relación médico-familia permitiría una mejor comprensión
de la información. También se identificó que la mayoría de
los profesionales de la salud desconocen en qué consiste el
PCI, y que la información suministrada a las familias no fue
entendida en todas las oportunidades, por lo que se
propone la implementación de una estrategia que permita



su plena comprensión. Finalmente, la autora indica que es
muy poco lo que se ha investigado acerca de la aplicabilidad
del principio de beneficencia en salud mental.

Esperamos que este documento académico, en el que se
ofrecen diferentes perspectivas bioéticas para la resolución
de dilemas profesionales y para la toma de decisiones en
conflictos cotidianos, tenga gran aplicabilidad en la
sociedad actual y contribuya a enriquecer la reflexión y la
discusión bioéticas en escenarios nacionales e
internacionales.

Jaime Escobar Triana, M. D., Ph. D.
Director del Departamento de Bioética

Universidad El Bosque
Bogotá, Colombia, 2019



Capítulo 1

Oscuro bosque oscuro,
una historia de terror:
una reflexión bioética
en torno a la dignidad
humana

Carolina Gómez García

Introducción
En un pequeño puerto habitado por la guerra, población
diezmada y sin jóvenes, un poder dominante, cruel y
sangriento recluta a un puñado de viejos, los convierte en el
batallón 303 de la policía de reserva y los obliga a
enfrentarse, en medio de un oscuro bosque oscuro, con “el
enemigo”. Pequeños villorrios, sometidos y arrasados,
donde solo se escuchan las pisadas de niños abandonados,
mujeres y viejos sentenciados a la muerte y el llamado



constante y perentorio de una propaganda deshumanizada
y fría que invita a la guerra y al exterminio, acompañada en
el fondo (como entre telones) por la narración de cuentos
infantiles tergiversados por la crueldad, el sufrimiento y la
desesperanza.

El asesinato de 1800 judíos perpetrado en julio de 1942
por el batallón de ancianos 101 al servicio de la
organización nazi ss en la población polaca de Józéfow
(Padilla, 2011) fue el motivo inicial que impulsó al mexicano
Jorge Volpi a contar esta historia. Aunque su referente real
es reconocible, Volpi la convirtió en ficción al no ubicar los
acontecimientos geográficamente y no identificar a los
verdugos como nazis, ni a las víctimas como judíos. La
historia enfatiza en el poder de convocatoria y convicción
que tiene la propaganda en la guerra: un arma más que
mediante carteles, eslóganes y llamados contribuye a la
degradación del ser humano, incluso hasta la condición
animal, para facilitar el aniquilamiento sin piedad del
enemigo.

La guerra es el tema de este libro, pero no solo como un
hecho general de la historia de la humanidad, sino como un
suceso particular que atraviesa y vulnera la dignidad de
todos los actores que intervienen en ella y deja de manera
secuencial y vertiginosa entrever la complejidad del alma
humana, su fragilidad, su vulnerabilidad. La narración está
dividida en once capítulos, a lo largo de los cuales los
personajes y el lector se internan en el oscuro bosque
oscuro de la guerra y viven su drama: el reclutamiento, el
entrenamiento y la ejecución de cada una de las órdenes; el
encuentro con la primera tarea asignada al batallón, la
aparición de las pesadillas, la secuencia de un diario; la
segunda tarea, el desvanecimiento de la clemencia y su
significado, la caza de hombres como si fueran animales, y
la última de las misiones: asegurarse de que ningún
“insecto” quede vivo. Al final, las secuelas de aquellos que



formaron parte de la guerra y sus modos de enfrentarse a sí
mismos.

El interés fundamental del presente trabajo es derivar de
esta novela una experiencia bioética, a partir de la ética
narrativa. La cuestión de la dignidad en la guerra se
evidencia como uno de los dilemas transversales de la obra,
que posibilita una reflexión permanente en la cual el lector
es llamado a tomar parte y a asumir una postura frente a
cada suceso.

Aspectos
metodológicos
El filósofo alemán Hans-Georg Gadamer, discípulo de
Heidegger, fallecido en 2002, plantea la lectura como un
ejercicio hermenéutico: “(…) gracias a la hermenéutica, la
lectura literaria se convierte en un arte, el arte de
comprender” (Castillo, 2006, p. 19). Para él, “la lectura
comprensiva no es una repetición de algo pasado, sino
participación en un sentido presente” (Gadamer, 1998, p.
471). En esa medida, “comprender un texto significa
siempre aplicárnoslo y saber que, aunque tenga que
interpretarse en cada uno de una manera distinta, sigue
siendo el mismo texto, el que cada vez se nos presenta
como distinto” (p. 478).

La propuesta metodológica de la investigación que
sustenta este capítulo se desarrolla según el modelo
hermenéutico de Gadamer, que plantea el encuentro con el
texto como centro fundamental para la construcción
hermenéutica y determina tres aspectos importantes: el
diálogo, la comprensión y la interpretación.



Según esta propuesta de naturaleza hermenéutica se
leyó la novela de Jorge Volpi Oscuro bosque oscuro: Una
historia de terror (2009), teniendo en cuenta las secuencias
narrativas, las acciones y el contexto de la historia y sus
personajes, los conflictos y la manera como son
enfrentados. Asimismo, la lectura tomó en consideración los
conceptos de dignidad humana propuestos por Kemp y
Rendtorff (2000) y por Eduardo Galeano (2011). Los
primeros abordan la dignidad desde una concepción
individual o subjetiva, mientras que el segundo lo hace
desde una posición social o colectiva, lo que permitió un
diálogo comprensivo e interpretativo del texto desde la
contemporaneidad que nos acompaña y define, para buscar
un acercamiento bioético.

Los demonios del
ser humano
Con la novela Oscuro bosque oscuro, el escritor Jorge Volpi
se transporta a la Segunda Guerra Mundial para narrar, una
vez más, los dramas de aquel genocidio. Su relato nos
sumerge en lo más profundo de los demonios propios del
ser humano, que acompañan a aquellos que viven la guerra
y que de una u otra manera deciden formar parte de ella.

Hay muchos personajes: ancianos, niños, soldados,
mujeres… También aparecen protagonistas de cuentos
infantiles clásicos, que son retomados para señalar los
caminos del horror: Volpi convierte esos cuentos con finales
felices en cuentos de horror con finales dramáticos, como
señalando que la vida tiene muchas opciones y que cada
quien debe tomar las decisiones para encarar el final. El
escritor apela constantemente al lector: le pregunta, lo
confronta, lo introduce en la historia, le exige asumir



posiciones y decisiones frente a aquello que pueda
cuestionarlo.

Si bien no es su tema explícito, la dignidad es un pilar
fundamental de la novela. Está presente en cada
circunstancia y situación que introduce Volpi; cada
personaje, cada orden emitida y cada orden cumplida
implican una acción que afecta de manera esencial la
dignidad de quien manda y de quien obedece.

La apelación constante al lector también convoca a la
reflexión sobre la dignidad. Tomar posición y decidir ser
partícipe de cada situación son actos que pasan por la
reflexión ética y por la pregunta sobre la dignidad de sí
mismo y del otro. En esa medida el concepto de dignidad,
desde las miradas europea y latinoamericana, permite ir a
lo profundo de la novela y tomar dos posturas que dan
cuenta de las reflexiones que hemos hecho a partir de
Oscuro bosque oscuro.

Un análisis sobre la
dignidad
Para este análisis, partimos de la dignidad como pieza
fundamental de la relación con el otro, del reconocerlo y
darle un lugar como humano, como persona, como ser. La
dignidad es, pues, el eje para analizar la novela Oscuro
bosque oscuro de Jorge Volpi a través de una lectura de las
acciones y situaciones que ella presenta.

Este relato no nace de la nada: surge de un seguimiento
profundo y detallado que el escritor hace de la historia del
siglo xx, en particular del genocidio nazi, y de aquello que
ha implicado la pregunta por la dignidad, el reconocimiento
del otro, la capacidad del ser humano para degradar y ser



degradado. Este genocidio, esta Shoá,1 ha generado un
significante que se ha perpetuado en el transcurso del
tiempo (Sánchez, 2010).

De acuerdo con McDonald (2008), las Shoás han sido
muchas: la historia de la humanidad está atravesada por
diversos tipos de genocidios, masacres y degradaciones. Sin
embargo, la Segunda Guerra Mundial marcó de manera
especial el discurso pavoroso de la guerra y de la
expropiación de la dignidad humana: la Shoá, como afirma
Ran (2009) es un símbolo del “trauma histórico”.

Oscuro bosque oscuro retoma este símbolo histórico y
describe con detalle el entorno del conflicto, el discurso de
la guerra, el ambiente, el aire, el olor y todo lo que genera
la degradación humana, aquella que aleja a la humanidad
de sí misma, que la vuelve autómata de un sistema y
transforma el ser, lo aliena, muchas veces en beneficio de
un colectivo, de un otro o de un afuera. “El aire de Vosej
huele a la hierba del verano, al caldo de carnero que
preparan las mujeres, al sudor de los invasores” (Volpi,
2009, p. 71).

El texto nos lleva poco a poco, mediante la historia de
sus personajes, a reflexionar sobre cómo gente del común,
con un camino de vida recorrido, con experiencia, familia y
trabajo, logra transformarse ante los otros a partir de un
discurso externo que la envuelve hasta convertirla en parte
de la guerra, en pieza de un ejército macabro, maligno y
perverso. “La guerra es la esencia de la vida, aprendimos en
la escuela, los más fuertes prevalecen” (p. 43).

El interrogante por el acto, por la pulsión, genera
múltiples interpretaciones y reflexiones: ¿por qué los seres
humanos podemos cambiar nuestra esencia?, ¿por qué
podemos llegar a cometer actos en los cuales no creemos y
con los que no estamos de acuerdo? Son estas las



preguntas inquietantes y angustiosas que se formula Volpi a
través del personaje del capitán:

Órdenes terribles, órdenes tremendas, órdenes atroces,
órdenes que no quisiera jamás haber leído,
murmurará el capitán, extenuado, enfermo, los ojos otra
vez acuosos,
órdenes que tengo que cumplir. (p. 43)

Preguntas que no tienen ningún significado para el
subteniente Drajurian, quien más bien quisiera saber:

Qué clase de batallón es este,
(…)
panaderos, sastres, estibadores, carniceros, plomeros,
artesanos.
Qué clase de batallón, cielo santo,
electricistas, jardineros, albañiles, carpinteros, taxistas,
vendedores de seguros, verduleros, maestros de
primaria,
        agentes de viaje,
cielo santo, ningún menor de cincuenta, ninguno,
solo viejos, un batallón de viejos,
a quién se le ocurre, cielo santo,
cómo darles órdenes a estos carcamales,
cómo, cielo santo. (p. 23)

Muchas de las situaciones que presenta la novela generan
una reflexión sobre ciertos actos con los que, en principio, el
individuo no está de acuerdo, pero que se producen a pesar
del individuo –y aun en contra de él– si la construcción de su
ética no tiene las bases fundamentales.

A partir de esta concepción intrínseca de dignidad en lo
humano se puede comprender la gran dificultad que
experimentan los personajes: al no reconocerse a sí mismos
como dignos, mucho menos pueden otorgar dignidad al



otro, lo que los envuelve en su sufrimiento interior. Oscuro
bosque oscuro retrata de manera desgarradora y cruel el
dilema de hombres en posiciones de mando que, bajo
presión, no tienen la capacidad de decidir sobre sus actos y,
por el contrario, deben instigar a otros a ejecutar órdenes
con las que ellos mismos no están de acuerdo.

Puedo entenderlos, es más, los entiendo,
continuará el capitán.
Quién querría, quién, una misión tan atroz, quién.
Pero yo soy su capitán y no tengo salida,
insistirá el capitán,
no la tengo, cumplo órdenes, es mi deber,
continuará el capitán, reprimirá un sollozo,
yo no puedo elegir, yo no,
en cambio ustedes, caballeros (…). (p. 43)

Ahora bien, los discursos son fundamentales en el desarrollo
de la cultura, de la sociedad: la palabra nos rige y orienta el
devenir de nuestras vidas. Sin embargo, los discursos están
inevitablemente anclados a la condición humana, razón por
la cual están constituidos también por nuestros fantasmas y
demonios, que se evidencian en el ejercicio despótico del
poder, en la maldad, en la envidia y en todo aquello que
puede lastimar al ser humano.

En la novela, un batallón del ejército está organizado
alrededor del discurso que lastima al pueblo de Vosej,
perdido en la campiña polaca. En medio de la guerra, este
pueblo ve crecer la desesperanza y siente su dignidad más
expuesta y degradada cada día. Los niños comienzan a ser
vulnerados, se convierten en foco de persecución. Esto pone
en evidencia uno de los horrores más grandes de la guerra:
los niños, mujeres y ancianos del pueblo son llamados
“insectos” por las fuerzas invasoras.



Como afirma Torralba (2005), la vulnerabilidad forma
parte del ser humano: “El ser humano no es solo vulnerable,
sino que también puede llegar a ser consciente de su
vulnerabilidad (…) la vulnerabilidad está arraigada a su ser,
a su hacer y a su decir” (p. 2). Todos estamos expuestos al
caos y a la maldad. Si la constitución específica del ser no
cuenta con una solidez ética, de criterio propio, la
vulnerabilidad puede llegar a comandar la vivencia en el
mundo, pues no solo son vulnerables el cuerpo y la
existencia, sino también la propia condición humana.

En el contexto de Oscuro bosque oscuro, se accede a esa
vulnerabilidad mediante la sistemática y repetitiva
propaganda del poder. Podemos pensar que el autor, al
detener su mirada en los niños del pueblo de Vosej, muestra
cómo en determinadas circunstancias la sociedad agrede a
los más vulnerables y a aquellos que apenas están
construyendo su ser. Los llamados “insectos” son vistos
como una amenaza en el futuro, por lo que se considera
mejor asegurar su eliminación en el presente.

Gracias a la propaganda repetitiva, en el entrenamiento
los hombres dejan a un lado su identidad, lo que son y lo
que han sido, para aprender y convivir en un mundo nuevo,
heterogéneo y sin identidad propia; se transforman en parte
de un grupo que solo recibe órdenes que deben ser
ejecutadas sin reparo. No se puede preguntar, no se puede
reclamar, no se puede tener miedo; lo único que está
permitido y a lo que se obliga es al cumplimiento de la
orden.

Saludar, ya,
un paso al frente, ya,
paso veloz, ya,
flanco izquierdo, ya,
flanco derecho, ya,
presentar armas, ya,



saludar, ya,
un paso al frente, ya,
paso veloz, ya,
flanco izquierdo, ya,
flanco derecho, ya,
presentar armas, ya,
paso veloz, ya,
saludar, ya,
flanco izquierdo, ya,
paso veloz, ya,
saludar, ya,
saludar, ya,
saludar, ya. (Volpi, 2009, p. 75)

Según Volpi, degradar y reducir al rival a la condición de
animal ha sido una estrategia común en la guerra,
estrategia que busca negar la dignidad humana de los
enemigos, aumentar la fuerza de los combatientes e
instarlos a cometer hechos atroces (Padilla, 2011). “[Esta]
idea de llamar ‘insectos’ a los judíos no viene de la época
nazi, sino del genocidio de Ruanda donde, durante
semanas, la radio se dedicó a decir que las minorías eran
‘cucarachas’ que estaban ‘haciendo daño’ a la nación”
(Nieto, 2009, párr. 7).

La propaganda es uno de los más eficaces instrumentos
para lograr la incorporación del discurso del poder. La
enajenación y el autoritarismo alejan al sujeto de su
condición social, su cultura, sus creencias y valores, y lo
despojan de su integridad, su capacidad de decidir y su
dignidad. La influencia de la propaganda, la presión social y
el discurso del poder llevan a un comportamiento despojado
de la dignidad individual, al servicio de un objetivo “común”.

De esta manera, la propaganda es el instrumento del
cual se vale el ejército nazi para llegar al pensamiento de
quienes podían ser débiles y modificar así su conducta y su



ser. Los protagonistas, entonces, acaban por asumir como
propio el discurso que desatará la tragedia a la que nos
enfrenta el autor. En una entrevista, este refiere:

Cuando encontré el tema del libro, esta historia en torno
a los genocidios, me di cuenta de que la propaganda y
su repetición constante se hallaban, en buena medida,
en el origen de estos terribles acontecimientos. Así que
busqué un ritmo narrativo que recordara esas
repeticiones constantes y obsesivas de la propaganda
nazi o de los mensajes por la radio de Ruanda, y me di
cuenta de que solo el verso libre, lleno de repeticiones,
más que de rimas, podría servir para crear ese
ambiente hipnótico en el lector. (Padilla, 2011, párr. 10)

A lo largo de la narración, se alerta de manera constante
sobre la presencia de “insectos” y se establece la orden
perentoria de acabar con ellos. La dignidad humana es
desconocida, hecha a un lado, pisoteada; los otros ya no son
personas, sino alimañas que deben ser exterminadas:
“Matar a un insecto no es matar” (Volpi, 2009, p. 28),
“Cuando veas correr a un insecto, persíguelo, cuando
descubras a un insecto en su escondite, denúncialo, cuando
un insecto te implore clemencia, aplástalo” (p. 42), “No son
humanos los insectos” (p. 52).

En situaciones particulares, la propaganda emanada de
los discursos del poder genera dudas, preguntas y culpas.
También motiva luchas ajenas, en las cuales el individuo
puede terminar inmerso aunque no esté de acuerdo con
ellas. Y esto puede llevarlo a transformar el odio en torturas,
delaciones o crímenes de personas a quienes quiere,
respeta y admira, o simplemente, con las que ha convivido
sin desprecio o violencia. La inmersión en el discurso del
poder es tan intensa y la presión es tan potente que
terminan afectando al individuo, y este deja de ser, para no



ser. Cuando se deja de ser, ya no es posible reconocer el ser
de otro.

Oscuro bosque oscuro nos sumerge en la Segunda
Guerra Mundial, en la vida de hombres, mujeres y niños de
un pequeño poblado, en sus trabajos cotidianos. Atrapados
en la contienda, son sometidos a la propaganda constante
del ejército invasor, que los convierte, finalmente, en
actores; las armas no fueron su elección de vida y, sin
embargo, se vuelven protagonistas de su deshumanización,
su dolor y su silencio.

La propaganda, como se ha señalado, es uno de los más
eficaces instrumentos para lograr la incorporación sin crítica
ni preguntas, sin juicio ni compasión, del discurso del poder.
“Los insectos se esconden por doquier, advierte otro cartel”
(p. 16). Esos discursos de poder, enajenación y
autoritarismo alejan al sujeto de su condición social, de su
pertenencia a una cultura, a unas creencias y, sobre todo, a
unos valores reconocidos, lo cual se traduce en un despojo
de la integridad, la capacidad de decidir y la dignidad.

La propaganda se puede definir neutralmente como una
forma sistemática e intencional de persuasión que
intenta influir en las emociones, actitudes, opiniones y
acciones de una audiencia específica con propósitos
ideológicos, políticos o comerciales a través de la
transmisión controlada de mensajes unilaterales (que
pueden ser o no factuales) a través de medios masivos
y canales directos. (Nelson, citado en Johnson, s. f.,
traducción propia).

Como forma masiva, repetitiva y sesgada, la propaganda
puede generar actitudes, pensamientos y comportamientos
que no están mediados por la razón; en otras palabras, lo
que se procura con ella como arma política es anular o
reemplazar la razón para generar conductas sin juicio. Está



dirigida al “inconsciente colectivo”, que opera como
regulador y ejecutor de sus objetivos. Por esa razón, se
constituye en una poderosa arma de lucha o de guerra, que
acompaña prácticamente todos los discursos del poder, con
miras a ganar adeptos, fortalecer a los partidarios y debilitar
a los contrarios. Esto puede explicar el hecho de que Volpi
haya erigido la propaganda como uno de los ejes de su
novela.

Eduardo Galeano
El uruguayo Eduardo Galeano nos habla de una dignidad
colectiva, y de cómo esta se pierde en el discurso masivo
del poder. El despojo de la dignidad colectiva no consiste
tanto en convertirse en agresor, como en tolerar la agresión
y a quien agrede. Aunque para Galeano el temor es la causa
de la actitud pasiva frente al discurso del poder y sus
ejecutores, no es menos cierto que el temor es generado,
patrocinado y difundido ampliamente por este discurso.

En general, Galeano nos ofrece una mirada
latinoamericana de la dignidad, contextualizada en el
escenario social y político de donde parte, para definirla
como la capacidad de libertad y de solidaridad que nos
permite reconocer al otro.

Si bien esto se enmarca en el conflicto político y social de
los países latinoamericanos, no está lejos de la noción de
libertad en la toma de decisiones que hace cada ser
humano y que, de una u otra forma, no solo tiene en cuenta
sus propios intereses, sino también los de su colectivo; así,
la reflexión va más allá de la dignidad individual, para
ocuparse también de la dignidad de los pueblos. En una
entrevista, Galeano afirmó:


