




BORIS FERREIRA

Die Welt als Keks und
Krümel

Viel und wenig im Leben
Philosophisches Sachbuch

Books on Demand



Für Milena, meine ideelle Leserin, und Frank, meinen
Unterstützer



Inhaltsverzeichnis

Teil 1: Erfüllung und Grenze

Themen
Alpenhöhe
Eros
Krankheit
Fragehütchen
Zylinderhase
Zoom
A to B
Träume
Hier
Held
Cocktails
Kreuzbezug
Erlösungspülverchen
Befestigungsanlagen
Ode an die Freiheit
Dorf und Welt
Top 10
Drückebergerei
Dreimal Dei
Schlange
Pommes
Antworthaufen
Herrenlos
Jüngstes Gericht
Sumpfwege
Optimaler Ort
1) Fächer
2) Mobile
Kippen



Randvoll
Eis
Blinder Fleck
Erlösung
Front
Streber
Parlament
Äquidistanz
Saldo
Mitte
Tagesform
Berichtigung
Verzahnung I
Safe
Treppengeländer
‚Ich kann‘
Brechung
Faust I
Gretchenfrage
Brücke

Teil 2: Flut und Felsen

Strand
Flut
Felsen
Strohhalm
Leber
Finanzkrise
Floß
Glücksschmelze
Text
Tagebuch
Zukunft
Überschuss
Position



Promise and deliver
Offenheit
Übersteigen
Unklare Besitzverhältnisse
Rodeo
Toyota
Lieblingskrawatte
Mosambik
Kindheit
Verzahnung II
Lebensnavigation
Pippi
Petrus
Baumschule
Prêt-à-porter
Rheinblick
Verschmelzung
Hoher Göll
Macht
Verirrung

Teil 3: Moment und Ganzes

Sterbebett
Heimweg
Rose
Rückwirkung
Dagobert Duck
Lasso
Weg
Mäkelei
Kameraschwenk
Ausdruck
Blickwinkel
Kaugummi
Bejahung



Ausgleich
Rekonstruktion
Zweite Hand
Verdichtung
Spüren
Rückfluss
Verdoppelte Verdichtung
Krümelmonster
Umdrehung
Faust II
Regal
Zimmer
Dämmerung
Kompass
Einfluss
Übertragung
Einbezogen
Abwehr
Unabhängigkeit

Teil 4: Wäscheleine

Synopsis
Lebensgestalt
Wanderung
Deuteros plus
Haltlos
Aufmerksamkeitsachse
3-D-Koordinaten
Sandförmchen
Bella Figura
Bejahen
Leben
Kaserne
Letzte Instanz
Störfaktoren



Schule
Kasteiung
Blümchen
Vierte Dimension
Leverage
Gedankenexperiment
Wegwerfhandschuh
Beschäftigung
Kartographie
Listen
Fotoalbum
Lohn
Vize-König

Epilog: Wäscheklammer

Empirie
Magnetfelder
Hygiene
Gigantomachie
Assoziationscode
Emoform
Rez-de-chaussée

Endnoten
Bildnachweise
Danksagung



Teil 1: Erfüllung und Grenze
Themen

Von den Themen, dem Faden und dem Warum

Es geht hier um Erfüllung. Meist suchen wir sie, oder hätten
sie gerne, gar ohne sie zu suchen, selten haben wir sie. Wir
reden nicht von einer Erfüllung, die nie einer erreicht, die
Denker, Dichter oder Hollywooddrehbuchautoren entwerfen,
damit andere sie bitte erreichen mögen oder sich quälen,
weil sie sie nicht erreichen. Wir fragen nach der Erfüllung,
die jeder Leser (natürlich auch jede Leserin) schon einmal
erfahren hat. Was ist das eigentlich, was geht da vor sich,
und wo ist dieses ‚da‘?

Die Frage der Erfüllung ist eine Fährte, die wir aufgreifen.
Etwas, das wir erst richtig verstehen, wenn wir ihr folgen bis
zur größeren Frage, zur großen Frage: Ist es gut, dass ich
hier bin und wie ich hier bin (die Art und Weise)? Begrüße
ich es, lässt es mich schwindeln, nehme ich es hin? Macht
es Sinn? Kann ich es bejahen? Das ist es, was
normalerweise und auch in diesem Buch mit ‚Sinn des
Lebens‘ gemeint ist – auch und insbesondere wenn es ihn
gar nicht gibt.

Wer Erfüllung sucht, der befindet sich irgendwo in einer
Landschaft, die verzeichnet ist in einer Karte mit – statt
Windrose – einer Sinnrose. Unsere verschiedenen – meist
unausdrücklichen – Antworten auf die Frage, was wir hier
eigentlich tun, bilden die Koordinaten, nach denen wir
unsere Position auf der Karte, in der Landschaft unseres
Lebens bestimmen.



Erfüllung soll unsere Leitfrage sein. Sie wird im ersten Teil
entwickelt und leitet uns zur Grundfrage. Diese ist – jenseits
der noch verschlossenen Türen, des Vorraums, in dem wir
jetzt diesen Zipfel Ariadnefaden aufgreifen – die Frage nach
dem Sinn des Lebens. (Gibt es überhaupt eine andere
Frage?) Zur Grundfrage gelangen wir in Teil 3.

Auf dem Weg dahin sammeln wir die Elemente ein, die bei
der Antwort zu berücksichtigen sind.

In dieser Bestandsaufnahme wird es auch – nicht weniger
wichtig – um die Knöpfe und Hebel gehen, die gedrückt und
in Gang gesetzt werden, wenn wir die Frage stellen, ob wir
unser Leben bejahen können.

Am Ende sollte eine gewisse Klarheit darüber herrschen,
warum wir überhaupt unser Leben bejahen wollen und was
bei unseren Versuchen, dies zu tun, alles passiert.

Natürlich bleiben die Fragen, was das denn eigentlich ist,
‚mein Leben‘, und wer ‚ich‘ dabei bin, auf diesem Weg nicht
unberührt.

Es wird um Cocktails und Swimmingpools gehen, um Berge,
Mobiles, Flöße und Wellen, Sterbebetten, Safes, Filmspulen,
Listen, Cowboys, Wäscheklammern und vieles mehr.

Alpenhöhe

Von den Bedingungen dieses Fragens

Nun mag der ein oder andere Extremalpinist oder
arbeitsberauschte Manager einwenden, dass solche Fragen
nach der Erfüllung (erst recht nach dem Sinn) nur stellt, wer
gerade nicht erfüllt ist, sozusagen die Arbeitslosen des
Lebens.



Das ist auch weitestgehend zutreffend – man muss
einerseits eine Vorstellung von Erfüllung haben, wie
dichterisch sie auch sein mag (‚dichterisch‘ wird hier im
Anschluss an Kierkegaard als – vereinfacht gesagt –
‚dahingeträumt‘ benutzt, wie man auch sagen könnte:
‚hollywoodartig‘). Andererseits muss man in sich eine
Abwesenheit von dieser Erfüllung spüren; also eine gewisse
Leere, ein ausstehendes ‚to do‘, um diese Frage nach
Erfüllung überhaupt zu verstehen. Wer glücklich oder auch
in Not im Meer der Lebensfülle planscht oder strampelt, wird
kaum die Zeit für die Frage finden.

Eros



Historischer Beleg für diese besondere Erfahrung der Leere,
die sich als Frage zu ihrer Überwindung verhält

Keine Geringeren als Platon und Kant stellten dies fest:

Im „Gastmahl“ schildert Platon (427–347 v.Chr.) um einige
rhetorische Ecken die Entstehung von Eros – der,
vereinfacht gesagt, die Menschen kennzeichnet und sie zu
Strebenden und Suchenden macht. Eros entstand nämlich
aus der (sexuellen) Verbindung von Poros (Reichtum) und
Penia (Armut). Dann heißt es: „Und auch zwischen Weisheit
und Unverstand steht er immer in der Mitte. Dies verhält
sich nämlich so. Kein Gott philosophiert oder begehrt weise
zu werden, sondern ist es, noch auch, wenn sonst jemand
weise ist, philosophiert dieser. Ebensowenig philosophieren
auch die Unverständigen oder streben, weise zu werden.
Denn das ist eben das Arge am Unverstande, daß er, ohne
schön und gut und vernünftig zu sein, doch sich selbst ganz
genug zu sein dünkt. Wer nun nicht glaubt, bedürftig zu
sein, der begehrt auch das nicht, dessen er nicht zu
bedürfen glaubt. […] so daß Eros notwendig weisheitliebend
ist und also, als philosophisch, zwischen den Weisen und
Unverständigen mitteninne steht.“1

Kant (1724–1804) beschreibt unser Sitzen zwischen den
Stühlen des Wissens und Nichtwissens gar nicht so
unähnlich. Die „Kritik der reinen Vernunft“ beginnt mit
diesem Satz: „Die menschliche Vernunft hat das besondere
Schicksal in einer Gattung ihrer Erkenntnisse: daß sie durch
Fragen belästigt wird, die sie nicht abweisen kann, denn sie
sind ihr durch die Natur der Vernunft selbst aufgegeben, die
sie aber auch nicht beantworten kann, denn sie übersteigen
alles Vermögen der menschlichen Vernunft.“2

Auf diesem Schlachtfeld taumelt, verwundert, aber
nimmermüde, der Standartenträger des Fragens.



Krankheit

Fortsetzung des historischen Belegs. Das Zwischen wird
zum führenden Salon. Krank, aber wahr. Über
Gesundheitsökonomie

Wann immer – so seit Mitte des XIX. Jahrhunderts –
Existenzialisten subtil und haarspalterisch von dem
‚Zwischen‘, dem ‚Inter-esse‘ oder gar dem ‚Quasi‘ reden, ist
im Kern dieser Weder-noch- bzw. Sowohl-als-auch-Zustand
gemeint. Positiv könnte man von ‚Unterwegssein‘ sprechen
– diese Aussage ist aber so allgemein, dass sie wiederum
wenig hilft.

Nach der Blüte des deutschen Idealismus in der Folge von
Kant bis in die erste Hälfte des XIX. Jahrhunderts hinein –
grob gesagt – fiel der noch aus der Aufklärung stammende
Glaube an die Wegweiser dem Aufdecken von
Doppelbödigkeiten, schiefen Motivationslagen und
unlösbaren Widersprüchen zum Opfer. Es passierte im
Denken, was in der zweiten Hälfte des XIX. Jahrhunderts in
der Musik geschah, mit dem späten Liszt, Richard Strauss,
Mahler und anderen: das Auflösen der klassischen Form, das
Verlieren jeden festen Bodens unter den Füßen.

Es war die Zeit für den Existenzialisten Kierkegaard (1813–
1855), der in Richtung Berlin rief, wo Hegel (1770–1831)
lehrte: „Ein Denker führt ein ungeheures Gebäude auf, ein
System, ein das ganze Dasein und die Weltgeschichte
umfassendes System – und betrachtet man sein
persönliches Leben, dann entdeckt man zu seiner
Verblüffung das Entsetzliche und Lächerliche, daß er selbst
persönlich diesen ungeheuer hochgewölbten Palast nicht
bewohnt, sondern einen Schuppen nebenan oder, wenn es
hochkommt, die Portierwohnung.“3



Etwas verloren und ein wenig verlogen ist also der Geist.

Novalis (1772–1801) schreibt: „Krankheiten zeichnen den
Menschen vor den Thieren und Pflanzen aus. Zum Leiden ist
der Mensch geboren. […] Gebrechlichkeit ist der Charakter
der mit Geist verbundenen Natur.“4

Und Marx (1818–1883), auch gegen Hegel, warf, sehr
vereinfacht, dem Geist, der Weltanschauung, also den
Thesen über den Sinn des Lebens – dem Überbau – vor,
immer nur hinter der Materie herzuhinken, dem
ökonomischen Geschehen.

Der Geist macht uns gebrechlich und kommt immer zu spät.

Nachdem unsere Zeit den Triumph der Marktwirtschaft
erleben durfte, stellt sich die Frage nach dem Sinn der
Fragen primär als Frage nach ihrem Nutzen und schließlich
ihrer wirtschaftlichen Verwertbarkeit.

Es steht der Extremsportler auf einem Gipfel der Alpen,
diesem Luftschloss Gottes, seine Brust quillt über vor
Erfüllung. Er hat keinen Kopf für Fragen, wenn überhaupt
etwas in der Art, dann hat er Antworten, keine Fragen.

Fragen werden von meinem Geist gestellt, nicht von den
Füßen, die mich Berge hochtragen. Wie steht nun der nicht
ganz abwegige Generalverdacht gegen den Geist in
Verbindung mit der Frage nach unserem Befinden in einem
‚Zwischen‘, in dem es sowohl Erfüllung gibt als auch Leere,
deren Verhältnis zueinander wiederum so verwirrend ist,
dass wir uns – immerhin – nach dem Sinn des Ganzen fragen
können.

Fragehütchen



Allererste Zwischenbilanz. Worauf kommt es uns an, und
wer sind wir?

Wir sind nicht fest. Vielmehr tragen wir, wie eine lockere
Schraube, das Spiel einer gewissen Wackeligkeit mit uns.
Vielleicht kommt es daher, dass wir oft nicht gefestigt sind.

Wir mögen manchmal das Gefühl haben, festgesetzt zu
sein, eingekeilt im Leben. Das bedeutet, dass wir den
Spielraum um uns bemerken. Wir sind nicht eins mit dem
Ort, an dem wir uns befinden – allemal nicht immer,
vielleicht sogar nie.

Die Lockerung, die also besteht zwischen

a)  uns – wer auch immer das sein mag –,
b)  dem Ort, an dem wir uns befinden – was auch immer
‚Ort‘ hier sein mag –, und
c)  den Möglichkeiten, mehr zu erreichen – was auch
immer ‚mehr‘ sein mag –, führt dazu, dass wir von uns
z.B. sagen, wir seien in Bewegung, unterwegs etc.

Dabei wissen wir nicht genau, wohin: weder wohin wir uns
richten, noch ob wir uns in eine besondere Richtung richten
sollten.

In diesem unbestimmten Sinne sind wir auf der Suche. ‚Wir‘
– das reicht vom blinden Huhn, das durch Zufall sein
Alltagskorn findet, bis zu Symeon auf der Säule, der mit
seltener Hartnäckigkeit sein Ziel verfolgte.

Unter die Suche mischt sich ein Verdacht, ein Argwohn, eine
Hoffnung: dass es auf etwas ankomme. Worauf aber – wenn
überhaupt – kommt es in unserem Leben an? Ist es die
Erfüllung? Ist die Erfüllung zu wenig? Oder zu viel? Was ist
die Messlatte für viel und wenig im Leben? Der Sinn des
Lebens? Und was soll das sein?



Fassen wir die ersten Fragen knapp:

Was suchen wir?
Wer sucht? Das heißt, wer ist da ‚wir‘, jeweils also ein
Ich?
Und die Synthese aus diesen beiden Fragen (erstes
Kunststück): Hängt das, was wir sind, mit dem
zusammen, was wir suchen?

Noch etwas:
Es ist nicht nur ein grammatikalischer Zufall, dass wir –
genauer: ich als Autor und Muster-Ich dieses Textes oder Sie
als sein(e) Leserin oder Leser – hin und her wanken
zwischen dem Wir und dem Ich.

Es ist eine offene Frage, ob das, was wir da suchen, meins
ist oder vielmehr unseres. Ob ich das, was ich da suche,
selbst erfunden habe, entworfen oder übernommen, oder
gar nur mittrabe mit den Werbespots dessen, was man so
zu tun und zu lassen hat. Spätestens mit Heideggers (1889–
1976) Gegenüberstellung der Jemeinigkeit des Daseins
einerseits und dem blöden ‚man‘ andererseits patrouilliert
diese Frage, woher wir uns identifizieren und wer wir
eigentlich sind, wie ein Grenzwächter die Grenze zwischen
Wir und Ich.

Zylinderhase

Mehr Fragen (als Teaser). Frage nach dem Zusammenhang
der verschiedenen Momente unseres Geschehens. Gibt es
eine Form, die A und B umfasst, oder nicht? Oder wie sonst
entsteht der Anschein von Zusammenhang von A und B?

Man kann die Hütchen dieser Fragen weiter hin und her
rücken und kombinieren. Zum Beispiel (weitere



Kunststücke):

Wenn das, was ich bin, mit dem zu tun hat, was ich suche;
und wenn Letzteres noch aussteht (noch nicht da ist): Würde
ich dann, wenn ich es denn erreichte, über mich
hinausgegangen sein, d.h., würde ich etwas anderes, ein
anderer, geworden sein? Oder würde ich mich – als der
selbe – vergrößern, verändern?

Wenn mir die Erfüllung vorschwebt: Wo genau schwebt sie?
Und wie verhält sich jener Ort (an dem sie schwebt) zu dem,
an dem ich mich gerade jetzt befinde? Wenn die Erfüllung
von A nach B geht, und ich jetzt bei A bin, wie steht das Ich,
das auf der mit A gekennzeichneten Stelle steht, zu dem,
was ich dann, auf B stehend, sein würde?

Und was ist meine Triebfeder in dieser Bewegung von A
nach B? Will ich mich entfremden? Will ich mich entpuppen,
meine wahre Bestimmung als Schmetterling finden? Wenn
immer von ‚eigentlich‘ („‚eigentlich‘ dieses oder jenes sein“)
die Rede ist, dann wird eine Bresche angesprochen – die
Bresche nämlich zwischen dem, was ich bin (was auch
immer das sein mag), und dem, was ich eigentlich bin, oder
sein will, oder wollen sollte, oder sein sollte … Wer aber bin
ich nun? In welcher Ecke, auf welcher Ebene suchen wir die
Antwort auf die Frage, was mich denn ausmache? Bin ich
z.B. mein amerikanischer Traum, meine Vision? Oder bin ich
gar der Krümel, der sich das ausdenkt? Wir leben in Zeiten
der Steigerung und des Über-sich-Hinauswachsens. Aber
wohin wachsen? Und hauptsächlich: Wer wächst da?

Wenn wir hier von dem sprechen, was ich bin, dann meinen
wir damit etwas, das mehr zu mir gehört als z.B. meine
Frisur (wohl wissend, dass diese Aussage den Lesern von
bunten Zeitschriften unverständlich bleiben muss, ist doch
eine neue Frisur in höchstem Maße identitätsstiftend). Wenn



nun wiederum das, was ich bin, mit dem, was ich suche –
worauf es in meinem Leben ankommt –, zusammenhängt,
dann springt wie von selbst der Hase der Freiheitsfrage aus
dem Zylinder: Bin ich denn frei, dies und das zu wollen?
Kann ich es (frei nämlich) überhaupt sein? Oder bin ich
immer nur ein Knoten im Fischernetz unserer Gesellschaft,
des Volkes, der Wirtschaft, des Zeitgeists?

Zoom

Von der Bemühung, den Überblick zu behalten

Wir sind der Frage nach Erfüllung gefolgt. Wir haben damit
angefangen, weil ich mir dachte, dass mehr Leser damit
etwas anfangen können, mehr Leser also diese Fragetüte
aufgreifen und mir in den dritten Stock in meine Wohnung
folgen. Nun zoomen wir an die Frage heran, möchten uns
voranzoomen.

Aber statt das gesuchte Molekül zu isolieren, löst sich vor
unserer Linse alles auf, spaltet sich jede Frage in weitere
Fragehütchen. Wie in der Natur eröffnet jede Steigerung der
optischen Auflösung, jedes stärkere Mikroskop wieder neue
Welten, in denen sich das vorher als eins Gesehene spaltet.

Wir müssen versuchen, den Überblick zu wahren. Das ist
seither die Kunst des Denkens, schon seit Platon ist die Sicht
von oben die bevorzugte, das ist auch die, die den guten
Fußballspieler ausmacht: Er ist auf dem Feld, weiß aber, wo
seine Mitspieler stehen, als ob er von oben schaute. Von
oben, von wo auch Gott auf die Kinder herabschaut, ergibt
selbst das schlimmste Chaos eine Ordnung – das weiß der
Alpenkletterer, oder auch jeder abhebende
Flugzeugpassagier.



A to B

Wo die Frage nach uns zunächst formalisiert wird und
sogleich zurückgebunden an die Frage nach Erfüllung und
dabei konkretisiert wird. Methodische Richtungsanweisung:
Wir schauen bei uns selbst nach

Wir haben (in unserem jeweiligen Zustand oder vielleicht
sogar unserem Wesen nach – was auch immer Letzteres
sein mag) Spielraum, d.h. Raum um uns herum. Diese
Aussage ist das Pendant zu der vorherigen, dass wir nicht
fest sind. Der Spielraum ist – rein formal gesehen – ein
Raum für Veränderung. Es ist also anzunehmen, dass wir
uns – immer? – zu Steigerungs-, aber auch
Verlustmöglichkeiten verhalten. Wie sehr uns das bewusst
ist und somit auch wie sehr es uns kratzt, hängt – so wäre
anzunehmen – auch davon ab, wie stabil wir unseren
Zustand (oder unser Wesen) einschätzen, bzw. – salopp
gesagt – wie wohl wir uns fühlen, da, wo wir uns gerade
befinden.

Unser Zustand (oder gar unser Wesen) ist der einer
Spannung: Mit Spiel (wie eine lockere Schraube oder
Mutter), umgeben von Möglichkeiten, verhalten wir uns
(mehr oder weniger bewusst) zu etwas, das noch nicht da
ist. Das kann auch in extreme Formen ausschlagen: Wir
sehnen uns nach etwas (oder verabscheuen etwas), wir
vermissen etwas (oder befürchten etwas), wir arbeiten auf
etwas hin (oder wehren etwas ab), sind unterwegs,
dazwischen – formal: zwischen A und B.

Formal (das ist manchmal hilfreich) ergeben sich nahezu
automatisch diese Fragen:

Was ist A?
Was ist B?



Wie ist die Verbindung zwischen A und B?

Diese Fragen sind formal, d.h., sie enthalten sich der
Vorwegnahme einer inhaltlichen Füllung, einer
Konkretisierung.

Auf der Suche nach Antworten ist es aber sinnvoll, testweise
Konkretisierungen in diese formale Leere zu kippen, um zu
gucken, was passiert.

Versuchen wir es – dem Tenor dieses ersten Teils
entsprechend – mit der Erfüllung. Erfüllung, als etwas, das
wir suchen, wäre der Position B zuzuordnen. Was wir uns als
(uns) erfüllend vorstellen, hängt aber wiederum mit A
zusammen, also mit mir jetzt (‚mir‘ als Wesen oder ‚jetzt‘ als
Zustand), also der Position, in der wir uns jetzt befinden. (In
dieser Position, an diesem Ort verspricht mir roher Fisch
keine Erfüllung, wäre ich ein Pinguin, wäre das vermutlich
anders.)

Wir äußern die Vermutung, dass das, was wir als Erfüllung
suchen, mit dem, das wir sind, zusammenhängt. Wie stellen
wir uns diese Verbindung (zwischen A und B) eigentlich vor?
Ist das, was wir suchen,

a)  ein Ausdruck meiner Identität, dessen also, was ich
bin? Also: Will ich x, weil ich so bin? (Zum Beispiel
Amerikaner suchen den Erfolg in Unternehmungen,
Argentinier tanzen Tango, Deutsche mögen Ordnung.)
Oder ist dieses Erfüllende eher
b)  etwas, das meine Identität prägt? Also: Bin ich y, weil
ich das will? (Erst wenn ich meinen Erfolg in
Unternehmungen suche, werde ich zum wahren
Amerikaner, zum Argentinier erst, wenn ich Nächte
durch Tango tanze, zum wahren Deutschen, wenn ich



mit der Wasserwaage anrücke, um alle Bilder gerade zu
hängen.)

Und die Erfüllung, B. – Was stellen wir uns da vor? Schon
das Wort legt eine Mehrdeutigkeit nahe, zwischen
substanzieller und verbaler Bedeutung: Ist das B ‚Erfüllung‘

a)  das, was erfüllt (also z.B. der Swimmingpool, der
Maserati, die olympische Medaille, der römische
Lorbeerkranz, die Statue)? Oder ist es
b)  der Vorgang, das Geschehen, der Zustand des
Erfülltseins, mehr noch, der Vorgang des Erfülltwerdens
(also wie ich am Pool sitze, den Maserati fahre, auf dem
Podium die Medaille um den Hals gelegt bekomme etc.)?

Um nicht über die Hochseile der Spekulation zu stolpern,
sollten wir den Fragen nach B und der Verbindung zwischen
A und B nachgehen, indem wir uns bei A umschauen. Wenn
die Vermutung stimmt, dass es einen Zusammenhang
zwischen A und B gibt, dann werden wir diese bei A finden.

Träume

Paradebeispiel für Erfüllung: der Konsum. Steigerung als
Prinzip

Wir konsumieren gerne, wünschen uns also das bessere
Auto, den schöneren Garten – und wir wähnen uns gerne in
der Lage, etwas zu unserem Werdegang beitragen zu
können. (Wahrscheinlich ist die Marktwirtschaft auch
deswegen so erfolgreich, weil sie diese Seiten – Konsum und
selbstbestimmte Verwirklichung – anspricht. Es wäre aber
sicher übertrieben, diese Seiten lediglich dem
abendländischen sozioökonomischen Gefüge
zuzuschreiben.)



Halten wir fest, dass es menschlich ist, sich nach mehr zu
sehnen; ob dieses nun ein himmlisches Versprechen, ein
kleiner Topf Biersuppe oder ein großer kalifornischer
Swimmingpool ist.

Ob wir glauben, das erreichen zu können, durch eigene Kraft
oder durch Gnade, oder ob wir es beim Träumen bewenden
lassen – das variiert. Was bleibt, ist diese Spannung, das
Streben.

Der Drang nach Steigerung ist altbekannt. Goethe (1749–
1832) nennt die Steigerung eins der „zwei großen Triebräder
aller Natur“5.

Hier

Wo eine erste Kennzeichnung des Begriffs ‚Hier‘ (als
Pendant zu einem ‚Mehr‘) erfolgt

Was steht diesem Streben nach einem Mehr, der
Steigerung, entgegen?

Versteht man unter ‚Entgegenstehen‘ ein Hindernis, dann ist
es vielleicht unsere Trägheit. (Für das Träge musste in der
Geschichte unseres Denkens immer wieder der Körper
herhalten – träge, unbelastbar, im Gegensatz zum Geist, der
beweglich ist, fliegen kann; wie oben im Kapitel „Krankheit“
in SMS-fähiger Knappheit angedeutet wurde, ist die
Glaubwürdigkeit des Geistes seit dem XIX. Jahrhundert
gesunken, während mit der aktuellen Gehirnforschung der
Körper zur letzten Instanz avanciert.)

Verstehen wir hingegen das ‚Entgegenstehen‘ nicht als
dieses sture Nichtwollen, sondern als Pendant, als positives



Gegenüber, dann wäre das Entgegenstehende eine
Selbstgenügsamkeit auf der Position A – sagen wir: des Hier.

Einen solchen Ort kennzeichnet Rilke (1875–1926) in der
zweiten der „Duineser Elegien“: „Fänden auch wir ein reines,
verhaltenes, schmales / Menschliches, einen unseren
Streifen Fruchtlands / zwischen Strom und Gestein“ – nur um
gleich im Anschluss zu erwähnen, warum das nicht geht:
„Denn das eigene Herz übersteigt uns […].“6

Held

Paradebeispiel für unser Unterwegssein zu Erfüllung im
weiten Land der vielen Ziele: der Held als der Erfüllte

Nachdem nun das Mehr seinen Gegenspieler Hier
bekommen hat, können wir uns den Helden anschauen. Der
Held – den es auch schon immer gab, besonders bei den
Griechen und den Römern, die nahezu alle Varianten schon
damals durchgespielt haben – tut sich heute oft besonders
durch das hervor, was man – ohne diesen Begriff hier
präzisieren zu wollen – Coolness nennt.

Das ist irritierend. Denn insbesondere in unseren
strebenden Zeiten müsste der Held doch ein Mensch des
Ausgreifens, Sich-Streckens sein, der in Überanstrengung
ausgreift nach vielem. Und es ist auch so – sonst wäre er
kein Held. Aber:

Cocktails

Wo erläutert wird, dass der Held die Anstrengung sehr wohl
erbringt, aber in der Vergangenheit



Die Geschichte des Helden wird meistens von einem
Zeitpunkt aus erzählt, an dem er das Ziel schon erreicht hat.
Der Sportler bespritzt die Umstehenden mit seiner Freude,
der Künstler sonnt sich in der Anerkennung oder wenigstens
in deren – für uns allwissende Zuschauer sicherem –
Herannahen; der Millionär schaut von seinem Büro aus über
die Dächer der Stadt; der neue Pate liegt am Pool umgeben
von Playmates und trinkt Cocktails.

Hätten wir nur diese Bilder und wüssten wir nichts von
deren vollbrachten Taten, deren Heldenkampf – es wären
keine Helden, sondern langweilige Personen wie wir selbst,
niemand würde sie filmen, beschreiben, interviewen. Wir
wissen aber um die Drachen, die sie gezähmt haben.

Würde man nicht nur eine rückblickende Reportage machen
wollen, sondern eine Geschichte hier beginnen, dann
müsste ein solcher Drache, ein Mehr, das zu erreichen mit
Gefahr verbunden ist, auch noch in der Zukunft lauern, kurz
davor, in die Gegenwart zu springen: die Zerrung oder das
Gewissensdrama des Sportlers, die Krise oder das
Liebesdrama das Künstlers, die Konkurrenz oder das
Bankdrama des Unternehmers, die Rache des Polizisten
oder das Familiendrama beim Mafioso. Wir brauchen diese
Öffnung, die Sprengung des gemütlichen Hier, um es
spannend, interessant zu finden (d.h. überhaupt
hinzuschauen).



Wenn wir nun die Linse unserer Analyse weiter öffnen,
stellen wir fest, dass das auch für uns Normalsterbliche, die
wir nur selten Helden sind, gilt – für uns, die wir
angesprochen werden in der Werbung. Diese kokettiert oft
mit fast unmenschlicher Anstrengung, lockt aber letztlich
nicht mit dieser, sondern mit deren Ergebnis – also mit der
Ruhe des Erfolges, dem eben nicht mehr strebenden
Moment, sondern vielmehr dem Moment, der in sich ruht
(oder in dem ich ruhe). Würde nur die Anstrengung erzählt,
käme uns das allzu bekannt vor – und wenig motivierend;
denn in der wirklichen Welt sind viele Anstrengungen nicht
von Erfolg gekrönt, wenigstens nicht so schnell wie im
Werbespot.

Indem also die Heldengeschichten meist rückwärts erzählt
werden, ist auch schon die Auswahl der Happy Few
vorgenommen worden. Die Geschichte handelt meist nicht



von einem der sehr vielen, die sich anstrengen; sie handelt
von einem der sehr wenigen, die Erfolg hatten. Das
Lockmittel der Werbung ist die Suggestion, dass wir – wenn
wir uns anstrengen – auch da hinkommen. Besser noch:
dass wir, wenn wir den Cocktail am Pool trinken, die
Geschichte der durchgearbeiteten Nächte, der Schießereien
in nächtlichen Imbissbuden gleich mitgeliefert bekommen.
Wenn wir eine olympische Goldmedaille im Online-Versand
erwerben, wird ein Schatten der Trainingsjahre mitgeliefert.

Sicher wird uns Zuschauern und Lesern manchmal mehr,
manchmal weniger zugemutet an nicht aufgelöster
Spannung, an Öffnung des Hier für eine Herausforderung
mit ungewissem Ausgang. Das hängt davon ab, wie stark
oder schwach unsere Brust ist – in der Vorstellung
derjenigen Drehbuchautoren oder Werbungsmacher, die uns
ansprechen. Die Spannung bei Werbung für Grießbrei ist
höchstens der Kampf um ein Tor des kleinen Sohnes, geht
es um Moto-Cross-Maschinen, wird etwas mehr Härte und
Spannung erwartet und geboten.

Der Charakter des Mehr, die Sanftheit oder Heftigkeit dieser
möglichen Steigerung, hängt immer auch mit demjenigen
zusammen, der sich zu diesem Mehr verhält, der sich also in
die Steigerungsmöglichkeit einspannt oder einspannen
lässt, sich als Kaninchen diese Möhre vor die Nase hängt.

Wenn das Mehr etwas ist, wonach man sich streckt, dehnt,
sehnt, dann ist dabei immer die Grenze desjenigen, der sich
da sehnt, dehnt und streckt, zu beachten. Was für den einen
eine Riesenanstrengung ist, ist für den anderen keine. Und
mehr noch: Was für den einen heute eine
Riesenanstrengung ist, mag ihm morgen leicht von der
Hand gehen – Gründe dafür kann es genügend geben:
Übung, Tagesform, Drogen, Abstumpfung, Druck, Wachstum
etc.



Kreuzbezug

Wie Streben (Anstrengung) und Konsum (keine
Anstrengung) zu vereinen sind. Wie sich diese Vereinbarkeit
als trügerisch herausstellt und einer Widersprüchlichkeit
Platz gibt. Der Begriff der Entfernung wird eingefädelt

Diese Ausführungen legen nahe, dass im Streben nach mehr
nicht unbedingt dieses selbst das Ziel ist. Das Ziel ist sogar
eher selten das Mehr als solches, die Steigerung. Wonach
wir uns strecken, ist die Ruhe danach, am Swimmingpool, im
Garten, die Lorbeer-Ruhe.

Das heißt aber doch, wir sehnen uns nach dem, was wir
jetzt schon haben, nämlich an einem A zu sein. Der
Unterschied, der wahre Gewinn, liegt darin, dass es kein B
gäbe, das uns ruft, unsere Ruhe hier madig macht oder mit
Versprechen verschiedener Art in den Schatten stellt.

Schematisch formuliert: Wenn wir nach etwas streben,
haben wir dabei immer – ausdrücklich oder nicht – eine
gewisse Vorstellung des Ortes A, an dem wir uns gerade
befinden. Dieser Ort definiert sich wiederum auch durch die
Entfernung zu einem mehr oder weniger klar umrissenen B,
zu dem hin wir möchten. Manchmal möchten wir gar nicht
hin, sondern begnügen uns damit, uns vorzustellen, es
ginge uns besser, wenn wir dort wären. Wie schon erwähnt,
werden diese Entfernungen in Einheiten gemessen, die je
nach Tagesform variieren.

Das Mehr, zu dem hin wir wollen, ist dann wie das jetzige
Hier, nur ohne das Ärgernis, dass da noch etwas ist (das
Mehr, B), das wir nicht haben, das uns aber irgendwie reizt
oder fehlt. Das Hier ist eigentlich wie das Mehr, nur dass es
nicht im Schatten vielseitiger Steigerungsmöglichkeit steht.



Es ist leicht zu sehen, dass hier geschummelt wird. Ein A,
das nicht im Verhältnis zu einem ausstehenden B steht, ist
eigentlich kein A. Und ein B, das nicht (für ein A) aussteht,
eigentlich kein B.

Erlösungspülverchen

Über konkreten Selbstbetrug und die Struktur Hier/Mehr, die
dahinterliegt

Dieser Kreuzbezug (A mit erschlichenen Eigenschaften von
B vorgestellt, B mit erschlichenen Eigenschaften von A)
bietet auch den Boden, auf dem all die fernöstlichen
Erlösungspülverchen gezüchtet werden, die das Glück durch
Konzentration auf das Hier und Jetzt und durch Absehen von
zukunftsgerichteten Erwartungen verkünden.

Dies ist, das muss in aller Klarheit gesagt werden, abwegig.
Denn in welcher Meditationsrunde ich mich hier auch
befinden mag: die – zukunftsgerichteten, das Hier und Jetzt
also überschreitenden – Erwartungen bleiben, z.B. meinen
Kinder zuhause gehe es weiterhin gut, ich werde, wenn ich
mit der Yoga-Matte zuhause ankomme, dort das bekannte
Haus und nicht plötzlich eine Imbissbude vorfinden, ich
werde nicht verhaftet werden, sondern als unbescholtener
Bürger weiterhin frei die Straßen bzw. Bürgersteige begehen
dürfen, es wird auch weiterhin Straßen in der gewohnten
Dreidimensionalität geben etc.

Diese Erwartungen sind grundlegend für mein Befinden und
als solche tragen sie auch das Meditationsintermezzo, das –
undankbar – vorgibt, sich abkapseln zu können. Zwar ist die
Wirklichkeit nicht kafkaesk (man wird nicht ständig
verhaftet), aber dann ist sie es manchmal doch – täuscht



man sich darüber hinweg, dann hat man sich auch schon
selbst getäuscht.

Also: Die Erwartungen – eine Form der Verlängerung des
Hier und somit auch eine Form von Mehr – sind so derart Teil
dessen, was wir sind, dass man sie offensichtlich nicht
wahrhaft ausschalten kann. Umgekehrt formuliert: Das, was
bei erfolgreicher Ausschaltung der Zukunftserwartungen
und womöglich dann automatisch eintretender Erleuchtung
die Wirklichkeit wäre, ist schwer zu sagen.

Worum geht es in dieser Betrachtung? Wir beleuchten
unseren Hang zu mehr, unsere Unzufriedenheit, unsere
Hoffnung auf Ruhe, wenn wir denn die Herausforderungen x,
y und z gemeistert haben.

Wir stellen fest, dass, obgleich dieser Hang zur Steigerung
in Zeiten der Werbung und der standardisierten
Unterhaltungsmedien besonders stark angeregt wird, er
einfach – sozusagen standardmäßig – zu uns gehört (was
auch immer wir sein mögen und wie dieses Dazugehören zu
verstehen sein mag).
Wir stellen aber auch fest, dass es so etwas wie einen
versteckten Rollentausch gibt, da

a)  die Steigerung zu B führen soll,
b)  sich B für uns – die wir in A sind – als eine pieksende
Störung von A gibt, so dass
c)  sich B letztlich für uns – wenn wir uns uns selber dort,
bei B, vorstellen – wie A ohne Störung darstellt.

(Dies ganz ungeachtet der Frage, ob wir in der Lage sind,
dahin zu kommen.)

Befestigungsanlagen


