Salomo Friedlaender/Mynona

Philosophische Abhandlungen
und Kritiken
I1

WAITAWHILE









Inhalt

Teil 1l

90. Georg Simmel: ,Kant und Goethe”. Zur Geschichte
der modernen Weltanschauung (1918)

91. Hans Bluher: ,Die Rolle der Erotik in der mannlichen
Gesellschaft” (1918)

92. ,Sokrates der Idiot” (Alexander Moszkowski; 1918)
93. Kant und die Freiheit. Nach Ernst Marcus (1919)

94. [mit Anselm Ruest] Vermerk zum 1. April 1919
(1919)

95. [mit Anselm Ruest] Und zum 4. Mal: Revolution - ein
Schulprogramm! (1919)

96. Aus: ,Kretinismen” (1919)

97. Gerhart Hauptmann: ,Der Ketzer von Soana” (1919)
98. Nietzsche und Straull - immer wieder (1919)

99. ,Grotesk” (1919)

100. [Kollektiv] Aufruf zur Selbst-Hulfe! (1919)

101. Der Antichrist und Ernst Bloch (1920)

102. Ach, armer Yorick! Eine Antwort (an Ernst Bloch
und Ernst Blass; 1921)

103. Raphael Ganga: ,Philosophie der Versohnung*
(1921)



104. Maximilian Runze: , Neue Fichte-Funde” (1921)
105. Paul Feldkeller: ,Der Patriotismus” (1921)

106. Emanuel oder Immanuel? Eine Kritik der
Laskerschen Philosophie des ,Unvollendbar” (1921)

107. Kant und Albert Einstein (1921)
108. Dr. Karl Durr: , Ist etwas?“ (1921)
109. Carl Hauptmann: ,Seele!* (1921)

110. Arthur Liebert: ,Unsere Zeit und die Philosophie“
(1921)

111. Hermann von Keyserling: ,Unser Beruf in der
veranderten Welt” (1921)

112. Der Antichrist (1921)

113. Leopold von Wiese: ,Europa als geistige Einheit”
(1921)

114. Ernst Troeltsch: ,,Deutsche Bildung” (1921)
115. Das kosmische Gehirn (1921)

116. Jacob von Uexkdull: ,Der Organismus als Staat und
der Staat als Organismus” (1921)

117. Hans Driesch: ,Philosophie und positives Wissen”
(1921)

118. Rudolf von Delius: ,Das Verstandnis der Seele”
(1921)

119. Arthur Bonus: ,Der Physiker” (1921)

120. Alexander von Gleichen-RuSwurm: ,vYom
kommenden Menschen” (1921)

121. Max Scheler: ,Yon zwei deutschen Krankheiten“
(1921)

122. Friedrich Niebergall: ,Der Aufstieg der Seele”
(1921)

123. Hermann Hefele: ,Der politische Katholizismus*
(1921)



124. Max Picard: ,Der letzte Mensch” (1921)

125. Der Orient als Symbol? (zu Arthur Liebert; 1921)
126. Wie ich Schopenhauer lesen lernte (1921)

127. Ist Mynona Pornograph? Rhetorische Frage (1922)

128. ,Die Muhle. Eine Kosmee”“ Roman von Beld Brenk
Kalischer (1922)

129. [Wie denken Sie uber Gerhart Hauptmann?] (1922)

130. Ist Mynona Pornograph? Rhetorische Frage an
Herrn Professor Brunner (1922)

131. Kant als Magier (1922)

132. ,Die Rutschbahn®. Das Buch vom Abenteurer,
herausgegeben von Ignaz Jezower (1922)

133. Philosophie der Gegenwart. Diagnostisch-
prognostische Kritik (1923)

134. Prismatische Malerei als Frucht der Goetheschen
Farbenlehre (1923)

135. Kant fur Kinder (1923)

136. Dr. Levy-Suhl: ,Die hypnotische Heilweise und ihre
Technik” (1923)

137. ,Goethes Relativitatstheorie der Farbe” (Ernst
Barthel; 1924)

138. Samuel Lublinski. Ein Weckruf (1924)
139. Vorwort zu ,Wie durch ein Prisma“ (1924)

140. Ludwig Goldschmidt: ,,Gegen Einsteins Metaphysik,
eine kritische Befreiung” (1925)

141. Albert Einstein endgultig widerlegt. Ernst Marcus
gegen die spezielle Relativitatstheorie (1925)

142. Wer ist Robert Kraft? Etwas vom Schmokern (1926)
143. Graf Hermann Keyserling (1926)
144. Kurd LaRBwitz: , Auf zwei Planeten” (1926)



145. Aus den Tiefen des Erkennens. Zum 70. Geburtstag
des Philosophen Ernst Marcus am 3. September (1926).

146. Ernst Marcus. Zum 70. Geburtstag des Essener
Philosophen (1926)

147. Ernst Cassirers Kant (1926)

148. Der Zusammenbruch der  Wissenschaft.
Bemerkungen zu Hugo Dinglers Buch (1926)

149. [AuRBerung zu Felix Halle: ,Anklage gegen Justiz
und Polizei”] (1926)

150. Der Philosoph Ernst Marcus (zu Hellmuth
Falkenberg; 1927)

151. Achtung! Hier das ,Wesen der Welt“! Voranzeige
(Heinrich Hellmund; 1927)

152. Die Todesstrafe (1927)

153. ,Buddha und Dionysos” Zu Kurt Walter
Goldschmidts 50. Geburtstag (1927)

154, Ernst Marcus. Zum 70. Geburtstag (1927)
155. Atma Schopenhauer (1927)
156. Hugo Ball: ,,Die Flucht aus der Zeit” (1927)

157. Kants Zeit- und Raumlehre. Ernst Marcus’ neues
Werk (1928)

158. Die Welt als Spannung und Rhythmus. Ein neues
Buch von Ernst Barthel (1928)

159. Der Philosoph Ernst Marcus f. Ein Nachruf (1928)
160. Ignaz Jezower: ,Das Buch der Traume” (1928)
161. Albert Einstein und Immanuel Kant (1929)

162. Moderne Sophistik (1929)

163. ,Goethes Farbenlehre“, hg. u. eingeleitet v. Hans
Wohlbold (1929)

164. Ernst Marcus’ philosophischer Nachlafs (1930)



165. Gedanken zur ethischen Logik. Von Ernst Marcus
(1931)

166. Moderner Sieg der Goetheschen Farbenlehre
(1931)

167. Marcus contra Reichenbach (1931)
168. Danksagung (1931)

169. ,Zur Grundlegung einer Synthese des Daseins” Aus
dem Nachlafl von A. D. Gurewitsch (1931)

170. Ernst Barthel: ,Kosmologische Briefe, eine neue
Lehre vom Weltall“ (1931)

171. Alfred Kubin (1931)
172. Ernst Barthel: ,Vorstellung und Denken” (1932)

173. Warum verwarf der Farbenlehrer Goethe die
Farbenlehre des Goetheaners Schopenhauer? (1932)

174. ,Freitod” (1932)

175. Uber die Unsterblichkeit. Ein Gesprach zwischen
einem Empiristen und dem verstorbenen Alt-Kantianer
Ernst Marcus (1933)

176. Das Ich und sein Ziel (1933)
177. Menschheit (zu Alfred Doblin; 1933)

178. An die Redaktion des ,Pariser Tageblatt” (zu Georg
Bernhard; 1934)

179. An die Redaktion des ,Pariser Tageblatt” (zu Ignaz
Zollschan; 1935)

180. Spenglers Tod (1936)

181. Der posthume Kant (1936)...

182. Offener Brief an Karel Capek (1937)

183. Kant und Diktatur (1938)

184. Das Wunder der Selbstverstandlichkeit (1945)
185. Jean-Paul Sartres Existentialismus (1946)



Zur Auswahl und zur Textgestaltung

Nachweise und Anmerkungen

Liste der nach den Typoskripten geanderten Titel
Verzeichnis der Abbildungen

Literaturverzeichnis und Abkldrzungen
Namenverzeichnis

Sachverzeichnis



Georg Simmel: , Kant und Goethe” Zur
Geschichte der modernen

Weltanschauung
(1918)

Auf Eckermanns Frage, welchen neueren Philosophen
Goethe fur den vorzuglichsten halte, antwortet Goethe:
.Kant ist der vorzluglichste, ohne allen Zweifel. Er ist auch
derjenige, dessen Lehre sich fortwirkend erwiesen hat, und
die in unsere deutsche Kultur am tiefsten eingedrungen ist.”
Andererseits war Goethe, nach seinem eigenen Gestandnis,
der Philosophie, zumal der Kantschen gegentber, ,Hurone”,
also Wilder. Goethe ist Kunstler, Kant Denker, Logiker. Das
widerspricht sich nicht, es kann zu fruchtbarer gegenseitiger
Einwirkung fahren; es deckt sich aber nie. Simmels schoner
Versuch, das Werden der modernen Weltanschauung an
diesen hochsten Reprasentanten der Philosophie und der
Kunst zu veranschaulichen, zeigt denn auch durchweg diese
Verschiedenheit bei und trotz aller Ubereinstimmunag.
Unmoglich ist man ein echter Philosoph oder ein echter
Kinstler, wenn man das schopferische Prinzip des
Weltganzen nicht im eigenen Herzen hegt: aber nur, um es
zu auBern - und hierin ist ein Goethe vor einem Kant
unvergleichlich bevorzugt. Zur  AuBerung gehort
unterscheidende Urteilskraft. Kant, als philosophischer
Denker, kann sie aufs scharfste ausuben, so dall er jene
schopferische Einheit begrifflich streng zergliedert, ohne die
getrennten Bestandteile ebenso innig wieder zu vereinigen.
Goethe aber auBert, indem er lebendig-sinnlich
unterscheidet, jene ursprungliche Einheit in lauter Symbolen



und hat vor dem reinen Denker Kant die farbige
Anschaulichkeit voraus.

Der Denker ist im ausgezeichnetsten Sinne subjektiv: Kant
sucht im Geiste die Grundbedingungen der gesamten
naturlichen Gegenstandlichkeit auf; ein Kinstler aber, gleich
Goethe, mit naiver Rucksichtslosigkeit objektiv: er ist im
Objekte, in der Natur, so zu Hause, wie sie Kant immer erst
als eine muhselig zu erforschende Fremde erschien.

Ist so der Kinstler ein reicheres, bunteres, voller
lebendiges Wesen; ist er das ldeal des bloBen Denkers: so
ist dafur der Denker, obgleich der meistens philosophisch
naive (, huronische”) Kinstler sich nicht darum bekimmert,
der heimliche Erzeuger dieses Ideals, dieses bunten Lebens,
welches hinterher seinen philosophischen Ursprung vergifst,
verkennt oder gar verleugnet. Aber auch der Philosoph
scheut vor dem, was ihn freuen sollte, der sinnlichen Fulle,
die er unwillktrlich heraufbeschworen hat, wohl angstlich
zurick. So ist es zu erklaren, dall Kant sich in dem Huronen
Goethe schwerlich wiederentdeckte; und dall Goethe bei
Kant niemals ordentlich wohl wurde, so gern er sich auch
vielfach von ihm angesprochen fuhlte.

Zweifellos hat Simmel Recht, wenn er das Resultat zieht:
,Fur die Weltanschauung der jetzt wohl abgeschlossenen
Geistesperiode bleibt der Besitz, den wir an den Parteien
haben, an die Formel gebunden: Kant oder Goethe! Die
kommende Epoche aber wird vielleicht im Zeichen von Kant
und Goethe stehen, jede flaue Vermittlung zwischen ihnen
ablehnend, ihre begrifflichen Gegensatze nicht
‘versbhnend’, aber sie durch die Tatsache ihres
Erlebtwerdens verneinend.”

Allein dieses ,Kant und Goethe” mochten wir nicht so
verstehen wie zwei Pole, wie Ein- und Ausatmung, wie einen
Rhythmus des Lebens, sondern lieber wie Mittelpunkt und
Umkreis. Kant ist ein geistiger Mittelpunkt, welcher sich
unsagliche Mihe mit seinem Umkreis gibt, diesen nur halb
naturlich, halb Ubernaturlich herausbringt; ein Subjekt, von



dem das Objekt mehr bedeutet als wirklich erschaffen wird.
Goethe ist der reinste naturliche Umkreis genial zu eigen; er
aullert sich harmonisch reich, aber aus einem Geiste, einem
Innern, einem Logos, dessen Geheimnis er nicht
philosophisch aufzuhellen vermag. Kant besinnt sich
scharfer auf das Subjekt, Goethe klarer auf das Objekt.
Eigentlich ruhrt dies davon her, dals das Kantsche Subjekt
zwar vernunftiger, aber nicht so schopferisch lebendig wie
das Goethesche ist, welches dafur viel naiver und blinder
verfahrt. Die Sonne des Kantschen Geistes ist heller und
kalt, die Sonne Goethes bunter, aber warm. Diese
gegenseitigen VorziUge und Fehler verlangen nach einem
Ausgleich, welchen nur die Kultivierung des eigenen
Subjektes ergeben kann: Das kunstlerische, schopferische
Subjekt hore auf, das Kantsche, das logische, vernunftige
Licht zu scheuen! Es muls gelingen, ohne Einbulle an
Lebendigkeit, die Helligkeit des schopferischen Innern mit
dessen Glut zu vereinen. Ja, man darf bezweifeln, ob ein
Selbst, welchem gleichsam mit Willen die kalte Vernunft
fehlt, trotz aller brinstigen Warme, bereits volles, ganzes
Leben habe. An Stelle des rein denkerischen oder des rein
kiinstlerischen Subjektes trete das ,dionysische”, worin
Finsternis und Licht sich gatten. Zu diesem fehlte Kant fast
noch alles: er hatte nur Licht, welches die Finsternis scheute
und das Wesen der Dinge im Dunkel belieB. Goethe aber
fehlt zum echten vollen Subjekte nichts als jenes erste und
letzte logische Licht; er litt an einem Reste von Lichtscheu.
Er gleicht einem fast reinen Lichte und einer fast
aufgehellten Finsternis; wahrend bei Kant ein ganz reines
Licht ohne farbige Ubergédnge in einer vollkommenen,
obzwar heiligen Finsternis brennt.

Moderne Kunstler werden wohl daran tun, wenn sie sich
zwingen, Kant zu erfahren, indem sie dessen Thronerben,
den Philosophen Ernst Marcus studieren, besonders dessen
klassische Einfuhrung in die Philosophie: ,Kants



Weltgebaude” und die geniale Monographie: ,Das Problem
der exzentrischen Empfindung und seine Losung.”



Hans Bluher: ,Die Rolle der Erotik in der

mannlichen Gesellschaft”
(1918)

Der Erkennende scheut bekanntlich nicht das schmutzige,
sondern das seichte Wasser. Bluhers Werk ist keine LektUre
fur Mucker, d. h. fur Leute, die den bosen Blick fur alles
haben, was mit der Geschlechtlichkeit zusammenhangt.
Auch die Gegner der sogen. Psychoanalyse, deren Schulen,
seit der Begrundung durch Freud, im Geschlechtlichen das
Urmotiv aller menschlichen Beziehungen sehen und es aus
den Verstecken der Seele mit Detektivraffinement
aufzustobern verstehen, konnen nicht leugnen, dall es in
den menschlichen Verhaltnissen, wenn nicht die wichtigste,
so doch eine der wichtigsten Rollen spielt.

BlUher stellt die folgende Grundbehauptung auf: , AulSer
dem Gesellungsprinzip der Familie, das aus der Quelle des
mann-weiblichen Eros gespeist  wird, wirkt im
Menschengeschlecht noch ein zweites, die ,mannliche
Gesellschaft, die ihr Dasein dem mann-mannlichen Eros
verdankt, und sich in den Mannerbunden auswirkt. Das
zwanghafte Gegeneinanderwirken beider bringt den
Menschen zum  Staat. BlUhers Sprache ist wvon
unmilSverstandlicher Deutlichkeit, frisch, lebendig und
anschaulich, so dal man dem Gang und Flug seiner
Gedanken gern folgt. Jene These verlangt ihren Beweis, und
BlUher hat die erforderlichen Luchsaugen fur alle nur
erdenklichen Bestatigungen seiner Theorie:

Zunachst unterscheidet er die Herde vom Staat.
Herdenbildung beruht auf ergriundbarer Nutzlichkeit. Aber



der Staat ,verbindet den Wesenskern des Einzelnen in
irgendeiner Art mit dem Wesenskern der Gattung”. Die
Herde ist fur den Einzelnen von Nutzen. Der Staat
verpflichtet den Einzelnen gesetzlich-ethisch; nicht im Sinne
des Gemeinwohls: ,Das ethische Wesen des Menschen ist
vielmehr gerichtet auf die Steigerung des Gattungstypus,
und diese macht stets den Weg vom schopferischen und
uberlegenenen Manne zum Volk*,

BlUher untersucht, wie die Natur es anstellt, von der
Herde zum Staat zu gelangen. Gewisse Insekten, z. B.
Bienen und Ameisen, und menschliche Saugetiere gesellen
sich nicht herdenweise, sondern staatlich; und , Gberall, wo
die Natur ein wirklich staatenbildendes Wesen durchgesetzt
hat, konnte sie das nur dadurch erreichen, dal8 sie die
Alleinherrschaft des Familientums samt der mann-
weiblichen Sexualstrebung Uberhaupt durchbrach”. Im
Bienenstaate ist dieses ja physiologisch nachweisbar. Das
einzelne Wesen wird so ,davon abgebracht, sich selbst zum
Mall aller Dinge zu machen”. Der menschliche Staat hat
seinen negativen Pol zwar in der Familie, den positiven aber
in der mannlichen Gesellschaft. Die Herde kennt noch keine
Familie, deren Wesen darauf beruht, dals der ungehemmten
Geschlechtsgemeinschaft Grenzen gezogen sind. Auf dem
Gebiete der Ehe ist eine Revolution so notig wie moglich
,durch einen groRen schopferischen Akt des Eros selbst”.
Soll aus der, mindestens fur bedeutende Manner,
ungenugenden Form der Einehe die Mehrehe werden, so
mul diese Sakrament sein, Hingabe, Opfer, Dienst am Werk
verlangen. So etwas ist ,durchaus eine Angelegenheit der
Gnade und lalt sich nicht machen”.

Die Mannerbunde stammen aus der mann-mannlichen
Sexualitat: ,ein grolser Eros, der im tiefsten Untergrunde des
menschlichen Staatstumes rauscht”. Diese Art Bund ist kein
bloBer rationaler Zweckverband, welchem ja auch Frauen
angehoren konnten; der echte Mannerbund hat ein
unbegreifliches Mysterium zu seinem Kern, die mannliche



Gesellschaft, deren Eros die mehr oder minder erosfremden
Schichten des Bundes um sich kristallisiert. Bisher gilt der
dem Manne verfallene Mann als krankhaft anormal.
Krankhaft ware aber nach Bluher nur der typische
Weiberverachter. Hingegen beruht der Staat vornehmlich
auf dem mann-mannlichen Manne, der aber daneben sehr
wohl fortpflanzungsfreudig sein kann. Die an sich
schrankenlose Gewalt der Geschlechtlichkeit unterliegt
einem Schamund Angstgefthl, wird mit Verboten bedroht
und steht unter diesem Verdrangungsdruck noch ganz
besonders in ihrer mann-mannlichen Form: ,Die mannliche
Gesellschaft ist daher ein soziologisches Gebilde mit
verkappter und meist vollstandig unkenntlich gemachter
Sexualitat“. In dieser Hinsicht ist Bluher ein aulSerst
spurscharfer ,Mannerkenner”: ,Der Mann ist eine
Doppelnatur; sein Leben kreist wie das einer Ellipse um zwei
Brennpunkte, Eros und Logos, und der Eros ist noch einmal
geteilt in Familie und Mannerbund. Er ist das gewaltigere
der beiden Geschlechter und hat immerhin die menschliche
Geschichte auf dem Gewissen”. Durch den
Verdrangungsdruck erkrankt natuarlich der an sich
ursprungliche und sogar hervorragend wichtige mann-
mannliche Mann, ja, er kann zum Mucker entarten. ,So
pendelt menschliches Leben zwischen den Dbeiden
soziologischen Polen, Familie und Mannerbund.”

Aus dem Uberlegenen Wesen des schopferischen Mannes
und nicht etwa aus reiner Vernunft und freiem Willen quillt
der innerste Gehalt unserer Handlungen. Aus dieser Einsicht
in das Wesen des Mannerbundes erwachst eine Lehre von
der Herrschaft im Staate. ,Wer Herrschaft und Macht durch

Verwaltung ersetzen will, verkennt das Wesen des
menschlichen Staatstumes und benutzt, ohne es zu wissen,
eine Herdentheorie” ... ,Ene Zeit ist um so flacher und

trockener, je mehr die Zweckverbande herrschen: die
Aktiengesellschaft, die Syndikate und die BUreaukratie; um
so leichtfertiger, je mehr sie die Herrschaft der Frau duldet;



um so tiefgriundiger und starker, je mehr die Herrschaft in
den Handen des Mannerbundes und des Konigtums liegt.”

Wir entnehmen diese Feststellungen Blihers kleiner
EinfUhrung in das Hauptwerk (,Familie und Mannerbund®,
Der Neue Geist, Verlag, Leipzig, 1918).

BlUhers Denken operiert mit den Gegensatzen von: Herde
und Staat; Eros und Logos; Familie und Mannergesellschaft;
Gemeinwohl und Ethik; Schrankenlose und eheliche
Geschlechtlichkeit; weibmannlich und mann-mannlich;
Zweckverband und Mannerbund;  Verwaltung und
Herrschaft; freier Wille und Gnade; Vernunft und Mysterium;
Verwalter und Konig: - im Grunde genommen die
geschlechtliche Polaritat zwischen Mann und Weib, dieselbe,
welche sich offenbart in den Gegensatzen von Licht und
Finsternis, Ein- und Ausatmung, AbstoSung und Anziehung,
Sauren und Alkalien, Dur und Moll, Stark und Schwach, Plus
und Minus. Magnetismus und Elektrizitat zeigen diese
Polaritat, und Unterschied Uberhaupt ist das Merkmal der
Welt. Aber wenn der Krieg der Gegensatze der Vater der
Dinge ist, so ist ihr volliger Frieden, ihre schopferische
Identitat, der Entspringungsquell, der die getrennten Strome
der Zwietracht dem Meer ihrer Eintracht zuleitet. Auf dieses
Meer will unser Ethos hinaus. Eine Wertubersteigerung des
mannlichen Pols gefahrdet dieses Ethos. Das schopferische
Prinzip ist kein Mann, kein Extrem und Pol. Es ist ein
Mysterium, dessen vornehmste Eigenschaft die Intelligenz,
also Logik ist. Seine Vernunft beschaftigt sich mit dem ewig
niemals ganzlich aufhellbaren Mysterium jener Polaritat des
Mannlichen und Weiblichen. Der Schopfer residiert in
Utopien des eigenen innersten Innern, dem die Pole
gleichmalBig untertan sind. Der Mann ist starker, lichter, ein
Plus; das Weib schwacher, dunkler, ein Minus: beider
schopferisches Prinzip aber ist frei von allem Unterschiede,
allem Gegensatz.

BlUher ist ein bewundernswerter, belehrender, ehrlicher,
unschuldig kihner Kennzeichner dieses Gegensatzes, zumal



des mannlichen Pols. Moge er den tiefen und scharfen Blick,
den er fur die Bedeutung des geschlechtlichen Gegensatzes
hat, auch fur die schopferische Identitat der Pole gewinnen,
damit er der Gefahr, die Polaritat zu Uberspannen und,
durch sinnliche Evidenz verfuhrt, das mannliche mit dem
schopferischen Prinzip zu verwechseln, entgehe.



, Sokrates der Idiot“
(1918)

Wehe dem, warnt einmal Nietzsche, der nicht Uber seiner
Bewunderung eine HOhe hat, von der aus er das
Bewunderte verachtet. Von den Schlegeln verlangte Goethe,
sie sollten den Euripides nur auf den Knien verachten; das
ist aber weniger bequem.

Verachter des weisen Sokrates gab es von jeher unter
allen denen, welche Instinkte, Sinne, Intuition und, um mit
dem gefeierten W. Rathenau zu dichten, den , blutwarmen
Schol8 der Empfindung” inniger lieben als die vernunftige
Beherrschung dieser gewils kostbaren Lebenstriebe. Aber da
die quellfrische Lebendigkeit einstweilen popularer bleibt als
ihre vernunftige Regierung, so haben die munteren Herren
ihr ebenso leichtes wie lustiges Spiel, und der blutwarme
Schols steckt seinen nlchternen Kopf in die Gummizelle.

Nach Moszkowski liegt es in der Absicht Platons, den
Sokrates als Narren hinzustellen, und nicht etwa als
shakespearischen. Das allzu kurzweilige Blchlein idiotisiert
den Sokrates vor allem seiner ,Beweiselei” wegen; wobei es
komisch beruhrt, dall Moszkowski diesen Beweiseler ebenso
beweiswtig widerlegt. In Platons intellektualen
Dialogtragddien siegt in der Person des Sokrates die ldee
des Wahren, Guten, Schonen Uber die sinnlich vulgaren
.Evidenzen“ seiner weltklugen Gegner; nur eine perverse
Interpretation kann das verkennen. Man mag es bedauern,
dafR der gottliche Platon das Opfer des Sokrates und die
.Brucke zum Kreuz“ geworden ist; aber man darf deshalb
den Platon nicht lieber ins lustige Einverstandnis ziehen
wollen. Platon ist nicht so witzig wie Moszkowski, und seine



Dialoge keine so lustigen Blatter. Nach Moszkowski soll
Platon ,ganz genau gewullt" haben, ,dall Sokrates ein
Denkstumper war“. Welch zynischer Dolmetsch! Platon
,mogelte” vielleicht, um seinen Sokrates als gut und
idiotisch hinzustellen? War er doch mit diesem gutigen
Idioten wunderlicherweise so sehr befreundet: ,Die
Triebkrafte der Seele orientieren sich nicht nach
Denkgesetzen.” So? Sie orientieren sich gewils nicht leicht,
aber im Falle ihrer Orientierung doch wohl nur nach
Denkgesetzen - nach was denn sonst? Und gerade hier
liebte die Vernunft die Vernunft.

Wer sieht nicht auf der Stelle, wieviel Moszkowski
Nietzschen verdankt; nur Moszkowski will es nicht sehen. An
einem Scharfrichter erfreut HoOflichkeit. Roheit ist hier
verdachtig: so unedel behandelt man ein Opfer, das man
heimlich achtet; man racht sich gern an einer dunkel
geflhlten Uberlegenheit. Man racht sich an einer
unbequemen ldealitat. Es ist ein schlimmes Verhangnis, dafs
Nietzsche vergals: Dionysos ist vor allem Logiker, d. h.
Kantianer, Intelligenz, Vernunft, Idee, nicht nur Traum und
Rausch, sondern Beherrscher des Lebens durch hochste
Vernunft, nlchterner Bezwinger seiner Trunkenheit; kein
Naturbursch.

Sie verlachen mit Wieland wiehernd die Polaritat von
,Stirb und werde!”, welche Sokrates im Phadon entwickelt.
Goethes

»,Lange hab ich mich gestraubt,
Endlich geb ich nach -

Wenn der alte Mensch zerstaubt,
Wird der neue wach*,

lacht siegreicher. Nach lhnen ist Sokrates der ,Kasperle”,
welchen Platon klaren Bewulstseins mit der Unsterblichkeit
eines Heros umkleidete. In dieser Art Jiujitsu sind die
herrlichsten Verrenkungen moglich. Analog waren Faust und



Hamlet mit Tiefsinn ironisch verbramte Hanswurste, und
Judas konnte Uber den Heiland ahnlich triumphieren wie die
Sophisten uber den Sokrates. In dieser umwerterischen
Region bleibt jede GroRe jedem Beleuchtungswechsel
ausgesetzt; es sei ja alles nur Perspektive, relativ,
unfeststellbar; alle beweisenden Feststeller seien hubsche
Esel - ergo Sokrates. Sprache im Munde von
Sprachverachtern, Ergo’s im Munde von Sophisten,
Philosophen mit kopflosen, aber blutwarmen RuUmpfen,
Nietzsche widerlegende Theologen! Mit anderen Worten:
Moszkowski, Mauthner, Scheler, Schleich, Rathenau,
Spengler u. a., geistreich amusante moderne Sophisten und
begabte Dummkopfe. Und auch heute gibt es den weisesten
Sokrates, der ihnen mit der Wahrheitsfackel Kants in
Handen heimleuchtet: Ernst Marcus, der praziseste
Reallogiker der Gegenwart. Moszkowskis Umwertung ist eine
Spiegelfechterei. Er lalt kinematoskopisch auf das Antlitz
des Sokrates die Zuge eines Idioten fallen und ist der
smarte Filmregisseur dieses Verwandlungszaubers. Aus
Sokrates macht er den nackten Kaiser, den die Leute aus
Respekt in seinem Ornate sahen, bis ein enfant ihm terrible
wird. Aber langst nicht mehr der sokratische Idealist,
sondern jene genannten Sophisten scheinen heute so
kaiserlich orniert, und das Kind, welches ihre Blolke dem
offentlichen Gelachter preisgibt, ist wohl noch nicht
geboren. Moszkowski bekommt es fertig, Sokrates, den
Ahnherrn aller Logik, und besonders ethischen Logik, zum
Ahnherrn der Okkultisten und Obskuranten zu machen!!! Es
gibt Gehirne, die gelahmt sind, wenn es qilt, auf einer Orgel
Bach und nicht ,,Puppchen, du bist mein Augenstern” zu
spielen. Der einzige Sokrates, der dem knalligen
Augenschein der bloBen Wirklichkeitler, Geldler und
Fleischler nicht erliegt, soll Idiot sein. Denn der absolut feste
Standpunkt erscheint diesen mit allen Malstaben
jonglierenden Pfiffikussen mit Recht eselhaft, weil sie ihn auf
eselhafte Art in der Welt der Sinne suchen und diese Suche



vergeblich finden. Sokrates aber verweist diese noch so
geistreichen AuRerlinge auf die Selbsterkenntnis, in der sie
grofSere Idioten sind als er dort draufSen. Idiotisch ist nicht
der der Welt Uberlegene lIdealist, sondern sein Erbfehler,
vermoge dessen er diese Welt hier, statt sie zu bewaltigen,
uberfliegt und, statt seine schopferische Kraft am stumpfen
Widerstande dieser Welt hier zu betatigen, sich Uber sie
hinaus in ein erphantasiertes Jenseits schwindelt. Ist dieses
nun idiotisch, so sind die puren Wirklichkeitler, welche, flach
nach aullen gerichtet, ihre eigene ldealitat vergessen, weit
unedlere Narren.

,Das Naturgesetz“, behauptet Moszkowski, ,statuiert
durchweg das Recht des Starkeren.” So so? Bitte studieren
Sie Kant und Marcus, Ignorant, damit Sie die Idiotie
verlernen, in der Natur moralische Gesetze zu statuieren;
pfui dall dich! Der platonische Sokrates ist kein Idiot,
sondern ein Kind, der A-B-C-Schutz der selben Meisterschaft,
welche heute in Marcus auf ihren Gipfel gelangt ist. Moge
man doch endlich splren, dalS die hart im Raum einander
stoBenden Dinge leicht beieinander wohnende Gedanken
zwar nicht sind, aber dall jene schlielSlich nur diesen
gehorchen. Die blutwarmen ScholRe der Empfindung werden
wohl daran tun, sich auf ihre nichtern kaltblGtigen Haupter
zu besinnen, bevor sie die eigene Idiotie als sokratische
ausgebaren. Dall die platonisch-sokratisch-christliche Idee
nicht langer feig vor der sonst idiotischen Wirklichkeit in
jenseitige Bereiche fliehe, sondern sich logisch und kihn
durchaus verweltliche, ist ultima ratio. Denn rascher
vielleicht, als sie ahnt, steht die Menschheit vor der Wahl
zwischen Vertierung oder Vernunft.



Kant und die Freiheit Nach Ernst Marcus
(1919)

Was Freiheit sei, versteht man am leichtesten aus deren
Beeintrachtigungen. Das aber, was da beeintrachtigt wird,
ist ein Wesen, welches so selbstverstandlich wie wunderbar
erscheint; es ist der Wille. Nach der Freiheit des Willens zu
fragen, ist eigentlich Uberflissig; denn wenn es Uberhaupt
so etwas wie Willen gibt, so ist er seinem Wesen nach die
Freiheit selber, sonst ist er eben kein Wille, sondern irgend
eine leblose Mechanik. Der freie Wille ist eine unleugbar
derbe Tatsache des Bewulstseins. Ja, wie konnte man nach
Freiheit uberhaupt fragen, wenn wir nicht echte Freiheit von
scheinbarer unterschieden. Wahrend ich mich namlich in
meinem SelbstbewulStsein als frei empfinde, stelle ich mich
in der Natur, im Lauf des Geschehens als vollkommen
unfrei, als notwendiges Produkt der Vergangenheit dar. Ich
gerate in den altberuhmten Zweifel, ob meine Freiheit dem
Schicksal unterliege oder ihm Uberlegen sei. Die Freiheit
meines Willens scheint vom Naturlaufe mit Vernichtung
bedroht.

Wenn nur nicht das BewulStsein meiner Freiheit ebenso alt
ware wie das mechanische Schicksal. Mit andern Worten: ich
kann mir alles Mogliche entstanden denken, nur nicht das
BewulStsein, den ebenbdurtigen Zeugen des
Naturgeschehens. DalR das Bewulitsein, also auch das
FreibewulStsein, nur die Wirkung des ursachlichen
Geschehens sei, ist ein Schein. Ohne mein Bewultsein gibt
es fur mich auch kein Geschehen; beides entsteht
zusammen, nicht aber jenes aus diesem; sie haben gleichen
Rang. Das Schicksal ist Gegenstand meines Bewultseins,



nicht dessen Ursache. Woraus beide auf einmal entstanden
seien, ist eine ganz andere Frage. Ohne vorausgesetztes
FreibewulStsein wirde kein Schicksal einen Kontrast dazu
machen konnen, und sogar der Zweifel an der Freiheit setzt
die Freiheit voraus. Obendrein bedient sich mein freier Wille
des Schicksals, des aulieren Geschehens; wir Uberblicken
die Zukunft und unterwerfen uns der Natur. Jedoch sind wir
ihr damit noch nicht eigentlich Gberlegen. Sondern insofern
unser freier Wille eine der Natur ebenburtige Macht ist,
gehort er immerhin noch zu ihr. Zwar ist er nicht
unternaturlich, aber deshalb noch nicht gleich GUbernatirlich
- und dieses mufste die echte Freiheit allerdings sein; es
genugt nicht, dall sie nur Natur sei. Die naturliche Freiheit
des Willens ware nur die subjektive Seite des objektiven
Schicksals, nur ein anderes Schicksal, und beider Rader
griffen zum Gesamtschicksal ineinander. Wem aber ereignet
sich dieses? Das ist die eigentliche Ratselfrage nach der
naturuberlegenen Freiheit des Willens. Die naturtberlegene
Freiheit des Willens ist in seiner naturlichen so geheimnisvoll
verborgen, dall sie von Alters her zwar geahnt, gefuhlt,
gestammelt, aber von Immanuel Kant erst eigentlich
entdeckt und mit wissenschaftlicher Grundlichkeit ans Licht
gestellt worden ist.

Wenn die Bibel den Willen als unfrei erklart: ,,Und stehet in
Niemandes Macht, wie er wandele oder seinen Gang richte“
(Jeremias); so meint sie den nur naturlichen Willen.
Uberhaupt gibt es vor den alten Griechen noch keine
Ansatze zum System der Wissenschaft. Insbesondere der
wissenschaftlichen Ergrindung des Freiheitsproblems
gegenuber sind die Alten noch unkritisch naiv. Aristoteles
unterscheidet die Willkir von der Notwendigkeit, bekommt
aber damit das eigentliche Problem noch gar nicht zu
Gesicht. Auch Cicero beruhigt sich voreilig mit der
naturlichen Freiheit des Willens, die er dem Schicksal
entgegensetzt. Die christlichen Denker wahren das
Interesse der Kirche, indem sie bemuht sind, dem



menschlichen Willen, trotzdem er von Gott erschaffen ist,
die Wahlfreiheit zwischen Gut und Bose zu lassen, weil ja
sonst Gott selber zum Urheber der Sinde werden mufste.
Mit dieser Verlegenheit qualt sich zumal der Kirchenvater
Augustin. Es ist eine Verlegenheit, welche bis dicht in die
Tage vor Kant reicht. Hume, in der Erkenntnistheorie der
unmittelbare Vorganger Kants, macht Gott fur die Schuld
des Menschen verantwortlich: ,,Denn wie ein Mann, der eine
Mine anzundet, far alle Folgen hiervon verantwortlich ist,
der Schwefelfaden mag lang oder kurz gewesen sein;
ebenso ist Uberall, wo eine ununterbrochene Verkettung
notwendig wirkender Ursachen feststeht, das Wesen, es sei
endlich oder unendlich, welches die erste bewirkt, auch der
Urheber aller Ubrigen.” Die besonnensten Philosophen, von
Hobbes bis Spinoza und Hume, sehen deutlich ein, dals der
Wille niemals in dem Sinne frei sein konne, dals er ohne ein
zureichendes Motiv handelte. Das ware aber auch ein
MilBverstandnis der Freiheit, welches denn auch, wie so viele
MiBverstandnisse, historisch eine grof3e Rolle spielt. Der
freie Wille steht nicht etwa zum bestimmten in Widerstreit,
sondern seine passive Bestimmtheit zur aktiven. Freiheit
bedeutet Aktivitat. Brennend und zur Entscheidung durch
Kant drangend wurde der Kampf um Freiheit im 18.
Jahrhundert. Voltaire schleuderte seinen Blitz gegen die
kirchliche Knechtung des Willens, und Rousseau, dessen
Emile stark auf Kant einwirkte, suchte den Willen von aller
Gezwungenheit und Verkunstelung zur Natur
zurlckzuerlosen. Sowohl Rousseau wie Kant dringen
gegenuber einer flachen Verstandesaufklarung, in der die
materialistische Sinnenfalligkeit triumphierte, auf die
Ursprunglichkeit des innersten Gemuts. Sie heben beide das
superkluge Wissen um die innersten Grunde des Daseins
auf. Rousseau tut dieses in einer mehr schwarmerischen
Manier, indem er sich an der nackten Natur berauscht; Kant
aber philosophisch vernunftig, indem er das Mysterium des



Gemuts, die Freiheit, wissenschaftlich nuchtern und streng
begrindet.

Vor Kant erledigte man das Problem der Freiheit wie alle
anderen philosophischen Probleme naiv oder zweiflerisch:
man vertraute dem eigenen Geiste blindlings oder
milStraute ihm nicht weniger blind. Kant unternimmt, bevor
er zur Losung der Probleme schreitet, eine Selbstprifung
des Geistes und kommt zu der erstaunlichen Entdeckung,
dal der auffassende Geist der Natur, welche dort draufSen in
anscheinender Unabhangigkeit vor ihm schwebt, durch und
durch seinen eigenen Charakter aufdruckt. So gehoren nicht
nur die Gesetze der Natur, sondern auch der unendliche
Raum und die unaufhorliche Zeit dem eigenen Geiste an,
der demnach, wo er die Dinge selber wahrzunehmen wahnt,
nur deren Erscheinungen in seiner Auffassung erfahrt.
Bisher hatte sich der Geist, vertrauensselig oder
argwohnisch, d. h. dogmatisch oder skeptisch, um die Dinge
gedreht: die Sonne des Geistes bewegte sich um die Erde
der Dinge. Kant bewirkt den kopernikanischen Umschwung:
die Sonne des Geistes steht still und wird zum Zentrum und
Schwerpunkt des Systems der Natur. Jedoch, wie wir den
Schein, dals die Sonne sich um die Erde bewege, zwar durch
den Gedanken, aber nicht fur die Sinne beseitigen konnen;
so konnen wir den Anschein, als ob die Natur der Fixstern,
das Wesen selber, und der Geist nur ihr Trabant ware, nur in
Gedanken berichtigen. Wir konnen den richtigen Gedanken
der absoluten Freiheit unseres Geistes, unseres Wesens, den
Gedanken der gottlichen, unsterblichen und freien
Oberhoheit Uber die gesamte natlrlich-sinnliche Welt,
allzumenschlicher Weise nur denken und glauben, aber
nicht anschaulich erfahren.

Allein ein solcher Gedanke, Glaube und Wille, mag ihm
auch die Natur sinnlich widerstreiten, mag er auch
theoretisch nie zu erfahren sein, ist doch praktisch-
moralisch von der durchdringendsten und unentbehrlichsten
Erheblichkeit. Das Reich der Freiheit ist ebenso stark, ja



starker gewahrleistet als das der Natur, welches allerdings
die sonnenklare Anschaulichkeit vor ihm voraus hat, sonst
aber in jedem Moment explodieren kann; wahrend die
dunkle Freiheit unseres innersten Willens und Wesens auf
ein Reich, ein Ideal hinausdeutet, welches ewigen Bestand
verspricht.

Welche Gefahren drohen herauf, wenn der Mensch
vermeint, die Freiheit plump mit Handen greifen zu kdnnen.
Wie der naive Mensch sich tauscht, wenn er die Gesetze
seines Verstandes fur die Gesetze der Natur der Dinge halt;
wenn er seine eigenen Organe, Raum und Zeit, von draulSen
passiv. zu empfangen wahnt: so entstehen die
entsetzlichsten Verirrungen, namentlich in der Politik, wenn
man die Freiheit sinnlich unmittelbar als Natur verwirklichen
mochte, der Traum aller radikalen Revolutionare, das
praktische Gegenstlck zur theoretischen Verwechselung der
Auffassungsweise unseres Geistes mit dem Wesen der
Dinge selber. Nein, die ewig revolutionare Idee Freiheit hat
das Reich der Natur, das Reich der Gesetze, der menschlich-
allzumenschlichen Bedingungen und Notwendigkeiten zu
ihrer Aufgabe, zu ihrem Arbeitsthema: ,Das Gesetz nur kann
uns Freiheit geben.”

Laut Kant und dessen klassischem Interpreten Ernst
Marcus bedeutet Freiheit: die unabhangige oder unbedingte
Ursache von Wirkungen sein. Jede andere Ursache st
wiederum bewirkt, also bedingt. Ein vollig an die Natur
gebundener Geist mull die Freiheit leugnen, befindet sich
dann aber in der Verlegenheit des Eichhornchens im Rade.
.ES erscheint als widersinnig,” sagt Ernst Marcus, ,eine
endlose Fortsetzung zu denken, wahrend dasjenige fehlt,
was fortgesetzt wird, namlich der Anfang.” Solange man die
Zeit nicht als unser Organ entdeckt, sondern sie fur ein Ding
halt, ist dieser Widersinn unvertilgbar. Das gesamte Reich
fortgesetzter Bedingungen mit Einschluls der gesamten Zeit
ist aber kein Wesen an sich selber, sondern hangt nur von
einem solchen, also von der Freiheit, einer urspringlichen



Schopferkraft ab. Die Natur als solche ist nur Geschopf,
nicht frei, nicht Schopfer.

Eine solche schopferische Ursache kann ich rein logisch
denken, ohne dals ich die Ursachenordnung der Natur damit
verwirre. Aber daraus folgt noch nicht, dall diese
Freiursache wirklich existiert. Es zeigt sich aber, dals unser
eigener Geist, indem er auf Freiheit dringt, indem er diese
Forderung des Unbedingten erhebt, ein solches ganzlich
freies Wesen sein mufs. Seine Kraft geht weit Uber alle blofSe
Natur hinaus; und wenn diese Kraft auch finster ist, wenn
unsere Freiheit die Anschaulichkeit der Natur entbehrt, so
Ubertrifft sie daflr die Natur unendlich an Unabhangigkeit
und schopferischem Vermogen. Sie geht auf eine
ubernaturliche Welt der Ideale und erfalst wenigstens in der
Idee einen gottlichen Geist, welcher diese Ideale nicht nur
erdenkt, sondern auch sinnlich anschaut und erlebt. Vor
Allem aber ist sie selber, die Kraft unserer eigenen Vernunft,
wirklich frei, unabhangig, unbedingt, wenn sie selbsttatig
handelt. Der vernunftige Wille ist keine mechanische
Naturkraft mehr, obgleich er natlrliche Wirkungen
auszuuben vermag. Wie sich das Erkennen auf Gegenstande
bezieht, so bezieht sich der handelnde Wille auf Neigungen,
resp. Abneigungen, auf Begierde und Abscheu: also auf die
gewollte, geflirchtete, erhoffte, geliebte und gehalRite Natur.
Insofern erhalt er die Beweggrunde seines Handelns nicht
aus sich selber, sondern von der begehrten oder
verabscheuten Natur. Der vernunftige Wille ist, wenn er der
angeboren naturlichen Neigung folgt, zwar gewis nicht
genotigt, aber darum doch noch nicht eigentlich frei, noch
kein ,aus sich rollendes Rad“, sondern nur der Mitarbeiter
(der Koeffizient) der Natur. Wille im Dienste der eigenen
Neigung ist keine nur mechanische Ursache mehr, denn der
uberlegende Geist ist die ursprungliche, ebenblrtige
Mitbedingung der Natur, und der Handelnde so alt wie die
ganze Zeit; erst von ihm aus eroffnet sich die Perspektive
auf Vergangenheit und Zukunft, und die Zeit ist nichts als



ein Organ des Geistes. Tiere folgen ihren Trieben und
Instinkten. Der Mensch, relativ freier, ist nicht dermalSen der
Sklave seiner Natur, d. h. seiner Neigungen; er kann die
einen auf Kosten der anderen bevorzugen und einem
dauernden Gluck zu Liebe auf viele fluchtige Genusse
verzichten; damit kommt er aber von der Neigung
uberhaupt noch nicht los. Er erwirbt allmahlich praktische
Weisheit, und die kurze Kette, womit das Tier an seine
Begierde gefesselt ist, kann beim Menschen lang und
elastisch werden; eine Kette bleibt es aber trotzdem. Der
handelnde Mensch ist dem Schicksal nicht unterworfen,
aber er beherrscht es erst dann absolut frei, wenn er auch
von seiner Neigung absolut unabhangig ist; wenn er rein aus
sich selber wirkt. Man halt gemeinhin diese Souveranitat
des handelnden Willens fur unmoglich oder mindestens fur
so zweifelhaft, dal man sich seit tausenden von Jahren
darum streitet. Man halt den Willen - es ist das Thema der
Schicksalsdramen und des tarkischen Fatalismus - far
unentrinnbar in die Ursachlichkeit der Natur verflochten,
vernichtet ihn damit, ohne es recht zu merken, und leugnet
jede Moglichkeit von Schuld und Verantwortung. Und
allerdings, mufte der Wille unter allen Umstanden der
naturlichen Begierde dienstbar sein, so hatte man damit
Recht. Solange der Wille seine Beweggrunde nicht aus sich
selber allein, sondern aus der ihm zufallig angeborenen
Natur seiner Neigungen holt, bleibt er dem Schicksal
verhaftet und steigert sich hochstens zum weisesten aller
Tiere.

Auch der freie Wille handelt nicht ohne Beweggrund,
entnimmt ihn aber keinem fremden Zwange, dergleichen
schlieSlich auch natdrliche Neigungen sind, sondern
ganzlich seinem eigenen Wesen. Aber auch sogar das Wie
der Handlungsweise, ihr Mittel mulS aus dem reinen Willen
selber entspringen, wenn er frei sein soll. Eine solche
Reinheit des Willens von aller Natur, von samtlichen
Begierden, welche sich auf die Natur richten, scheint



unglaublich; es scheint keinen anderen Willen zu geben als
den naturlichen, mehr oder minder tierischen. Dennoch, wie
konnte Freiheit die alarmierendste aller Ideen sein, wie
konnte sie nicht nur den Einzelnen, sondern ganze
Volkermassen revolutionieren, bis zur Schwarmerei und zum
Wahnsinn bringen, wenn der Wille nichts ware als
Naturtrieb, wenn er nicht selbstherrlich, absolut
unabhangig, schopferisch, original und Ubernaturlich
handeln konnte. Die Leugner der Willensfreiheit sind recht
eigentlich geistlos. Man soll ihnen aber den mildernden
Umstand zusprechen, dall es weder leicht ist, frei zu sein,
noch leicht ist, die eigene Freiheit so tief- und scharfsinnig
zu entdecken, wie, nach Jahr-Aonen, der einzige Kant. Es ist
nicht einmal leicht, Kant hierin, in seinem Zentralproblem,
zu verstehen. Besanne man sich allgemein auf die Kantische
LOosung, so wurde das menschliche Kultur-Niveau ganzlich
uber alles Tierische emporgehoben werden.

Der reine freie Wille ist gar keine Naturkraft mehr, weder
mechanisch noch animalisch, sondern rein intelligente
Ursache von Wirkungen. Gewils ist auch er noch Begierde,
aber schopferische, nicht mehr gleichsam nachahmende
und auf eine bereits vorhandene Natur angewiesene. Seine
Welt ist erst noch von ihm zu erschaffen und auch das
Mittel, dessen er sich dazu bedient, verdankt er sich selber.
Dieses Mittel ist die reine Form des Gesetzes Uberhaupt:
Freiheit wirkt nur gesetzlich oder garnicht. Das Gesetz
entstammt nicht der Natur, sondern der Intelligenz. Der
intelligente Wille bringt das Gesetz, nach dem er sich
richten muls, selber hervor. Er gehorcht nicht mehr dem
fremden Gesetz der Natur, der sich auf natlrliche Dinge
richtenden Begierden, sondern dem eigenen; und wer dem
eigenen Gesetz gehorcht, ist frei. Bereits alle Naturgesetze
gehoren eigentlich der Intelligenz an, welche aber hier nicht
schopferischer Wille ist, sondern dem fremden Zwange der
Natur unterliegt. Nun aber, praktisch werdend, als
handelnder Wille, vermag sie, der Natur das Gesetz wieder



