






Inhalt

Teil II

90. Georg Simmel: „Kant und Goethe“. Zur Geschichte
der modernen Weltanschauung (1918)
91. Hans Blüher: „Die Rolle der Erotik in der männlichen
Gesellschaft“ (1918)
92. „Sokrates der Idiot“ (Alexander Moszkowski; 1918)
93. Kant und die Freiheit. Nach Ernst Marcus (1919)
94. [mit Anselm Ruest] Vermerk zum 1. April 1919
(1919)
95. [mit Anselm Ruest] Und zum 4. Mal: Revolution – ein
Schulprogramm! (1919)
96. Aus: „Kretinismen“ (1919)
97. Gerhart Hauptmann: „Der Ketzer von Soana“ (1919)
98. Nietzsche und Strauß – immer wieder (1919)
99. „Grotesk“ (1919)
100. [Kollektiv] Aufruf zur Selbst-Hülfe! (1919)
101. Der Antichrist und Ernst Bloch (1920)
102. Ach, armer Yorick! Eine Antwort (an Ernst Bloch
und Ernst Blass; 1921)
103. Raphael Ganga: „Philosophie der Versöhnung“
(1921)



104. Maximilian Runze: „Neue Fichte-Funde“ (1921)
105. Paul Feldkeller: „Der Patriotismus“ (1921)
106. Emanuel oder Immanuel? Eine Kritik der
Laskerschen Philosophie des „Unvollendbar“ (1921)
107. Kant und Albert Einstein (1921)
108. Dr. Karl Dürr: „Ist etwas?“ (1921)
109. Carl Hauptmann: „Seele!“ (1921)
110. Arthur Liebert: „Unsere Zeit und die Philosophie“
(1921)
111. Hermann von Keyserling: „Unser Beruf in der
veränderten Welt“ (1921)
112. Der Antichrist (1921)
113. Leopold von Wiese: „Europa als geistige Einheit“
(1921)
114. Ernst Troeltsch: „Deutsche Bildung“ (1921)
115. Das kosmische Gehirn (1921)
116. Jacob von Uexküll: „Der Organismus als Staat und
der Staat als Organismus“ (1921)
117. Hans Driesch: „Philosophie und positives Wissen“
(1921)
118. Rudolf von Delius: „Das Verständnis der Seele“
(1921)
119. Arthur Bonus: „Der Physiker“ (1921)
120. Alexander von Gleichen-Rußwurm: „Vom
kommenden Menschen“ (1921)
121. Max Scheler: „Von zwei deutschen Krankheiten“
(1921)
122. Friedrich Niebergall: „Der Aufstieg der Seele“
(1921)
123. Hermann Hefele: „Der politische Katholizismus“
(1921)



124. Max Picard: „Der letzte Mensch“ (1921)
125. Der Orient als Symbol? (zu Arthur Liebert; 1921)
126. Wie ich Schopenhauer lesen lernte (1921)
127. Ist Mynona Pornograph? Rhetorische Frage (1922)
128. „Die Mühle. Eine Kosmee“ Roman von Beß Brenk
Kalischer (1922)
129. [Wie denken Sie über Gerhart Hauptmann?] (1922)
130. Ist Mynona Pornograph? Rhetorische Frage an
Herrn Professor Brunner (1922)
131. Kant als Magier (1922)
132. „Die Rutschbahn“. Das Buch vom Abenteurer,
herausgegeben von Ignaz Ježower (1922)
133. Philosophie der Gegenwart. Diagnostisch-
prognostische Kritik (1923)
134. Prismatische Malerei als Frucht der Goetheschen
Farbenlehre (1923)
135. Kant für Kinder (1923)
136. Dr. Levy-Suhl: „Die hypnotische Heilweise und ihre
Technik“ (1923)
137. „Goethes Relativitätstheorie der Farbe“ (Ernst
Barthel; 1924)
138. Samuel Lublinski. Ein Weckruf (1924)
139. Vorwort zu „Wie durch ein Prisma“ (1924)
140. Ludwig Goldschmidt: „Gegen Einsteins Metaphysik,
eine kritische Befreiung“ (1925)
141. Albert Einstein endgültig widerlegt. Ernst Marcus
gegen die spezielle Relativitätstheorie (1925)
142. Wer ist Robert Kraft? Etwas vom Schmökern (1926)
143. Graf Hermann Keyserling (1926)
144. Kurd Laßwitz: „Auf zwei Planeten“ (1926)



145. Aus den Tiefen des Erkennens. Zum 70. Geburtstag
des Philosophen Ernst Marcus am 3. September (1926).
146. Ernst Marcus. Zum 70. Geburtstag des Essener
Philosophen (1926)
147. Ernst Cassirers Kant (1926)
148. Der Zusammenbruch der Wissenschaft.
Bemerkungen zu Hugo Dinglers Buch (1926)
149. [Äußerung zu Felix Halle: „Anklage gegen Justiz
und Polizei“] (1926)
150. Der Philosoph Ernst Marcus (zu Hellmuth
Falkenberg; 1927)
151. Achtung! Hier das „Wesen der Welt“! Voranzeige
(Heinrich Hellmund; 1927)
152. Die Todesstrafe (1927)
153. „Buddha und Dionysos“ Zu Kurt Walter
Goldschmidts 50. Geburtstag (1927)
154. Ernst Marcus. Zum 70. Geburtstag (1927)
155. Atma Schopenhauer (1927)
156. Hugo Ball: „Die Flucht aus der Zeit“ (1927)
157. Kants Zeit- und Raumlehre. Ernst Marcus’ neues
Werk (1928)
158. Die Welt als Spannung und Rhythmus. Ein neues
Buch von Ernst Barthel (1928)
159. Der Philosoph Ernst Marcus f. Ein Nachruf (1928)
160. Ignaz Ježower: „Das Buch der Träume“ (1928)
161. Albert Einstein und Immanuel Kant (1929)
162. Moderne Sophistik (1929)
163. „Goethes Farbenlehre“, hg. u. eingeleitet v. Hans
Wohlbold (1929)
164. Ernst Marcus’ philosophischer Nachlaß (1930)



165. Gedanken zur ethischen Logik. Von Ernst Marcus
(1931)
166. Moderner Sieg der Goetheschen Farbenlehre
(1931)
167. Marcus contra Reichenbach (1931)
168. Danksagung (1931)
169. „Zur Grundlegung einer Synthese des Daseins“ Aus
dem Nachlaß von A. D. Gurewitsch (1931)
170. Ernst Barthel: „Kosmologische Briefe, eine neue
Lehre vom Weltall“ (1931)
171. Alfred Kubin (1931)
172. Ernst Barthel: „Vorstellung und Denken“ (1932)
173. Warum verwarf der Farbenlehrer Goethe die
Farbenlehre des Goetheaners Schopenhauer? (1932)
174. „Freitod“ (1932)
175. Über die Unsterblichkeit. Ein Gespräch zwischen
einem Empiristen und dem verstorbenen Alt-Kantianer
Ernst Marcus (1933)
176. Das Ich und sein Ziel (1933)
177. Menschheit (zu Alfred Döblin; 1933)
178. An die Redaktion des „Pariser Tageblatt“ (zu Georg
Bernhard; 1934)
179. An die Redaktion des „Pariser Tageblatt“ (zu Ignaz
Zollschan; 1935)
180. Spenglers Tod (1936)
181. Der posthume Kant (1936)...
182. Offener Brief an Karel Capek (1937)
183. Kant und Diktatur (1938)
184. Das Wunder der Selbstverständlichkeit (1945)
185. Jean-Paul Sartres Existentialismus (1946)



Zur Auswahl und zur Textgestaltung
Nachweise und Anmerkungen
Liste der nach den Typoskripten geänderten Titel
Verzeichnis der Abbildungen
Literaturverzeichnis und Abkürzungen
Namenverzeichnis
Sachverzeichnis



Georg Simmel: „Kant und Goethe“ Zur
Geschichte der modernen

Weltanschauung
(1918)

Auf Eckermanns Frage, welchen neueren Philosophen
Goethe für den vorzüglichsten halte, antwortet Goethe:
„Kant ist der vorzüglichste, ohne allen Zweifel. Er ist auch
derjenige, dessen Lehre sich fortwirkend erwiesen hat, und
die in unsere deutsche Kultur am tiefsten eingedrungen ist.“
Andererseits war Goethe, nach seinem eigenen Geständnis,
der Philosophie, zumal der Kantschen gegenüber, „Hurone“,
also Wilder. Goethe ist Künstler, Kant Denker, Logiker. Das
widerspricht sich nicht, es kann zu fruchtbarer gegenseitiger
Einwirkung führen; es deckt sich aber nie. Simmels schöner
Versuch, das Werden der modernen Weltanschauung an
diesen höchsten Repräsentanten der Philosophie und der
Kunst zu veranschaulichen, zeigt denn auch durchweg diese
Verschiedenheit bei und trotz aller Übereinstimmung.

Unmöglich ist man ein echter Philosoph oder ein echter
Künstler, wenn man das schöpferische Prinzip des
Weltganzen nicht im eigenen Herzen hegt: aber nur, um es
zu äußern - und hierin ist ein Goethe vor einem Kant
unvergleichlich bevorzugt. Zur Äußerung gehört
unterscheidende Urteilskraft. Kant, als philosophischer
Denker, kann sie aufs schärfste ausüben, so daß er jene
schöpferische Einheit begrifflich streng zergliedert, ohne die
getrennten Bestandteile ebenso innig wieder zu vereinigen.
Goethe aber äußert, indem er lebendig-sinnlich
unterscheidet, jene ursprüngliche Einheit in lauter Symbolen



und hat vor dem reinen Denker Kant die farbige
Anschaulichkeit voraus.

Der Denker ist im ausgezeichnetsten Sinne subjektiv: Kant
sucht im Geiste die Grundbedingungen der gesamten
natürlichen Gegenständlichkeit auf; ein Künstler aber, gleich
Goethe, mit naiver Rücksichtslosigkeit objektiv: er ist im
Objekte, in der Natur, so zu Hause, wie sie Kant immer erst
als eine mühselig zu erforschende Fremde erschien.

Ist so der Künstler ein reicheres, bunteres, voller
lebendiges Wesen; ist er das Ideal des bloßen Denkers: so
ist dafür der Denker, obgleich der meistens philosophisch
naive („huronische“) Künstler sich nicht darum bekümmert,
der heimliche Erzeuger dieses Ideals, dieses bunten Lebens,
welches hinterher seinen philosophischen Ursprung vergißt,
verkennt oder gar verleugnet. Aber auch der Philosoph
scheut vor dem, was ihn freuen sollte, der sinnlichen Fülle,
die er unwillkürlich heraufbeschworen hat, wohl ängstlich
zurück. So ist es zu erklären, daß Kant sich in dem Huronen
Goethe schwerlich wiederentdeckte; und daß Goethe bei
Kant niemals ordentlich wohl wurde, so gern er sich auch
vielfach von ihm angesprochen fühlte.

Zweifellos hat Simmel Recht, wenn er das Resultat zieht:
„Für die Weltanschauung der jetzt wohl abgeschlossenen
Geistesperiode bleibt der Besitz, den wir an den Parteien
haben, an die Formel gebunden: Kant oder Goethe! Die
kommende Epoche aber wird vielleicht im Zeichen von Kant
und Goethe stehen, jede flaue Vermittlung zwischen ihnen
ablehnend, ihre begrifflichen Gegensätze nicht
‘versöhnend’, aber sie durch die Tatsache ihres
Erlebtwerdens verneinend.“

Allein dieses „Kant und Goethe“ möchten wir nicht so
verstehen wie zwei Pole, wie Ein- und Ausatmung, wie einen
Rhythmus des Lebens, sondern lieber wie Mittelpunkt und
Umkreis. Kant ist ein geistiger Mittelpunkt, welcher sich
unsägliche Mühe mit seinem Umkreis gibt, diesen nur halb
natürlich, halb übernatürlich herausbringt; ein Subjekt, von



dem das Objekt mehr bedeutet als wirklich erschaffen wird.
Goethe ist der reinste natürliche Umkreis genial zu eigen; er
äußert sich harmonisch reich, aber aus einem Geiste, einem
Innern, einem Logos, dessen Geheimnis er nicht
philosophisch aufzuhellen vermag. Kant besinnt sich
schärfer auf das Subjekt, Goethe klarer auf das Objekt.
Eigentlich rührt dies davon her, daß das Kantsche Subjekt
zwar vernünftiger, aber nicht so schöpferisch lebendig wie
das Goethesche ist, welches dafür viel naiver und blinder
verfährt. Die Sonne des Kantschen Geistes ist heller und
kalt, die Sonne Goethes bunter, aber warm. Diese
gegenseitigen Vorzüge und Fehler verlangen nach einem
Ausgleich, welchen nur die Kultivierung des eigenen
Subjektes ergeben kann: Das künstlerische, schöpferische
Subjekt höre auf, das Kantsche, das logische, vernünftige
Licht zu scheuen! Es muß gelingen, ohne Einbuße an
Lebendigkeit, die Helligkeit des schöpferischen Innern mit
dessen Glut zu vereinen. Ja, man darf bezweifeln, ob ein
Selbst, welchem gleichsam mit Willen die kalte Vernunft
fehlt, trotz aller brünstigen Wärme, bereits volles, ganzes
Leben habe. An Stelle des rein denkerischen oder des rein
künstlerischen Subjektes trete das „dionysische“, worin
Finsternis und Licht sich gatten. Zu diesem fehlte Kant fast
noch alles: er hatte nur Licht, welches die Finsternis scheute
und das Wesen der Dinge im Dunkel beließ. Goethe aber
fehlt zum echten vollen Subjekte nichts als jenes erste und
letzte logische Licht; er litt an einem Reste von Lichtscheu.
Er gleicht einem fast reinen Lichte und einer fast
aufgehellten Finsternis; während bei Kant ein ganz reines
Licht ohne farbige Übergänge in einer vollkommenen,
obzwar heiligen Finsternis brennt.

Moderne Künstler werden wohl daran tun, wenn sie sich
zwingen, Kant zu erfahren, indem sie dessen Thronerben,
den Philosophen Ernst Marcus studieren, besonders dessen
klassische Einführung in die Philosophie: „Kants



Weltgebäude“ und die geniale Monographie: „Das Problem
der exzentrischen Empfindung und seine Lösung.“



Hans Blüher: „Die Rolle der Erotik in der
männlichen Gesellschaft“

(1918)

Der Erkennende scheut bekanntlich nicht das schmutzige,
sondern das seichte Wasser. Blühers Werk ist keine Lektüre
für Mucker, d. h. für Leute, die den bösen Blick für alles
haben, was mit der Geschlechtlichkeit zusammenhängt.
Auch die Gegner der sogen. Psychoanalyse, deren Schulen,
seit der Begründung durch Freud, im Geschlechtlichen das
Urmotiv aller menschlichen Beziehungen sehen und es aus
den Verstecken der Seele mit Detektivraffinement
aufzustöbern verstehen, können nicht leugnen, daß es in
den menschlichen Verhältnissen, wenn nicht die wichtigste,
so doch eine der wichtigsten Rollen spielt.

Blüher stellt die folgende Grundbehauptung auf: „Außer
dem Gesellungsprinzip der Familie, das aus der Quelle des
mann-weiblichen Eros gespeist wird, wirkt im
Menschengeschlecht noch ein zweites, die ‚männliche
Gesellschaft‘, die ihr Dasein dem mann-männlichen Eros
verdankt, und sich in den Männerbünden auswirkt. Das
zwanghafte Gegeneinanderwirken beider bringt den
Menschen zum Staat. Blühers Sprache ist von
unmißverständlicher Deutlichkeit, frisch, lebendig und
anschaulich, so daß man dem Gang und Flug seiner
Gedanken gern folgt. Jene These verlangt ihren Beweis, und
Blüher hat die erforderlichen Luchsaugen für alle nur
erdenklichen Bestätigungen seiner Theorie:

Zunächst unterscheidet er die Herde vom Staat.
Herdenbildung beruht auf ergründbarer Nützlichkeit. Aber



der Staat „verbindet den Wesenskern des Einzelnen in
irgendeiner Art mit dem Wesenskern der Gattung“. Die
Herde ist für den Einzelnen von Nutzen. Der Staat
verpflichtet den Einzelnen gesetzlich-ethisch; nicht im Sinne
des Gemeinwohls: „Das ethische Wesen des Menschen ist
vielmehr gerichtet auf die Steigerung des Gattungstypus,
und diese macht stets den Weg vom schöpferischen und
überlegenenen Manne zum Volk“.

Blüher untersucht, wie die Natur es anstellt, von der
Herde zum Staat zu gelangen. Gewisse Insekten, z. B.
Bienen und Ameisen, und menschliche Säugetiere gesellen
sich nicht herdenweise, sondern staatlich; und „überall, wo
die Natur ein wirklich staatenbildendes Wesen durchgesetzt
hat, konnte sie das nur dadurch erreichen, daß sie die
Alleinherrschaft des Familientums samt der mann-
weiblichen Sexualstrebung überhaupt durchbrach“. Im
Bienenstaate ist dieses ja physiologisch nachweisbar. Das
einzelne Wesen wird so „davon abgebracht, sich selbst zum
Maß aller Dinge zu machen“. Der menschliche Staat hat
seinen negativen Pol zwar in der Familie, den positiven aber
in der männlichen Gesellschaft. Die Herde kennt noch keine
Familie, deren Wesen darauf beruht, daß der ungehemmten
Geschlechtsgemeinschaft Grenzen gezogen sind. Auf dem
Gebiete der Ehe ist eine Revolution so nötig wie möglich
„durch einen großen schöpferischen Akt des Eros selbst“.
Soll aus der, mindestens für bedeutende Männer,
ungenügenden Form der Einehe die Mehrehe werden, so
muß diese Sakrament sein, Hingabe, Opfer, Dienst am Werk
verlangen. So etwas ist „durchaus eine Angelegenheit der
Gnade und läßt sich nicht machen“.

Die Männerbünde stammen aus der mann-männlichen
Sexualität: „ein großer Eros, der im tiefsten Untergrunde des
menschlichen Staatstumes rauscht“. Diese Art Bund ist kein
bloßer rationaler Zweckverband, welchem ja auch Frauen
angehören könnten; der echte Männerbund hat ein
unbegreifliches Mysterium zu seinem Kern, die männliche



Gesellschaft, deren Eros die mehr oder minder erosfremden
Schichten des Bundes um sich kristallisiert. Bisher gilt der
dem Manne verfallene Mann als krankhaft anormal.
Krankhaft wäre aber nach Blüher nur der typische
Weiberverächter. Hingegen beruht der Staat vornehmlich
auf dem mann-männlichen Manne, der aber daneben sehr
wohl fortpflanzungsfreudig sein kann. Die an sich
schrankenlose Gewalt der Geschlechtlichkeit unterliegt
einem Schamund Angstgefühl, wird mit Verboten bedroht
und steht unter diesem Verdrängungsdruck noch ganz
besonders in ihrer mann-männlichen Form: „Die männliche
Gesellschaft ist daher ein soziologisches Gebilde mit
verkappter und meist vollständig unkenntlich gemachter
Sexualität“. In dieser Hinsicht ist Blüher ein äußerst
spürscharfer „Männerkenner“: „Der Mann ist eine
Doppelnatur; sein Leben kreist wie das einer Ellipse um zwei
Brennpunkte, Eros und Logos, und der Eros ist noch einmal
geteilt in Familie und Männerbund. Er ist das gewaltigere
der beiden Geschlechter und hat immerhin die menschliche
Geschichte auf dem Gewissen“. Durch den
Verdrängungsdruck erkrankt natürlich der an sich
ursprüngliche und sogar hervorragend wichtige mann-
männliche Mann, ja, er kann zum Mucker entarten. „So
pendelt menschliches Leben zwischen den beiden
soziologischen Polen, Familie und Männerbund.“

Aus dem überlegenen Wesen des schöpferischen Mannes
und nicht etwa aus reiner Vernunft und freiem Willen quillt
der innerste Gehalt unserer Handlungen. Aus dieser Einsicht
in das Wesen des Männerbundes erwächst eine Lehre von
der Herrschaft im Staate. „Wer Herrschaft und Macht durch
Verwaltung ersetzen will, verkennt das Wesen des
menschlichen Staatstumes und benutzt, ohne es zu wissen,
eine Herdentheorie“ ... „Ene Zeit ist um so flacher und
trockener, je mehr die Zweckverbände herrschen: die
Aktiengesellschaft, die Syndikate und die Büreaukratie; um
so leichtfertiger, je mehr sie die Herrschaft der Frau duldet;



um so tiefgründiger und stärker, je mehr die Herrschaft in
den Händen des Männerbundes und des Königtums liegt.“

Wir entnehmen diese Feststellungen Blühers kleiner
Einführung in das Hauptwerk („Familie und Männerbund“,
Der Neue Geist, Verlag, Leipzig, 1918).

Blühers Denken operiert mit den Gegensätzen von: Herde
und Staat; Eros und Logos; Familie und Männergesellschaft;
Gemeinwohl und Ethik; Schrankenlose und eheliche
Geschlechtlichkeit; weibmännlich und mann-männlich;
Zweckverband und Männerbund; Verwaltung und
Herrschaft; freier Wille und Gnade; Vernunft und Mysterium;
Verwalter und König: - im Grunde genommen die
geschlechtliche Polarität zwischen Mann und Weib, dieselbe,
welche sich offenbart in den Gegensätzen von Licht und
Finsternis, Ein- und Ausatmung, Abstoßung und Anziehung,
Säuren und Alkalien, Dur und Moll, Stark und Schwach, Plus
und Minus. Magnetismus und Elektrizität zeigen diese
Polarität, und Unterschied überhaupt ist das Merkmal der
Welt. Aber wenn der Krieg der Gegensätze der Vater der
Dinge ist, so ist ihr völliger Frieden, ihre schöpferische
Identität, der Entspringungsquell, der die getrennten Ströme
der Zwietracht dem Meer ihrer Eintracht zuleitet. Auf dieses
Meer will unser Ethos hinaus. Eine Wertübersteigerung des
männlichen Pols gefährdet dieses Ethos. Das schöpferische
Prinzip ist kein Mann, kein Extrem und Pol. Es ist ein
Mysterium, dessen vornehmste Eigenschaft die Intelligenz,
also Logik ist. Seine Vernunft beschäftigt sich mit dem ewig
niemals gänzlich aufhellbaren Mysterium jener Polarität des
Männlichen und Weiblichen. Der Schöpfer residiert in
Utopien des eigenen innersten Innern, dem die Pole
gleichmäßig untertan sind. Der Mann ist stärker, lichter, ein
Plus; das Weib schwächer, dunkler, ein Minus: beider
schöpferisches Prinzip aber ist frei von allem Unterschiede,
allem Gegensatz.

Blüher ist ein bewundernswerter, belehrender, ehrlicher,
unschuldig kühner Kennzeichner dieses Gegensatzes, zumal



des männlichen Pols. Möge er den tiefen und scharfen Blick,
den er für die Bedeutung des geschlechtlichen Gegensatzes
hat, auch für die schöpferische Identität der Pole gewinnen,
damit er der Gefahr, die Polarität zu überspannen und,
durch sinnliche Evidenz verführt, das männliche mit dem
schöpferischen Prinzip zu verwechseln, entgehe.



„Sokrates der Idiot“
(1918)

Wehe dem, warnt einmal Nietzsche, der nicht über seiner
Bewunderung eine Höhe hat, von der aus er das
Bewunderte verachtet. Von den Schlegeln verlangte Goethe,
sie sollten den Euripides nur auf den Knien verachten; das
ist aber weniger bequem.

Verächter des weisen Sokrates gab es von jeher unter
allen denen, welche Instinkte, Sinne, Intuition und, um mit
dem gefeierten W. Rathenau zu dichten, den „blutwarmen
Schoß der Empfindung“ inniger lieben als die vernünftige
Beherrschung dieser gewiß kostbaren Lebenstriebe. Aber da
die quellfrische Lebendigkeit einstweilen populärer bleibt als
ihre vernünftige Regierung, so haben die munteren Herren
ihr ebenso leichtes wie lustiges Spiel, und der blutwarme
Schoß steckt seinen nüchternen Kopf in die Gummizelle.

Nach Moszkowski liegt es in der Absicht Platons, den
Sokrates als Narren hinzustellen, und nicht etwa als
shakespearischen. Das allzu kurzweilige Büchlein idiotisiert
den Sokrates vor allem seiner „Beweiselei“ wegen; wobei es
komisch berührt, daß Moszkowski diesen Beweiseler ebenso
beweiswütig widerlegt. In Platons intellektualen
Dialogtragödien siegt in der Person des Sokrates die Idee
des Wahren, Guten, Schönen über die sinnlich vulgären
„Evidenzen“ seiner weltklugen Gegner; nur eine perverse
Interpretation kann das verkennen. Man mag es bedauern,
daß der göttliche Platon das Opfer des Sokrates und die
„Brücke zum Kreuz“ geworden ist; aber man darf deshalb
den Platon nicht lieber ins lustige Einverständnis ziehen
wollen. Platon ist nicht so witzig wie Moszkowski, und seine



Dialoge keine so lustigen Blätter. Nach Moszkowski soll
Platon „ganz genau gewußt“ haben, „daß Sokrates ein
Denkstümper war“. Welch zynischer Dolmetsch! Platon
„mogelte“ vielleicht, um seinen Sokrates als gut und
idiotisch hinzustellen? War er doch mit diesem gütigen
Idioten wunderlicherweise so sehr befreundet: „Die
Triebkräfte der Seele orientieren sich nicht nach
Denkgesetzen.“ So? Sie orientieren sich gewiß nicht leicht,
aber im Falle ihrer Orientierung doch wohl nur nach
Denkgesetzen – nach was denn sonst? Und gerade hier
liebte die Vernunft die Vernunft.

Wer sieht nicht auf der Stelle, wieviel Moszkowski
Nietzschen verdankt; nur Moszkowski will es nicht sehen. An
einem Scharfrichter erfreut Höflichkeit. Roheit ist hier
verdächtig: so unedel behandelt man ein Opfer, das man
heimlich achtet; man rächt sich gern an einer dunkel
gefühlten Überlegenheit. Man rächt sich an einer
unbequemen Idealität. Es ist ein schlimmes Verhängnis, daß
Nietzsche vergaß: Dionysos ist vor allem Logiker, d. h.
Kantianer, Intelligenz, Vernunft, Idee, nicht nur Traum und
Rausch, sondern Beherrscher des Lebens durch höchste
Vernunft, nüchterner Bezwinger seiner Trunkenheit; kein
Naturbursch.

Sie verlachen mit Wieland wiehernd die Polarität von
„Stirb und werde!“, welche Sokrates im Phädon entwickelt.
Goethes

„Lange hab ich mich gesträubt,
Endlich geb ich nach –
Wenn der alte Mensch zerstäubt,
Wird der neue wach“,

lacht siegreicher. Nach Ihnen ist Sokrates der „Kasperle“,
welchen Platon klaren Bewußtseins mit der Unsterblichkeit
eines Heros umkleidete. In dieser Art Jiujitsu sind die
herrlichsten Verrenkungen möglich. Analog wären Faust und



Hamlet mit Tiefsinn ironisch verbrämte Hanswürste, und
Judas könnte über den Heiland ähnlich triumphieren wie die
Sophisten über den Sokrates. In dieser umwerterischen
Region bleibt jede Größe jedem Beleuchtungswechsel
ausgesetzt; es sei ja alles nur Perspektive, relativ,
unfeststellbar; alle beweisenden Feststeller seien hübsche
Esel – ergo Sokrates. Sprache im Munde von
Sprachverächtern, Ergo’s im Munde von Sophisten,
Philosophen mit kopflosen, aber blutwarmen Rümpfen,
Nietzsche widerlegende Theologen! Mit anderen Worten:
Moszkowski, Mauthner, Scheler, Schleich, Rathenau,
Spengler u. a., geistreich amüsante moderne Sophisten und
begabte Dummköpfe. Und auch heute gibt es den weisesten
Sokrates, der ihnen mit der Wahrheitsfackel Kants in
Händen heimleuchtet: Ernst Marcus, der präziseste
Reallogiker der Gegenwart. Moszkowskis Umwertung ist eine
Spiegelfechterei. Er läßt kinematoskopisch auf das Antlitz
des Sokrates die Züge eines Idioten fallen und ist der
smarte Filmregisseur dieses Verwandlungszaubers. Aus
Sokrates macht er den nackten Kaiser, den die Leute aus
Respekt in seinem Ornate sähen, bis ein enfant ihm terrible
wird. Aber längst nicht mehr der sokratische Idealist,
sondern jene genannten Sophisten scheinen heute so
kaiserlich orniert, und das Kind, welches ihre Blöße dem
öffentlichen Gelächter preisgibt, ist wohl noch nicht
geboren. Moszkowski bekommt es fertig, Sokrates, den
Ahnherrn aller Logik, und besonders ethischen Logik, zum
Ahnherrn der Okkultisten und Obskuranten zu machen!!! Es
gibt Gehirne, die gelähmt sind, wenn es gilt, auf einer Orgel
Bach und nicht „Puppchen, du bist mein Augenstern“ zu
spielen. Der einzige Sokrates, der dem knalligen
Augenschein der bloßen Wirklichkeitler, Geldler und
Fleischler nicht erliegt, soll Idiot sein. Denn der absolut feste
Standpunkt erscheint diesen mit allen Maßstäben
jonglierenden Pfiffikussen mit Recht eselhaft, weil sie ihn auf
eselhafte Art in der Welt der Sinne suchen und diese Suche



vergeblich finden. Sokrates aber verweist diese noch so
geistreichen Äußerlinge auf die Selbsterkenntnis, in der sie
größere Idioten sind als er dort draußen. Idiotisch ist nicht
der der Welt überlegene Idealist, sondern sein Erbfehler,
vermöge dessen er diese Welt hier, statt sie zu bewältigen,
überfliegt und, statt seine schöpferische Kraft am stumpfen
Widerstande dieser Welt hier zu betätigen, sich über sie
hinaus in ein erphantasiertes Jenseits schwindelt. Ist dieses
nun idiotisch, so sind die puren Wirklichkeitler, welche, flach
nach außen gerichtet, ihre eigene Idealität vergessen, weit
unedlere Narren.

„Das Naturgesetz“, behauptet Moszkowski, „statuiert
durchweg das Recht des Stärkeren.“ So so? Bitte studieren
Sie Kant und Marcus, Ignorant, damit Sie die Idiotie
verlernen, in der Natur moralische Gesetze zu statuieren;
pfui daß dich! Der platonische Sokrates ist kein Idiot,
sondern ein Kind, der A-B-C-Schütz der selben Meisterschaft,
welche heute in Marcus auf ihren Gipfel gelangt ist. Möge
man doch endlich spüren, daß die hart im Raum einander
stoßenden Dinge leicht beieinander wohnende Gedanken
zwar nicht sind, aber daß jene schließlich nur diesen
gehorchen. Die blutwarmen Schöße der Empfindung werden
wohl daran tun, sich auf ihre nüchtern kaltblütigen Häupter
zu besinnen, bevor sie die eigene Idiotie als sokratische
ausgebären. Daß die platonisch-sokratisch-christliche Idee
nicht länger feig vor der sonst idiotischen Wirklichkeit in
jenseitige Bereiche fliehe, sondern sich logisch und kühn
durchaus verweltliche, ist ultima ratio. Denn rascher
vielleicht, als sie ahnt, steht die Menschheit vor der Wahl
zwischen Vertierung oder Vernunft.



Kant und die Freiheit Nach Ernst Marcus
(1919)

Was Freiheit sei, versteht man am leichtesten aus deren
Beeinträchtigungen. Das aber, was da beeinträchtigt wird,
ist ein Wesen, welches so selbstverständlich wie wunderbar
erscheint; es ist der Wille. Nach der Freiheit des Willens zu
fragen, ist eigentlich überflüssig; denn wenn es überhaupt
so etwas wie Willen gibt, so ist er seinem Wesen nach die
Freiheit selber, sonst ist er eben kein Wille, sondern irgend
eine leblose Mechanik. Der freie Wille ist eine unleugbar
derbe Tatsache des Bewußtseins. Ja, wie könnte man nach
Freiheit überhaupt fragen, wenn wir nicht echte Freiheit von
scheinbarer unterschieden. Während ich mich nämlich in
meinem Selbstbewußtsein als frei empfinde, stelle ich mich
in der Natur, im Lauf des Geschehens als vollkommen
unfrei, als notwendiges Produkt der Vergangenheit dar. Ich
gerate in den altberühmten Zweifel, ob meine Freiheit dem
Schicksal unterliege oder ihm überlegen sei. Die Freiheit
meines Willens scheint vom Naturlaufe mit Vernichtung
bedroht.

Wenn nur nicht das Bewußtsein meiner Freiheit ebenso alt
wäre wie das mechanische Schicksal. Mit andern Worten: ich
kann mir alles Mögliche entstanden denken, nur nicht das
Bewußtsein, den ebenbürtigen Zeugen des
Naturgeschehens. Daß das Bewußtsein, also auch das
Freibewußtsein, nur die Wirkung des ursächlichen
Geschehens sei, ist ein Schein. Ohne mein Bewußtsein gibt
es für mich auch kein Geschehen; beides entsteht
zusammen, nicht aber jenes aus diesem; sie haben gleichen
Rang. Das Schicksal ist Gegenstand meines Bewußtseins,



nicht dessen Ursache. Woraus beide auf einmal entstanden
seien, ist eine ganz andere Frage. Ohne vorausgesetztes
Freibewußtsein würde kein Schicksal einen Kontrast dazu
machen können, und sogar der Zweifel an der Freiheit setzt
die Freiheit voraus. Obendrein bedient sich mein freier Wille
des Schicksals, des äußeren Geschehens; wir überblicken
die Zukunft und unterwerfen uns der Natur. Jedoch sind wir
ihr damit noch nicht eigentlich überlegen. Sondern insofern
unser freier Wille eine der Natur ebenbürtige Macht ist,
gehört er immerhin noch zu ihr. Zwar ist er nicht
unternatürlich, aber deshalb noch nicht gleich übernatürlich
– und dieses müßte die echte Freiheit allerdings sein; es
genügt nicht, daß sie nur Natur sei. Die natürliche Freiheit
des Willens wäre nur die subjektive Seite des objektiven
Schicksals, nur ein anderes Schicksal, und beider Räder
griffen zum Gesamtschicksal ineinander. Wem aber ereignet
sich dieses? Das ist die eigentliche Rätselfrage nach der
naturüberlegenen Freiheit des Willens. Die naturüberlegene
Freiheit des Willens ist in seiner natürlichen so geheimnisvoll
verborgen, daß sie von Alters her zwar geahnt, gefühlt,
gestammelt, aber von Immanuel Kant erst eigentlich
entdeckt und mit wissenschaftlicher Gründlichkeit ans Licht
gestellt worden ist.

Wenn die Bibel den Willen als unfrei erklärt: „Und stehet in
Niemandes Macht, wie er wandele oder seinen Gang richte“
(Jeremias); so meint sie den nur natürlichen Willen.
Überhaupt gibt es vor den alten Griechen noch keine
Ansätze zum System der Wissenschaft. Insbesondere der
wissenschaftlichen Ergründung des Freiheitsproblems
gegenüber sind die Alten noch unkritisch naiv. Aristoteles
unterscheidet die Willkür von der Notwendigkeit, bekommt
aber damit das eigentliche Problem noch gar nicht zu
Gesicht. Auch Cicero beruhigt sich voreilig mit der
natürlichen Freiheit des Willens, die er dem Schicksal
entgegensetzt. Die christlichen Denker wahren das
Interesse der Kirche, indem sie bemüht sind, dem



menschlichen Willen, trotzdem er von Gott erschaffen ist,
die Wahlfreiheit zwischen Gut und Böse zu lassen, weil ja
sonst Gott selber zum Urheber der Sünde werden müßte.
Mit dieser Verlegenheit quält sich zumal der Kirchenvater
Augustin. Es ist eine Verlegenheit, welche bis dicht in die
Tage vor Kant reicht. Hume, in der Erkenntnistheorie der
unmittelbare Vorgänger Kants, macht Gott für die Schuld
des Menschen verantwortlich: „Denn wie ein Mann, der eine
Mine anzündet, für alle Folgen hiervon verantwortlich ist,
der Schwefelfaden mag lang oder kurz gewesen sein;
ebenso ist überall, wo eine ununterbrochene Verkettung
notwendig wirkender Ursachen feststeht, das Wesen, es sei
endlich oder unendlich, welches die erste bewirkt, auch der
Urheber aller übrigen.“ Die besonnensten Philosophen, von
Hobbes bis Spinoza und Hume, sehen deutlich ein, daß der
Wille niemals in dem Sinne frei sein könne, daß er ohne ein
zureichendes Motiv handelte. Das wäre aber auch ein
Mißverständnis der Freiheit, welches denn auch, wie so viele
Mißverständnisse, historisch eine große Rolle spielt. Der
freie Wille steht nicht etwa zum bestimmten in Widerstreit,
sondern seine passive Bestimmtheit zur aktiven. Freiheit
bedeutet Aktivität. Brennend und zur Entscheidung durch
Kant drängend wurde der Kampf um Freiheit im 18.
Jahrhundert. Voltaire schleuderte seinen Blitz gegen die
kirchliche Knechtung des Willens, und Rousseau, dessen
Emile stark auf Kant einwirkte, suchte den Willen von aller
Gezwungenheit und Verkünstelung zur Natur
zurückzuerlösen. Sowohl Rousseau wie Kant dringen
gegenüber einer flachen Verstandesaufklärung, in der die
materialistische Sinnenfälligkeit triumphierte, auf die
Ursprünglichkeit des innersten Gemüts. Sie heben beide das
superkluge Wissen um die innersten Gründe des Daseins
auf. Rousseau tut dieses in einer mehr schwärmerischen
Manier, indem er sich an der nackten Natur berauscht; Kant
aber philosophisch vernünftig, indem er das Mysterium des



Gemüts, die Freiheit, wissenschaftlich nüchtern und streng
begründet.

Vor Kant erledigte man das Problem der Freiheit wie alle
anderen philosophischen Probleme naiv oder zweiflerisch:
man vertraute dem eigenen Geiste blindlings oder
mißtraute ihm nicht weniger blind. Kant unternimmt, bevor
er zur Lösung der Probleme schreitet, eine Selbstprüfung
des Geistes und kommt zu der erstaunlichen Entdeckung,
daß der auffassende Geist der Natur, welche dort draußen in
anscheinender Unabhängigkeit vor ihm schwebt, durch und
durch seinen eigenen Charakter aufdrückt. So gehören nicht
nur die Gesetze der Natur, sondern auch der unendliche
Raum und die unaufhörliche Zeit dem eigenen Geiste an,
der demnach, wo er die Dinge selber wahrzunehmen wähnt,
nur deren Erscheinungen in seiner Auffassung erfährt.
Bisher hatte sich der Geist, vertrauensselig oder
argwöhnisch, d. h. dogmatisch oder skeptisch, um die Dinge
gedreht: die Sonne des Geistes bewegte sich um die Erde
der Dinge. Kant bewirkt den kopernikanischen Umschwung:
die Sonne des Geistes steht still und wird zum Zentrum und
Schwerpunkt des Systems der Natur. Jedoch, wie wir den
Schein, daß die Sonne sich um die Erde bewege, zwar durch
den Gedanken, aber nicht für die Sinne beseitigen können;
so können wir den Anschein, als ob die Natur der Fixstern,
das Wesen selber, und der Geist nur ihr Trabant wäre, nur in
Gedanken berichtigen. Wir können den richtigen Gedanken
der absoluten Freiheit unseres Geistes, unseres Wesens, den
Gedanken der göttlichen, unsterblichen und freien
Oberhoheit über die gesamte natürlich-sinnliche Welt,
allzumenschlicher Weise nur denken und glauben, aber
nicht anschaulich erfahren.

Allein ein solcher Gedanke, Glaube und Wille, mag ihm
auch die Natur sinnlich widerstreiten, mag er auch
theoretisch nie zu erfahren sein, ist doch praktisch-
moralisch von der durchdringendsten und unentbehrlichsten
Erheblichkeit. Das Reich der Freiheit ist ebenso stark, ja



stärker gewährleistet als das der Natur, welches allerdings
die sonnenklare Anschaulichkeit vor ihm voraus hat, sonst
aber in jedem Moment explodieren kann; während die
dunkle Freiheit unseres innersten Willens und Wesens auf
ein Reich, ein Ideal hinausdeutet, welches ewigen Bestand
verspricht.

Welche Gefahren drohen herauf, wenn der Mensch
vermeint, die Freiheit plump mit Händen greifen zu können.
Wie der naive Mensch sich täuscht, wenn er die Gesetze
seines Verstandes für die Gesetze der Natur der Dinge hält;
wenn er seine eigenen Organe, Raum und Zeit, von draußen
passiv zu empfangen wähnt: so entstehen die
entsetzlichsten Verirrungen, namentlich in der Politik, wenn
man die Freiheit sinnlich unmittelbar als Natur verwirklichen
möchte, der Traum aller radikalen Revolutionäre, das
praktische Gegenstück zur theoretischen Verwechselung der
Auffassungsweise unseres Geistes mit dem Wesen der
Dinge selber. Nein, die ewig revolutionäre Idee Freiheit hat
das Reich der Natur, das Reich der Gesetze, der menschlich-
allzumenschlichen Bedingungen und Notwendigkeiten zu
ihrer Aufgabe, zu ihrem Arbeitsthema: „Das Gesetz nur kann
uns Freiheit geben.“

Laut Kant und dessen klassischem Interpreten Ernst
Marcus bedeutet Freiheit: die unabhängige oder unbedingte
Ursache von Wirkungen sein. Jede andere Ursache ist
wiederum bewirkt, also bedingt. Ein völlig an die Natur
gebundener Geist muß die Freiheit leugnen, befindet sich
dann aber in der Verlegenheit des Eichhörnchens im Rade.
„Es erscheint als widersinnig,“ sagt Ernst Marcus, „eine
endlose Fortsetzung zu denken, während dasjenige fehlt,
was fortgesetzt wird, nämlich der Anfang.“ Solange man die
Zeit nicht als unser Organ entdeckt, sondern sie für ein Ding
hält, ist dieser Widersinn unvertilgbar. Das gesamte Reich
fortgesetzter Bedingungen mit Einschluß der gesamten Zeit
ist aber kein Wesen an sich selber, sondern hängt nur von
einem solchen, also von der Freiheit, einer ursprünglichen



Schöpferkraft ab. Die Natur als solche ist nur Geschöpf,
nicht frei, nicht Schöpfer.

Eine solche schöpferische Ursache kann ich rein logisch
denken, ohne daß ich die Ursachenordnung der Natur damit
verwirre. Aber daraus folgt noch nicht, daß diese
Freiursache wirklich existiert. Es zeigt sich aber, daß unser
eigener Geist, indem er auf Freiheit dringt, indem er diese
Forderung des Unbedingten erhebt, ein solches gänzlich
freies Wesen sein muß. Seine Kraft geht weit über alle bloße
Natur hinaus; und wenn diese Kraft auch finster ist, wenn
unsere Freiheit die Anschaulichkeit der Natur entbehrt, so
übertrifft sie dafür die Natur unendlich an Unabhängigkeit
und schöpferischem Vermögen. Sie geht auf eine
übernatürliche Welt der Ideale und erfaßt wenigstens in der
Idee einen göttlichen Geist, welcher diese Ideale nicht nur
erdenkt, sondern auch sinnlich anschaut und erlebt. Vor
Allem aber ist sie selber, die Kraft unserer eigenen Vernunft,
wirklich frei, unabhängig, unbedingt, wenn sie selbsttätig
handelt. Der vernünftige Wille ist keine mechanische
Naturkraft mehr, obgleich er natürliche Wirkungen
auszuüben vermag. Wie sich das Erkennen auf Gegenstände
bezieht, so bezieht sich der handelnde Wille auf Neigungen,
resp. Abneigungen, auf Begierde und Abscheu: also auf die
gewollte, gefürchtete, erhoffte, geliebte und gehaßte Natur.
Insofern erhält er die Beweggründe seines Handelns nicht
aus sich selber, sondern von der begehrten oder
verabscheuten Natur. Der vernünftige Wille ist, wenn er der
angeboren natürlichen Neigung folgt, zwar gewiß nicht
genötigt, aber darum doch noch nicht eigentlich frei, noch
kein „aus sich rollendes Rad“, sondern nur der Mitarbeiter
(der Koeffizient) der Natur. Wille im Dienste der eigenen
Neigung ist keine nur mechanische Ursache mehr, denn der
überlegende Geist ist die ursprüngliche, ebenbürtige
Mitbedingung der Natur, und der Handelnde so alt wie die
ganze Zeit; erst von ihm aus eröffnet sich die Perspektive
auf Vergangenheit und Zukunft, und die Zeit ist nichts als



ein Organ des Geistes. Tiere folgen ihren Trieben und
Instinkten. Der Mensch, relativ freier, ist nicht dermaßen der
Sklave seiner Natur, d. h. seiner Neigungen; er kann die
einen auf Kosten der anderen bevorzugen und einem
dauernden Glück zu Liebe auf viele flüchtige Genüsse
verzichten; damit kommt er aber von der Neigung
überhaupt noch nicht los. Er erwirbt allmählich praktische
Weisheit, und die kurze Kette, womit das Tier an seine
Begierde gefesselt ist, kann beim Menschen lang und
elastisch werden; eine Kette bleibt es aber trotzdem. Der
handelnde Mensch ist dem Schicksal nicht unterworfen,
aber er beherrscht es erst dann absolut frei, wenn er auch
von seiner Neigung absolut unabhängig ist; wenn er rein aus
sich selber wirkt. Man hält gemeinhin diese Souveränität
des handelnden Willens für unmöglich oder mindestens für
so zweifelhaft, daß man sich seit tausenden von Jahren
darum streitet. Man hält den Willen – es ist das Thema der
Schicksalsdramen und des türkischen Fatalismus – für
unentrinnbar in die Ursächlichkeit der Natur verflochten,
vernichtet ihn damit, ohne es recht zu merken, und leugnet
jede Möglichkeit von Schuld und Verantwortung. Und
allerdings, müßte der Wille unter allen Umständen der
natürlichen Begierde dienstbar sein, so hätte man damit
Recht. Solange der Wille seine Beweggründe nicht aus sich
selber allein, sondern aus der ihm zufällig angeborenen
Natur seiner Neigungen holt, bleibt er dem Schicksal
verhaftet und steigert sich höchstens zum weisesten aller
Tiere.

Auch der freie Wille handelt nicht ohne Beweggrund,
entnimmt ihn aber keinem fremden Zwange, dergleichen
schließlich auch natürliche Neigungen sind, sondern
gänzlich seinem eigenen Wesen. Aber auch sogar das Wie
der Handlungsweise, ihr Mittel muß aus dem reinen Willen
selber entspringen, wenn er frei sein soll. Eine solche
Reinheit des Willens von aller Natur, von sämtlichen
Begierden, welche sich auf die Natur richten, scheint



unglaublich; es scheint keinen anderen Willen zu geben als
den natürlichen, mehr oder minder tierischen. Dennoch, wie
könnte Freiheit die alarmierendste aller Ideen sein, wie
könnte sie nicht nur den Einzelnen, sondern ganze
Völkermassen revolutionieren, bis zur Schwärmerei und zum
Wahnsinn bringen, wenn der Wille nichts wäre als
Naturtrieb, wenn er nicht selbstherrlich, absolut
unabhängig, schöpferisch, original und übernatürlich
handeln könnte. Die Leugner der Willensfreiheit sind recht
eigentlich geistlos. Man soll ihnen aber den mildernden
Umstand zusprechen, daß es weder leicht ist, frei zu sein,
noch leicht ist, die eigene Freiheit so tief- und scharfsinnig
zu entdecken, wie, nach Jahr-Äonen, der einzige Kant. Es ist
nicht einmal leicht, Kant hierin, in seinem Zentralproblem,
zu verstehen. Besänne man sich allgemein auf die Kantische
Lösung, so würde das menschliche Kultur-Niveau gänzlich
über alles Tierische emporgehoben werden.

Der reine freie Wille ist gar keine Naturkraft mehr, weder
mechanisch noch animalisch, sondern rein intelligente
Ursache von Wirkungen. Gewiß ist auch er noch Begierde,
aber schöpferische, nicht mehr gleichsam nachahmende
und auf eine bereits vorhandene Natur angewiesene. Seine
Welt ist erst noch von ihm zu erschaffen und auch das
Mittel, dessen er sich dazu bedient, verdankt er sich selber.
Dieses Mittel ist die reine Form des Gesetzes überhaupt:
Freiheit wirkt nur gesetzlich oder garnicht. Das Gesetz
entstammt nicht der Natur, sondern der Intelligenz. Der
intelligente Wille bringt das Gesetz, nach dem er sich
richten muß, selber hervor. Er gehorcht nicht mehr dem
fremden Gesetz der Natur, der sich auf natürliche Dinge
richtenden Begierden, sondern dem eigenen; und wer dem
eigenen Gesetz gehorcht, ist frei. Bereits alle Naturgesetze
gehören eigentlich der Intelligenz an, welche aber hier nicht
schöpferischer Wille ist, sondern dem fremden Zwange der
Natur unterliegt. Nun aber, praktisch werdend, als
handelnder Wille, vermag sie, der Natur das Gesetz wieder


