




Nick Shepherd 
Aarhus University

Traducción: Cristóbal Gnecco (Universidad del Cauca)  
y Alejandro Haber (Universidad Nacional de Catamarca/CONICET)



© Universidad del Cauca, 2017
© JAS Arqueología, 2017
© Ediciones del Signo, 2017
© Nick Shepherd
© De la traducción: Cristóbal Gnecco y Alejandro Haber

Primera edición: Editorial Universidad del Cauca / 
JAS Arqueología / Ediciones del Signo, febrero de 2017 

Diseño de la Serie: Editorial Universidad del Cauca
Corrección de estilo: José Rodrigo Orozco Papamija
Diagramación: Daían Alexa Muñoz De la Hoz
Diseño de carátula: Emilio Eusse Simmonds
Editor General de Publicaciones: Alfonso Rafael Buelvas Garay 

Editorial Universidad del Cauca
Casa Mosquera Calle 3 No. 5-14 
Popayán, Colombia
Teléfonos: (2) 8209900 Ext 1134 - 1135
editorialuc@unicauca.edu.co

JAS Arqueología
Plaza de Mondariz 6, 12º 4
28029 – Madrid, España

Ediciones del Signo
Aníbal Troilo 942, 5° 11 
Buenos Aires (1197), Argentina

Copy Left: los contenidos de este libro pueden ser reproducidos en todo o 
en parte, siempre y cuando se cite la fuente y se haga con fines académicos 
y no comerciales. 

Impreso en Popayán, Cauca, Colombia. Printed in Colombia

Shepherd, Nick

	 La mano del arqueólogo : Ensayos 2002-2015 / Nick Shepherd ; 
traducido por Cristóbal Gnecco, Alejandro Haber.-- Popayán : Universidad  
del Cauca. Sello Editorial, 2016.

	 243 p. : figuras.

	 Incluye referencias bibliográficas : pp. 209-234, e índice analítico :  
pp. 235-243.

	 ANTROPOLOGÍA CULTURAL. 2. ARQUEOLOGíA - HISTORA.  
3.  ARQUEOLOGÍA - ENSAYOS. I. Título. II. Gnecco, Cristóbal. Trad. III. 
Haber, Alejandro. Trad. IV.  Universidad del Cauca. 

ISBN: 978-958-732-241-5
SCDD 21: 930.1 S548

Hecho el depósito legal que marca el Decreto 460 de 1995
Catalogación en la fuente – Universidad del Cauca. Biblioteca



Contenido

Introducción: en el lado más filoso del palustre  ��������������������������� 9

Arqueología disciplinada: la invención de la prehistoria  
de Sudáfrica  ���������������������������������������������������������������������������������� 11

Producción de conocimiento   ������������������������������������������������������ 11
El Paleolítico en África  ������������������������������������������������������������������ 15
Limpiando las edades de piedra  �������������������������������������������������� 18
Centro y periferia  �������������������������������������������������������������������������� 23
La Sociedad Arqueológica  ������������������������������������������������������������ 28
El Congreso Panafricano y el eclipse de la prehistoria  ��������������� 30

La política de la arqueología en África  ���������������������������������������� 35
Introducción: una nota sobre método  ����������������������������������������� 35
Puntos de referencia  ��������������������������������������������������������������������� 37
Arqueología y colonialismo  ���������������������������������������������������������� 40
Disciplinando la arqueología  �������������������������������������������������������� 43
Arqueología y nacionalismo  ��������������������������������������������������������� 46
Arqueología y apartheid  ��������������������������������������������������������������� 48
La crisis de recursos en la arqueología africana  �������������������������� 50
“Títere cultural en una cuerda”  ���������������������������������������������������� 53
El Congreso Arqueológico Mundial  ��������������������������������������������� 55
Etnoarqueología  ���������������������������������������������������������������������������� 55
El saqueo del pasado  �������������������������������������������������������������������� 57
La arqueología como espectáculo  ������������������������������������������������ 58
Arqueología y desarrollo  �������������������������������������������������������������� 60
Conclusión: centro y periferia  ������������������������������������������������������ 62

Rumbo al sur, deseando el norte: ¿por qué necesitamos,  
con urgencia, una arqueología postcolonial?  ������������������������������ 63

Una entrada del diario  ������������������������������������������������������������������ 63
Norte y sur  ������������������������������������������������������������������������������������� 67
Arqueología y colonialismo  ���������������������������������������������������������� 69
Programa para una arqueología postcolonial  ����������������������������� 71



“Cuando la mano que sostiene el palustre es negra…”:  
prácticas disciplinarias de autorepresentación y el asunto  
de la mano de obra nativa en arqueología  ���������������������������������� 75

Historia secreta  ������������������������������������������������������������������������������ 75
Adam Windwaai  ���������������������������������������������������������������������������� 78
Justus Akeredolu  ��������������������������������������������������������������������������� 82
Trabajo nativo  �������������������������������������������������������������������������������� 89
Producción de conocimiento   ������������������������������������������������������ 94

Arqueología soñando: imaginarios urbanos postapartheid  
y los huesos de los muertos de la calle Prestwich  ���������������������� 97

Seis pies del país  ��������������������������������������������������������������������������� 97
El paso del tiempo en la calle Prestwich  ����������������������������������� 100
Puntos de fractura  ����������������������������������������������������������������������� 111
Una imagen de la ciencia  ����������������������������������������������������������� 116
Lenguajes rivales de interés  �������������������������������������������������������� 119
Imaginarios urbanos postapartheid  �������������������������������������������� 123
En la postcolonia  ������������������������������������������������������������������������� 127

¿Qué pasa con el WAC?  
Arqueología y compromiso en un mundo globalizado  �������������  131

El baile del granero  ��������������������������������������������������������������������� 131
Libertad académica y apartheid  ������������������������������������������������� 133
La arqueología postcolonial postmoderna  �������������������������������� 135
Un salón lleno de abogados  ������������������������������������������������������� 140
Arqueólogos y fronteras  ������������������������������������������������������������� 146
Estados de la abyección y el lugar de la ayuda  ������������������������ 149
Dentro y fuera del WAC  ������������������������������������������������������������� 152
Designar lo indígena  ������������������������������������������������������������������� 155
Arqueología Ltda.  ������������������������������������������������������������������������ 161

La humildad de Sarah Baartman  ������������������������������������������������  163

Recordando y olvidando la cueva Peers  ������������������������������������  169

La mano del arqueólogo. Catástrofe histórica, regímenes  
de cuidado, extirpación, relacionalidad e indisciplina  ��������������  177

Una gran cantidad de imágenes  ������������������������������������������������� 177
Conocimiento, representación  
y catástrofe histórica  ������������������������������������������������������������������� 178



Método en la prehistoria  ������������������������������������������������������������� 181
El archivo, la fotografía y la tumba  �������������������������������������������� 183
Relacionalidad  ����������������������������������������������������������������������������� 185
Actos de indisciplina  ������������������������������������������������������������������� 187

La arqueología y la conquista del tiempo  ���������������������������������  189
La conquista colonial del tiempo y el espacio  �������������������������� 189
La transformación del ser  ����������������������������������������������������������� 192
Ciencia blanca y cuerpos negros  ����������������������������������������������� 196
El conocimiento del pasado a través  
de los restos materiales  ��������������������������������������������������������������� 200
La arqueología devora a los ancestros  ��������������������������������������� 202
Violencia epistémica  ������������������������������������������������������������������� 205

Referencias citadas   ��������������������������������������������������������������������  209

Índice analítico  ���������������������������������������������������������������������������  235



Lista de figuras

Figura 1.	 En una cueva cerca de Tarkastad, en el Cabo Oriental  ���� 24
Figura 2.	 En la playa, noviembre de 1995  ������������������������������������������ 65
Figura 3.	 John Goodwin y Adam Windwaai  �������������������������������������� 77
Figura 4.	 Escena de la excavación en Forest Hall ������������������������������ 80
Figura 5.	 Escena de la excavación en Forest Hall  ����������������������������� 81
Figura 6.	 Escena de la excavación en Forest Hall  ����������������������������� 81
Figura 7.	 Nigeria 1955.  �������������������������������������������������������������������������� 86
Figura 8.	 Nigeria 1955 (posiblemente Justus Akeredolu).  ���������������� 86
Figura 9.	 Nigeria 1955  ��������������������������������������������������������������������������� 87
Figura 10.	 Nigeria 1955  ��������������������������������������������������������������������������� 87
Figura 11.	 The Rockwell: “Sin el polvo de la historia y  

de la mancha de la tierra situada abajo”  �������������������������� 125
Figura 12.	 The Rockwell: “Una mujer reclinada mirando  

desde un tocador rosado brillante”  ����������������������������������� 126
Figura 13.	 La caja de embalaje en la que fueron repatriados  

los restos de Sarah Baartman  �������������������������������������������� 166
Figura 14.	 Bertie Peers con dos esqueletos encontrados  

en la cueva  �������������������������������������������������������������������������� 174
Figura 15.	 Dulcie Peers conoce al Hombre de Fish Hoek  ��������������� 175



9

Introducción:  
en el lado más filoso del palustre

Los ensayos recogidos en esta colección fueron escritos 
entre 2002 y 2015 y cubren una gama de temas que va 

desde las implicaciones sociales y políticas de la práctica 
arqueológica en África hasta la suerte de los compañeros de 
trabajo negros y desde las construcciones sobre patrimonio 
hasta una política contemporánea de la memoria y la 
identidad. También trazan la trayectoria histórica de la ciencia 
de los colonos desde finales del siglo XIX y principios del 
siglo XX hasta el presente postcolonial. Una preocupación 
permanente en todo mi trabajo tiene que ver con asuntos 
de conocimiento y lo que podría denominarse “formas de 
conocimiento”. ¿Cómo la arqueología, como un proyecto 
disciplinario de un tipo particular, dio forma y enmarcó 
los enfoques sobre el pasado en el presente? ¿Qué tipo de 
afirmaciones se hacen en nombre de la disciplina? ¿Qué tipo 
de afirmaciones contrarias desafían y desestabilizan estas 
preocupaciones disciplinarias? El resultado es (espero) una 
historia de las ideas, políticamente comprometida, que sitúa 
la arqueología en el lado más filoso del palustre.

Dos factores, en particular, han dado forma a mi enfoque. 
El primero es mi lugar como académico basado, gran parte 
del tiempo, en la Universidad de Ciudad del Cabo. Más 
que simplemente un lugar geográfico esto se traduce en 
un sentido de ubicación conceptual y epistemológica (o 
“situacionalidad”). Por un lado, me coloca en una relación 
particular con las metrópolis disciplinarias y los centros 
de la teoría en arqueología. Por otro lado, me lleva a 
conceptualizar mi ubicación a través de una variedad de 



L a  ma no  d e l  a r q u eó l o g o :  e n s ayo s  2 0 0 2 - 2 0 1 5

10

marcos: África, la diáspora africana y el sur global. También 
me coloca en relación con un conjunto de temas familiares 
para los pensadores postcoloniales: traducción, migración, 
hibridez, un sentido de liminaridad. Requiere una fluidez o 
facilidad en dos tipos de mundos: el mundo de las metrópolis 
y los mundos locales de práctica. Estoy interesado en la 
forma como la disyunción entre estos mundos se traduce (o 
potencialmente se traduce) en un sentido de distancia crítica. 
En mi caso navegar por el mundo de la disciplina también 
ha significado navegar la sociedad de finales del apartheid 
y del postapartheid. Para mí la arqueología siempre ha sido 
parte de un conjunto más amplio de preocupaciones con la 
raza, la restitución y la justicia social. 

Un segundo factor es mi lugar profesional e institucional 
en un Departamento inter y transdisciplinario, la Escuela 
de Estudios Africanos y de Género de la Universidad 
de Ciudad del Cabo. Además del canon disciplinario 
ha sido natural para mí colaborar con el trabajo de las 
feministas africanas y los pensadores anticoloniales y 
decoloniales. Esto me coloca en una relación particular 
con la arqueología puesto que tengo un pie dentro y un 
pie fuera de la disciplina. En el primer caso esto se traduce 
(o potencialmente se traduce) en una forma de distancia 
crítica. Puedo hacer arqueología y ser arqueólogo pero 
también puedo verme haciendo y siendo. Esto no siempre 
es una buena cosa, debo admitir. Sin embargo, esa es mi 
situación y estos ensayos son su resultado.

***

Muchas gracias a las revistas en las que fueron publicados 
estos ensayos por primera vez: Kronos (“Arqueología 
disciplinada”), Annual Review of Anthropology (“La política 
de la arqueología en Sudáfrica”), Archaeological Dialogues 
(“Rumbo al sur, deseando el norte”), Journal of Social 
Archaeology (“Cuando la mano que sostiene el palustre es 
negra” y “La arqueología soñando”) y Public Archaeology 
(“Qué pasa con el WAC?”).



11

Arqueología disciplinada:  
la invención de la prehistoria  

de Sudáfrica1

No es fácil decir algo nuevo; no es suficiente 
que abramos nuestros ojos, que prestemos 

atención, que seamos conscientes, a que 
nuevos objetos repentinamente alumbren y 

emerjan del suelo.

Michel Foucault (2001: 44.45)

Entendemos al africano tan poco 
como él nos entiende a nosotros.

John Goodwin (1935) 

Producción de conocimiento 

El punto de partida de esta investigación es la idea de Foucault 
de que el conocimiento nuevo no llega espontáneamente 
al buscador alerta sino que es producido bajo ciertas 

1	 Agradezco a la National Research Foundation of South Africa 
y a la Research Unit for the Archaeology of Cape Town por 
el apoyo financiero y a Janine Dunlop por su asistencia en la 
investigación. El material visual que incluyo en este artículo 
se publica con el permiso del Departamento de Manuscritos y 
Archivos de la biblioteca de la Universidad de Ciudad del Cabo.



 L a  ma no  d e l  a r q u eó l o g o :  e n s ayo s  2 0 0 2 - 2 0 1 5

12

“condiciones” y “relaciones”. En pocas palabras, mi interés 
es unir la lectura del gran trabajo de síntesis de Foucault, 
La arqueología del saber, con un relato de la creación de la 
disciplina de la arqueología en Sudáfrica a partir de la década 
de 1920. Varios factores hacen que este sea un ejercicio 
prometedor, además de la sugestiva duplicación “arqueología”/
arqueología, metáfora y disciplina. Debo mencionar dos, para 
comenzar. El primero es que la arqueología sigue estando 
comprometida con una forma de investigación en la que el 
conocimiento es “descubierto” en lugar de “producido”, en 
contraste con la antropología social, que anunció su “giro 
reflexivo” a mediados de la década de 1980 (Clifford y 
Marcus 1986; Marcus y Fischer 1986), y a pesar de los mejores 
esfuerzos de las arqueologías postprocesuales, en cualquier 
caso dirigidos en otra dirección (Hodder 1994, 1995, 1997; 
Shanks y Tilley 1987a, 1987b). Dicho de otra manera, para 
los arqueólogos, en el más literal de los sentidos, nuevos  
objetos (leáse “artefactos”) emergen de la tierra y ha sido 
un acto de fe, corto y tentador, traducirlos, de manera no 
problemática, a nuevas formas de conocimiento (léase 
“nuevos objetos discursivos”).

El segundo factor que hace prometedor este ejercicio es el 
escenario colonial de este relato de la formación disciplinaria. 
Los arqueólogos coloniales estaban separados de sus sujetos 
arqueológicos por una remoción doble de tiempo y espacio. 
No solo sus sujetos eran “otros” arqueológicos, separados 
del presente por siglos y milenios, sino que también eran 
“otros” coloniales, distanciados de las metrópolis cultural, 
racial y espacialmente. Es decir, no solo eran sujetos a las 
metodologías y procedimientos de la disciplina sino que sus 
descendientes estaban sujetos a las leyes y restricciones del 
Estado colonial, así como a un conjunto de mitos raciales, 
tropos de alteridad, historias inventadas, etc. (Bhabha 1994; 
Pratt 1986; Said 1978, 1989; Spivak 1987). El resultado, en 
términos arqueológicos, fue un caldo de cultivo fértil para la 
imaginación, para el exceso metodológico, así como para la 
más exquisita de las ironías. El resultado conjunto de estos 
dos factores fue una mezcla de inocencia y malicia, un hilo 
común de la historia de las arqueologías coloniales; o, ya 



A r qu eo l o g í a  d i s c i p l i n a d a

13

que malicia es una palabra dura, un fracaso de la empatía, 
un sentido de distancia crítica y emocional, una frialdad 
hacia las exigencias que no fueran disciplinarias.

Si uno va a “decir algo”, escribió Foucault (2001) en el pasaje 
del que tomé mi epígrafe, en relación con “la aparición de 
un objeto del discurso” no solo es necesario que “exista 
en relación con otros objetos” sino que “exista en las 
condiciones positivas de un grupo complejo de relaciones” 
(Foucault 2001: 44-45). Esas relaciones “se establecen entre 
instituciones, procesos económicos y sociales, patrones de 
comportamiento, sistemas de normas, técnicas, tipos de 
clasificación (y) modos de caracterización” (Foucault 2001: 45).  
En consecuencia, el relato que sigue muestra la aparición 
de esquemas clasificatorios y conceptuales, de tipologías 
y nomenclaturas, y de un lenguaje disciplinario, así como 
de la conquista de espacios institucionales, la formación 
de organizaciones populares y profesionales y la relación 
de la disciplina con los centros de poder e influencia del 
Estado y con formas de memoria e imaginación popular. 
Mi argumento es que en un periodo de unos treinta años, 
a partir de la década de 1920, vemos el surgimiento y la 
formación de la arqueología en Sudáfrica en un formato 
reconocible —que, en otros lugares, se ha descrito como 
arqueología colonial (o colonialista)—, con un conjunto 
asociado de prácticas e ideas rectoras (Shepherd 2002; 
Trigger 1984, 1989). En términos de Foucault vemos el 
surgimiento de un discurso arqueológico. En el centro de 
ese discurso estaba una concepción de la prehistoria y una 
nueva valoración de formas de conocimiento relacionadas 
con el pasado arqueológico. Ese discurso fue distinto de 
los tipos de escritura sobre, y de las discusiones de, los 
tiempos pasados ​​que le precedieron y difiere de manera 
formal de la clase de arqueología practicada en, digamos, 
las décadas de 1960 y 1970. En aspectos claves representa 
una localización y una “sudafricanización” de la arqueología, 
así como un intento por vincular las secuencias y las 
concepciones locales del pasado con esquemas africanos 
y regionales más amplios. Esto fue especialmente cierto en 
África meridional y oriental y en las regiones cuya afiliación 



 L a  ma no  d e l  a r q u eó l o g o :  e n s ayo s  2 0 0 2 - 2 0 1 5

14

política contemporánea se expresó en las instituciones del 
Imperio Británico. En el periodo posterior a las elecciones 
generales de 1948 y el triunfo de los nacionalistas afrikaners 
esto dio paso a un rival imaginario enmarcado en términos 
de los relatos míticos de la historia sagrada afrikaner en 
lugar de narrativas arqueológicas del pasado precolonial.

El término “invención” aparece como parte del título de este 
ensayo y puesto que también es parte de mi argumento 
requiere un comentario. Tomo como axiomática la idea de 
que no hay nada natural o inevitable en la producción de 
conocimiento, más aún en la producción de conocimiento 
sobre el pasado, aunque la gran mayoría del conocimiento 
es representada de esa manera. El principal valor de pasar 
tiempo con la obra de Foucault, y de tomar en serio la 
muy trabajada noción “producción de conocimiento”, está 
en recordarnos la extrañeza —la “novedad”, en términos 
de Foucault— del conocimiento a medida que emerge. El 
término “inventar” tiene varios significados. El que yo uso 
no es “fabricar” (“componer”) sino “idear” (“crear, llevar a 
cabo”); por lo tanto, uso “inventar” en el sentido de “poner 
en servicio algo formalmente o por medio de la autoridad; 
fundar, establecer, instituir”. 

Por último, una nota sobre A.J.H. ( John) Goodwin (1900-
1959), el autor de mi segundo epígrafe y el personaje 
que está en el centro de este relato. Nacido en Sudáfrica 
y entrenado en Cambridge, Goodwin volvió a su país en 
1923 para convertirse en uno de los primeros arqueólogos 
profesionales en el África subsahariana. A diferencia de 
su contemporáneo, Louis Leakey, quien se convirtió en la 
primera personalidad mediática de la arqueología africana, 
el legado de Goodwin es poco conocido, incluso dentro 
de la disciplina. Como el hombre reservado que era, se 
las ingenió para tener un solo estudiante de doctorado en 
treinta años de docencia en la Universidad de Ciudad del 
Cabo, todo un récord. En su país su carrera fue ensombrecida 
por la de Clarence (Peter) van Riet Lowe, un ingeniero civil 
convertido en arqueólogo, quien comenzó como “alumno 
por correspondencia” de Goodwin. Sin embargo, en el 



A r qu eo l o g í a  d i s c i p l i n a d a

15

periodo que examino la influencia de Goodwin fue decisiva 
en el desarrollo de la arqueología en África. Para Berrie 
Malan (1970), uno de los tres comentaristas principales en 
la formación de los estudios sobre la Edad de Piedra en 
el sur de África (junto con Janette Deacon y Goodwin), el 
año del regreso de Goodwin marcó el inicio de un nuevo 
ciclo de avance sostenido. Goodwin dio crédito al congreso 
de Pretoria en 1926 como el comienzo de una mayor 
cooperación y observación exacta.

El Paleolítico en África

El interés en la evidencia material de los tiempos pasados de 
Sudáfrica tiene una larga historia. Los agentes de este interés 
fueron colonos y exploradores, militares (como Bowker), un 
Superintendente de Educación (Langham Dale, que publicó 
bajo el seudónimo D), geólogos (Thornton, J.P. Johnson, 
W.H. Penning), un médico (Kannemeyer) y coleccionistas 
y “anticuarios” auto-proclamados (como Rickard). Entre 
1870 y 1923 se publicaron unos 130 artículos sobre temas 
arqueológicos amplios; abarcaron los territorios de lo que 
hoy son Sudáfrica, Zimbabwe, Botswana, Swazilandia y 
Mozambique. Aparecieron localmente en Cape Monthly 
Magazine y, después de 1878, en Transactions of the South 
African Philosophical Society (después llamada Royal 
Society of South Africa) y en varias revistas metropolitanas 
(Proceedings of the Society of Antiquaries; Proceedings 
of the Ethnological Society of London; Journal of the 
Anthropological Institute). La fuente clave para este periodo 
inicial es Goodwin, cuyo artículo “Comments on the history 
and present position of South African prehistory” (1935) fue 
escrito como un informe para el Comité Interuniversitario 
de Estudios Africanos.

En los relatos de los primeros viajeros por el interior 
aparecieron descripciones ocasionales de tipos de artefactos, 
por lo general los distintivos tipos de piedra perforada 
(como en el caso de Sparrman) o pinturas rupestres y 
concheros (Barrow). En 1858 T.H. Bowker, “nuestro primer 



 L a  ma no  d e l  a r q u eó l o g o :  e n s ayo s  2 0 0 2 - 2 0 1 5

16

anticuario verdadero”, recolectó utensilios de piedra cerca 
de la desembocadura del río Great Fish (Goodwin 1935: 
295). Algunas piezas fueron enviadas al Museo Albany, en 
Grahamstown, y al Museo Real de Artillería, en Woolwich, 
en parte debido al interés creado por los descubrimientos 
de Boucher de Perthes en las gravas del Somme. A Dale 
(1870a, 1870b) se atribuye el primer registro público de 
artefactos de piedra que apareció localmente. La década de 
1870 fue notable por los testimonios detallados tomados de 
informantes bosquimanos por el lingüista Wilhelm Bleek, 
un hecho que omitió Goodwin en su síntesis pero que 
sí mencionó Deacon. La rehabilitación de los trabajos de 
Bleek y Lloyd solo ocurrió después de 1975 (Bleek 1873, 
1875; Deacon 1990).

El trabajo de Dunn es considerado como “el primer intento 
real por dar un relato completo de la prehistoria de Sudáfrica” 
pero más tarde se trasladó a Australia, llevando consigo sus 
materiales (Dunn 1880; Goodwin 1935). Goodwin (1935: 300) 
describió su trabajo como “el papel de un típico coleccionista 
más que el de un científico”, un interesante ejemplo de la 
transvaloración de un término. La noción de coleccionista, 
como la noción relacionada de anticuario, era común en el 
siglo XIX y tenía una valoración positiva puesto que implicaba 
una suerte de curiosidad y una sensibilidad científica. En las 
primeras décadas del siglo XX, con el endurecimiento de las 
disciplinas, el término llegó a connotar diletantismo y falta 
de método. Goodwin utilizó el término en la década de 1930 
para reconocer el trabajo de los primeros practicantes pero, 
también, para colocarlos fuera del canon disciplinario que, 
en gran medida, su obra inauguró. Así, por ejemplo, Deacon 
(1990: 40) escribió que “los modelos y paradigmas de control 
de los autores entre 1869 y principios de la década de 1920 
eran, esencialmente, los de coleccionistas aficionados”.

El esquema clasificatorio de J.C. Rickard ha sido ampliamente 
reproducido e incluye algunos términos estándar (“Neolítico”, 
“Paleolítico”), así como algunos acuñados localmente: “Depósito 
de Cocina Tardío”, “Depósito de Cocina Temprano”, “Grupo de 
Londres Oriental”, “Grupo de Port Elizabeth” (Rickard 1881a, 



A r qu eo l o g í a  d i s c i p l i n a d a

17

1881b, 1946; Goodwin 1946; Malan 1970). El predecesor 
inmediato de Goodwin fue Louis Peringuey, un entomólogo 
y veterano de la guerra franco-prusiana que se convirtió en 
director del Museo de Sudáfrica. Publicó, ampliamente, sobre 
temas arqueológicos entre 1892 y 1917, aunque al final de su 
vida este interés había disminuido. Según Goodwin (citado por 
Malan 1970: 89) “No era joven cuando murió y para entonces 
tenía poco interés en la arqueología”. El desempeño de sus 
deberes en el museo era señorial. El personal del museo se 
alineaba y lo saludaba en la mañana; él contestaba con su 
bastón y “saludaba muy inteligentemente”. Goodwin recordó 
que Peringuey “arrojó unas cuantas toneladas de artefactos 
bajo el cobertizo del esqueleto” pero “(guardó) lo mejor en su 
escritorio”, sin etiquetar, que mostraba orgullosamente a sus 
visitantes más destacados (Malan 1970: 89).

Dos ideas subyacen los enfoques a la prehistoria en este 
periodo. La primera era que el material de Sudáfrica tenía 
que ser referido a la secuencia Europea, en particular al 
paleolítico francés que proporcionó el punto de referencia 
de la prehistoria europea (de acuerdo con la obra de 
Gabriel de Mortillet). Para tomar un ejemplo más o menos 
al azar J.P. Johnson (1907) describió una punta de proyectil 
de esquisto endurecido, larga y lanceolada, como parecida 
a “ciertos tipos conocidos solutro-magdalenienses de 
Europa”, aunque es casi seguro “de fecha más reciente que 
los tipos achelenses asociados”. Peringuey (1911) dividió 
la Edad de Piedra de Sudáfrica en “elementos Neolíticos”, 
“Interior o auriñaciense. Litoral o solutro-magdaleniense” 
y “Stellenbosch” o tipos “Orange River” (Peringuey 1911). 
Dentro de este esquema amplio, que podría denominarse 
“Paleolítico en África”, los debates trataron con la antigüedad 
relativa del material de Sudáfrica (que se creía más reciente) 
y con explicaciones migracionistas/difusionistas sobre la 
naturaleza de la transmisión de los tipos europeos. Al 
mismo tiempo se expresaron algunas reservas en cuanto a 
la aplicabilidad del esquema europeo; la más significativa 
fue la de A.C. Haddon durante una visita de la Asociación 
Británica para el Avance de la Ciencia en 1905.



 L a  ma no  d e l  a r q u eó l o g o :  e n s ayo s  2 0 0 2 - 2 0 1 5

18

Una segunda idea identificó la prehistoria de Sudáfrica con 
un grupo étnico contemporáneo, los “bosquimanos” o “san”. 
Los bosquimanos fueron entendidos como los autores de 
la prehistoria, en todo o en parte, y los términos “reliquias 
bosquimanas”, “restos bosquimanos” y “dibujos bosquimanos” 
fueron comúnmente usados en la literatura para designar 
artefactos arqueológicos y pinturas rupestres. Esta formulación 
fue codificada legalmente en la Ley de Reliquias Bosquimanas 
de 1911, la primera legislación de conservación en Sudáfrica, 
consecuencia de la Ley de la Unión. La Ley de Reliquias 
Bosquimanas pretendía proteger los yacimientos arqueológicos 
(especialmente los que contenían arte rupestre) y controlar 
el comercio floreciente de restos humanos con orígenes 
bosquimanos (Legassick y Rassool 1999). En el fondo de esta 
idea estaba la concepción generalizada de los bosquimanos 
como raza remanente o vestigio evolutivo, literalmente como 
“prehistoria viva”. Esta es una idea con un pedigrí largo (y 
contínuo) en el pensamiento, las letras y la cultura popular 
de Sudáfrica. En el periodo que examino su expresión más 
influyente fue el trabajo de Stow (1905).

Estas dos nociones, “Paleolítico en África” y “prehistoria 
bosquimana”, informaron un discurso en desarrollo sobre los 
tiempos pasados en las últimas décadas del siglo XIX y las 
primeras décadas del siglo XX. Por un lado, introdujeron una 
óptica específicamente europea, por lo que en el más literal 
(y surrealista) de los sentidos estos primeros trabajadores 
rasguñaban los duros suelos locales en busca de signos que 
pudieran vincularse con una cueva en Francia. Por otra parte, 
establecieron un deslizamiento entre la prehistoria y los 
estudios sobre bosquimanos y bantúes o entre la arqueología 
y la etnología (como serían llamadas), cuyo territorio intelectual 
se asumía como superpuesto, si no idéntico.

Limpiando las edades de piedra

Dos acontecimientos a mediados de la década de 1920 
sirvieron para transformar las concepciones de la prehistoria 
sudafricana. El primero fue la descripción publicada por 



A r qu eo l o g í a  d i s c i p l i n a d a

19

Raymond Dart del fósil de Taung del Australopithecus 
africanus (en la revista Nature, en 1925). Este artículo 
convirtió a Dart en un “héroe instantáneo” en el país (Dubow 
1996). Entre las muchas notas de felicitaciones hubo una del 
general Jan Smuts, recientemente derrotado como primer 
ministro y ahora aguardando como presidente de la Asociación 
Sudafricana para el Avance de la Ciencia. En la prensa Smuts 
escribió sobre “un descubrimiento sin precedentes, no solo 
de gran importancia desde un punto de vista antropológico 
sino, también, bien calculado para concentrar la atención 
en Sudáfrica como el gran campo para el descubrimiento 
científico, lo que sin duda es” (Dubow 1996: 246).

En el escenario internacional el descubrimiento de Dart 
fue criticado. Las respuestas en Nature de Arthur Keith (el 
antropólogo físico más importante de su época) y de Grafton 
Elliot Smith (un famoso neuroanatomista de la Universidad 
de Londres) expresaron dudas sobre las afinidades humanas 
del cráneo. Arthur Smith Woodward, defensor del “Hombre 
de Piltdown”, desestimó el término Australopithecus como 
una combinación bárbara de latín y griego (Dubow 1996). 
No fue hasta que Le Gros Clark examinó el material de 
Taung, Sterkfontein y Swartkrans en 1947 —en el periodo 
previo a la primera reunión del Primer Congreso Panafricano 
de Prehistoria— y se declaró satisfecho que el género 
Australopithecus obtuvo aceptación general (Tobias 1978).2

El segundo acontecimiento que cambió las concepciones 
predominantes del pasado fue la introducción por Goodwin 
de una tipología y nomenclatura locales para la Edad de Piedra 
y una concepción de etapas sucesivas de la prehistoria. El 
primer trabajo de Goodwin al regresar de Cambridge fue como 
asistente de investigación en etnología de Alfred Radcliffe-
Brown en la Universidad de Ciudad del Cabo. Fue encargado 
de la construcción de una revisión y bibliografía etnográficas 
“destinadas a proporcionar las bases de un Instituto de África 

2	 Tobias (1978: 6) escribió: “La conversión de Le Gros Clark fue [un 
punto de quiebre] en la evaluación de los primeros homínidos 
de África”.



 L a  ma no  d e l  a r q u eó l o g o :  e n s ayo s  2 0 0 2 - 2 0 1 5

20

en Ciudad del Cabo” (Goodwin 1958: 27). Sin embargo, con la 
muerte de Periguey en marzo de 1924 centró su atención en 
las colecciones de artefactos de piedra del Museo de Sudáfrica. 
Desde un punto de vista técnico vale la pena reconstruir las 
condiciones en que Goodwin trabajó. Las colecciones del 
museo consistían en cientos de colecciones individuales 
con poca o ninguna información geográfica, estratigráfica o 
contextual. Por ejemplo, la colección de J.M. Bain:

[…] pudo provenir, litológicamente, de vastas zonas 
al sur del río Vaal. Había sido enviada como una 
“única colección” y numerada en consecuencia. 
No se dio ninguna evidencia de apoyo y solo unas 
pocas herramientas individuales tenían nombres 
de lugares como “Karoo”, “la provincia del Cabo”, 
“Estado Libre” (Goodwin 1958: 27). 

Goodwin se dedicó a las tareas arqueológicas clásicas 
de comparación formal y de construcción de tipologías 
y, más tentativamente, de cronologías. Mientras estaba 
dedicado a estos asuntos comenzó una correspondencia 
con van Riet Lowe, quien entonces diseñaba puentes para 
el Departamento de Obras Públicas en el Estado Libre de 
Orange. Van Riet Lowe proporcionó a Goodwin, confinado 
a Ciudad del Cabo por falta de fondos para investigar y 
por sus funciones etnológicas, un vínculo crucial con el 
campo. Goodwin, a su vez, “convirtió” a van Riet Lowe y 
lo “arrastró” a la nueva terminología, un ejercicio que iba a 
resultar crucial en su aceptación más amplia. 

Goodwin presentó por primera vez su esquema en la reunión 
de la Asociación Sudafricana para el Avance de la Ciencia 
en Oudtshoorn en 1925, pero lo retiró voluntariamente, 
aduciendo falta de apoyo. En el periodo comprendido 
entre marzo y julio de 1926, impulsado (en parte) por este 
fracaso, publicó una serie de artículos de divulgación sobre 
arqueología en la edición de fin de semana del diario de 
circulación masiva Cape Times bajo el título de “Sermones en 
piedra” (posteriormente modificado a “Relatos en piedra”). Los 
artículos abordaron la historia de los estudios prehistóricos 



A r qu eo l o g í a  d i s c i p l i n a d a

21

en Sudáfrica, la relación entre las secuencias de Sudáfrica y 
del paleolítico francés (incluyendo “la relación deducida entre 
el auriñaciense y el capsiense y las culturas bosquimanas”) 
y esbozaron la terminología propuesta por Goodwin, una 
interesante elección de temas para la prensa popular.

En el primer sermón Goodwin dio cuenta de los estudiosos 
anteriores de la prehistoria, incluyendo a Peringuey y a 
“contemporáneos suyos y coleccionistas posteriores”, 
Kannemeyer, Alfred Brown de Aliwal North, H. Cottell de 
Cradock y otros. Escribió: “Todos estos hombres fueron 
formados en libros sobre arqueología europea o por hombres 
que habían sido formados en Europa. Así, cada hallazgo 
hecho en Sudáfrica fue visto a través de lentes europeos” 
(Goodwin 1958: 29).3 El tercer sermón comenzó así:

Hasta hace muy poco se habían hecho varias 
presunciones sobre quiénes eran los sudafricanos 
originales. Hace muchos años se dijo que los 
bosquimanos, como los llamamos vagamente, 
fueron los primeros habitantes de nuestro país... 
Sobre esto se edifició la idea adicional de que todos 
los utensilios de piedra encontrados en Sudáfrica 
eran “bosquimanos” (Goodwin 1958: 29) .

El séptimo sermón terminó con Goodwin preocupado 
por la terminología, esta vez en conexión con la llamada 
“Cultural Oriental” (un término que abandonó más tarde). 
Preguntó en relación con los instrumentos que componen 
esta industria: 

¿Quién los hizo? ¿Qué más hizo esta gente? ¿El 
“hacha con filo” fue hecha, realmente, por la 
misma gente que hizo la delicada punta de lanza? 
¿Son más antiguos que los implementos que 
hicieron los pigmeos? ¿Qué relación existe entre la 
punta de lanza y el coup de poing de los anteriores 

3	 El primer sermón apareció en la edición del 27 de marzo de 1926.



 L a  ma no  d e l  a r q u eó l o g o :  e n s ayo s  2 0 0 2 - 2 0 1 5

22

habitantes? Estas son preguntas preocupantes para 
alguien que está tratando de “limpiar las edades de 
piedra” (Goodwin 1958: 29).4

El esquema de Goodwin fue finalmente aceptado en el congreso 
de Pretoria de la Asociación Sudafricana para el Avance de la 
Ciencia en julio de 1926. A esa reunión asistió van Riet Lowe 
(que no había asistido al congreso de Oudtshoorn). En esencia, 
lo que se proponía era una división de la prehistoria en dos 
etapas y la sustitución de los términos y la cultura locales por 
los tipos europeos. Así nació una Edad de Piedra Temprana 
que incluyó a las culturas Stellenbosch y Fauresmith y a la 
incierta Victoria West (dejada de lado más tarde). La Edad 
de Piedra Tardía incluyó las culturas Smithfield y Pigmeo o 
Microlítica (modificada a Wilton en el congreso de Pretoria) y la 
problemática Cultura Oriental, parte de la cual fue modificada 
como Stillbay (Goodwin 1958). Después se introdujo una 
tercera etapa, la Edad de Piedra Intermedia, más o menos 
equivalente al Paleolítico Medio, siguiendo el trabajo de Neville 
Jones (1926) en Rodesia del Sur. El término Edad de Piedra 
Intermedia se utilizó por primera vez en 1927 y una descripción 
fue leída en 1928.

Las contribuciones de Dart y Goodwin introdujeron un nuevo 
objeto de contemplación en los estudios prehistóricos de 
Sudáfrica y África: por un lado, una forma pre-humana de 
transición imaginada en términos de una narrativa de evolución 
biológica; y, por otro, etapas asociadas de desarrollo cultural 
y tecnológico imaginadas en términos de una sucesión de 
etapas o “culturas”. Significativamente, la arqueología siguió 
(y sigue) siendo una disciplina concentrada en formas fósiles 
y utensilios de piedra, cuyos autores y agentes humanos son 
imaginados solo vagamente como “gente” o, en la formulación 
de Goodwin, como “los sudafricanos originales”.

4	 Séptimo sermón, 29 de mayo de 1926.



A r qu eo l o g í a  d i s c i p l i n a d a

23

Centro y periferia

En The loom of prehistory [El telar de la prehistoria], el 
segundo de una serie de manuales de arqueología dirigido 
a un público popular, Goodwin se quejó de:

[…] la forma como los científicos en Europa y 
en otros lugares sólo están dispuestos a aceptar 
las declaraciones de los visitantes con un breve 
conocimiento del país en lugar de aumentarlas con 
el trabajo detallado de quienes conocen Sudáfrica 
y las condiciones locales y tienen un conocimiento 
de cientos de yacimientos a lo largo de varios años 
(Goodwin 1946: 38-39). 

De hecho, la relación entre las metrópolis disciplinarias, 
en este caso la arqueología británica en Cambridge, y 
sus satélites en partes remotas del mundo jugó un papel 
estructurante clave en el desarrollo de la arqueología en el 
país y en el extranjero. Goodwin quería que se estableciera 
un Departamento de Arqueología en la Universidad de 
Ciudad del Cabo y sugirió que Miles Burkitt, su antiguo 
profesor en Cambridge, fuera invitado a opinar al respecto. 
Con Goodwin como anfitrión, los dos hombres y sus 
mujeres se embarcaron en una gran gira por sitios del sur 
de África, en una ruta que cubrió unos 8000 kilómetros por 
carretera en la Unión Sudafricana. En Rodesia del Sur se les 
unió Neville Jones, quien actuó como su guía durante otros 
2.500 kilómetros. Después los Burkitt fueron enviados a van 
Riet Lowe para la parte final del viaje por el Estado Libre 
(800 kilómetros). Sobreviven algunas fotografías del viaje: el 
grupo inspeccionando las ruinas del Gran Zimbabwe; una 
escena en la que Goodwin ha colocado a su esposa junto 
a un panel de arte rupestre para dar un sentido de escala; 
y una escena en una cueva cerca de Tarkastad, en el Cabo 
Oriental, con Miles Burkitt, Peggy Burkitt, Winnie Goodwin 
y John Goodwin, de izquierda a derecha (Figura 1). 



 L a  ma no  d e l  a r q u eó l o g o :  e n s ayo s  2 0 0 2 - 2 0 1 5

24

Figura 1. En una cueva cerca de Tarkastad, en el Cabo Oriental.

Las dos mujeres se dedican a calcar una imagen de arte 
rupestre, posteriormente reproducida por Burkitt en su libro. 
Como viñeta en el monte africano recuerda, apropiadamente, 
la improbabilidad de gran parte de la práctica arqueológica 
en este periodo: el contraste entre las ropas formales del 
grupo de turistas y el áspero campo del Cabo Oriental; la 
expresión de sorpresa de Burkitt; y la labor de las esposas 
dibujando y anotando. 



A r qu eo l o g í a  d i s c i p l i n a d a

25

Al final de su gira Burkitt comentó: “Cuando lleguemos a 
Inglaterra tendré mi libro listo para la imprenta” (citado por 
Deacon 1990: 45). El manuscrito, completado en el viaje de 
regreso, fue publicado como South Africa’s past in stone and 
paint [El pasado de Sudáfrica en piedra y pintura] (1928). 
Goodwin, que había estado planeando un libro definitivo, 
se vio obligado a una colaboración apresurada con van Riet 
Lowe. El resultado, The Stone Age cultures of South Africa 
[Las culturas de la Edad de Piedra de Sudáfrica] (1929) es 
“un ejemplo clásico del empirismo en su forma más útil” 
(Deacon 1990: 45). Goodwin, para quien las acciones de 
Burkitt representaron una compleja traición (¿qué esperaba?; 
¿por qué le dio acceso libre a sus materiales?), fue cuidadoso 
al referirse al libro de Burkitt en términos aprobatorios.5

En su libro Burkitt propuso influencias del Paleolítico Inferior, 
del musteriense y del Paleolítico Superior de Europa sobre los 
conjuntos de herramientas de piedra y el arte rupestre del sur 
de África. Curiosamente, Goodwin y van Riet Lowe repitieron 
este punto de vista justo cuando estaban haciendo lo posible 
para desencadenar la secuencia de Sudáfrica de las tipologías 
europeas. Ellos argumentaron que muchas de las industrias 
locales de herramientas de piedra llegaron al sur de África 
con la migración de pueblos del norte del continente, una 
parte del mundo que había sido tocada por la civilización en 
virtud de su proximidad con Europa. El Sahara actuó como 
una barrera selectiva, evitando el movimiento de culturas de 
sur a norte pero permitiendo que las culturas “superiores” 
pasaran de Europa al sur del Sahara. En sus palabras, África 
es “un hueco del que nada tangible retorna” (Goodwin y van 
Riet Lowe 1929: 3). La imagen es un cul-de-sac o un agujero 
negro cultural, algo que absorbe la energía y la creatividad y 
no devuelve nada. Esta geografía de la imaginación también 
fue expresada en otros trabajos de Goodwin. Su ensayo El 
poblamiento de África comienza así: 

5	 “Uno de los mejores libros sobre la prehistoria de Sudáfrica” 
(Goodwin 1935: 339); “El excelente y encantador libro de Burkitt” 
(Goodwin 1958: 32).


