


“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page VI — #6



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page I — #1

RUDO L F S T E I N E R

Schriften – Kritische Ausgabe

SKA 4



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page II — #2

RUDO L F S T E I N E R
Schriften – Kritische Ausgabe

Herausgegeben von

Christian Clement

Band 4

Schriften zur Geschichte der Philosophie

frommann-holzboog



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page III — #3

RUDO L F S T E I N E R

Welt- und Lebensanschauungen

im neunzehnten Jahrhundert /

Die Rätsel der Philosophie

Herausgegeben,

mit einem Vorwort versehen

und kommentiert von

Christian Clement

Mit einer Einleitung von

Eckart Förster

1. Teilband

Vorwort, Einleitung, Text Band I,

Abkürzungen und Stellenkommentar

Stuttgart-Bad Cannstatt · 2020



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page IV — #4

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.dnb.de abrufbar.

© frommann-holzboog Verlag e.K. · Eckhart Holzboog
Stuttgart-Bad Cannstatt · 2020

www.frommann-holzboog.de

ISBN 978-3-7728-2634-4

eISBN 978-3-7728-3369-4

Vertrieb auch durch den Rudolf Steiner Verlag
www.steinerverlag.com

ISBN 978-3-7274-5804-0

Gestaltung: Sybille Wittmann, Stuttgart-Bad Cannstatt
Satz: Tanovski Publ. Services, Leipzig, Sofia

Druck und Einband: Memminger MedienCentrum

Gedruckt auf säurefreiem und alterungsbeständigem Papier



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page V — #5

Inhalt

1. Teilband
Vorwort VII
Einleitung XXXI

I. Ein neuer Zugang zum Werk XXXI
II. Eine Philosophiegeschichte in geisteswissenschaftlicher

Absicht LXXVIII
Zur Konstitution von Text und Apparat CXXIII

Text 1
Welt- und Lebensanschauungen im neunzehnten Jahrhundert /

Die Rätsel der Philosophie. Band I 3
Anhang 235

Abkürzungen 237
Stellenkommentar zu Band I 239

2. Teilband
Text 1

Welt- und Lebensanschauungen im neunzehnten Jahrhundert /
Die Rätsel der Philosophie. Band II 3

Anhang 241
Stellenkommentar zu Band II 243
Literaturverzeichnis 315
Namenregister 347



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page VI — #6



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page VII — #7

Vorwort

Was sind und zu welchem Ende erschafft man Weltbilder?
Zu Rudolf Steiners Morphologie des philosophischen Bewusstseins

Von Christian Clement

Wer den Gedanken der Umbildung nicht nur der sinnlich-anschaulichen Formen –
bei der Goethe in Gemäßheit seines besonderen Seelencharakters stehen geblieben
ist –, sondern auch des seelisch und geistig Erfaßbaren sich zugänglich macht, der
ist bei der Anthroposophie angelangt. 1

Dass der Mensch ein Wissen von der Welt und von sich selbst notwendig
mittels jener Bilder erlangt, die er sich von diesen Gegenständen macht, ist eine
philosophische Binsenweisheit, die so alt ist wie die Philosophie selbst. Sie gilt,
nach dem bekannten Diktum Arthur Schopenhauers, »in Beziehung auf jedes
lebende Wesen [. . . ]; wiewohl der Mensch allein sie in das reflektierte abstrakte
Bewusstsein bringen kann: und thut er dies wirklich, so ist die philosophische
Besonnenheit bei ihm eingetreten.« 2 Ebenso fraglos ist unter Philosophen,
dass dieses bilderzeugende Vermögen im Laufe der Menschheitsgeschichte die
verschiedensten Arten von Weltbildern hervorgebracht hat und dass es die
Aufgabe der Philosophiegeschichte ist, die Entwicklung dieser vielfachen Bilder
darzustellen und zu verstehen.

Weniger konsensfähig ist in der philosophischen Debatte die Frage, ob,
ebenso wie die verschiedenen historisch entstandenen Weltbilder, auch das
weltbilderzeugende Vermögen selbst eine Entwicklung durchlaufen habe. Denn
wenn dies der Fall wäre, dann hätte man als Philosophiehistoriker neben der
eigentlichen Geschichte der Produktionen des philosophischen Bewusstseins
auch und besonders die Geschichte bzw. die Evolution dieses sich entwickelnden
Bewusstseins in den Blick zu nehmen.

Mit solchen Vorüberlegungen gelangen wir ins thematische Zentrum der in
diesem Band zum ersten Mal kritisch herausgegebenen Schriften Rudolf Steiners

1 Rudolf Steiner, Goethe und Goetheanum (GA 36, 336).
2 Schopenhauer, Eingangssatz zu seinem Hauptwerk Die Welt als Wille und Vorstellung. Leipzig
1819.



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page VIII — #8

viii vorwort

zur Geschichte der Philosophie. Sie markieren die scharfe Differenz zwischen
der von Steiner vertretenen evolutiven Auffassung der Philosophiegeschichte
und anderen bloß historischen Ansätzen. Aus Schopenhauers Perspektive etwa
wäre dessen Analyse des Erkenntnisvermögens »in Beziehung auf jedes lebende
Wesen« anzuwenden, also gleichgültig, ob wir vom Weltbild eines antiken
Platonikers oder demjenigen eines kritischen Idealisten im 19. Jahrhundert
sprechen. Man hätte dann z. B. Platons Höhlengleichnis und Immanuel Kants
Kritik der reinen Vernunft, bei aller historischen, stilistischen und methodischen
Verschiedenheit, als Darstellungen eines im Prinzip immer gleichen Vorgangs
zu verstehen, durch den im erkennenden Menschen die Welt zum Bild wird.
Auch die beiden von Schopenhauer als maßgebliche Vordenker bezeichneten
Denker selbst, also Platon und Kant, gingen von der Prämisse aus, dass die
menschliche Erkenntnis bzw. die Vernunft im Prinzip immer – oder zumindest
seit dem Beginn des eigentlichen philosophischen Denkens 3 – auf dieselbe
Weise funktioniert hat. Ähnliches wird man auch von mancher philosophischen
Strömung der Gegenwart wie etwa der analytischen Philosophie sagen können.

Für Rudolf Steiner hingegen hat das philosophische Bewusstsein selbst eine
Evolutionsgeschichte, deren historische Formstufen so wesenhaft voneinander
verschieden sind, wie in der Biologie etwa das Mineralreich vom Pflanzenreich
und diese beiden vom Tierreich. Ideengeschichtlich wandelte Steiner damit
in den Bahnen Johann Gottlieb Fichtes, Georg Wilhelm Friedrich Hegels und
Friedrich Wilhelm Joseph Schellings und knüpfte an die morphologische Natur-
betrachtung Johann Wolfgang Goethes an. Er teilte als öffentlicher Verteidiger
Ernst Haeckels dessen Überzeugung, dass dem von Charles Darwin entwickelten
Evolutionsprinzip alle Bereiche des Wirklichen unterworfen sind: 4 also nicht
nur, in Sinne Goethes, die geologischen und biologischen Formen der Natur,
sondern auch und besonders, wie Hegel gezeigt hatte, die Gestaltungen des
menschlichen Bewusstseins. Die Formenreihe der historisch auftauchenden
philosophischen Weltbilder verstand er daher als Ausdruck einer Entwicklung des
sich zunehmend immer besser verstehenden – und in dieser Progression zugleich
sich grundlegend transformierenden – menschlichen Erkenntnisvermögens. Und
da in der ihn prägenden idealistischen Tradition das sich im Menschen selbst
erkennende Denken gemeinhin mit dem Ausdruck ›Geist‹ bezeichnet worden

3 Vgl. dazu den Hinweis Eckart Försters in der Einleitung zu diesem Band, unten, XCVI,
Anm. 124, auf die von Kant gemachte Unterscheidung des philosophischen Denkens von
einem früheren reinen Bilderbewusstsein.
4 Vgl. etwa die zeitgleich mit den Welt- und Lebensanschauungen entstandene steinersche
Schrift Haeckel und seine Gegner (SKA 3).



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page IX — #9

vorwort ix

ist, so nimmt auch die steinersche Wirklichkeitsbetrachtung die Form einer
Wissenschaft von den Metamorphosen des Geistes an, versteht sich als eine
»Geisteswissenschaft« – in Anlehnung an, und zugleich in Abgrenzung von der
traditionellen Bedeutung dieses Begriffes, wie er durch Wilhelm Dilthey und
andere Eingang in den Wissenschaftsbetrieb gefunden hat. 5 Der reife Steiner
wollte dann seinen speziellen Ansatz als »Anthroposophie« verstanden wissen,
als eine Wissenschaft des sich im Menschen selbst erkennenden Geistes. 6

Die anthroposophische Betrachtung der Philosophiegeschichte wendet also,
wie Steiner sich verschiedentlich ausdrückte, 7 die von Goethe, Darwin und
Haeckel anhand der Naturphänomene entwickelte evolutive bzw. morphologische
Betrachtungsweise auf die Phänomene der Geistesgeschichte an und sucht dabei
die strenge Methodik und Systematik des naturwissenschaftlichen Denkens auf
ihrem (geisteswissenschaftlichen) Gebiet beizubehalten. Von diesem Standpunkt
aus kommt Steiner zu der Feststellung, dass die Art, wie etwa der antike Philosoph
sich sein Bild von der Welt machte, eine grundlegend andere war als diejenige des
mittelalterlichen oder zeitgenössischen Denkers. Und dass in den verschiedenen
historischen Entwicklungsphasen auch das Verhältnis des denkenden Ich zu den
von ihm hervorgebrachten Gedanken, das seelische Grundbedürfnis, welches
dieses Denken zu befriedigen hatte und überhaupt der Reifungsgrad des den-
kenden Ich in diesen verschiedenen Entwicklungsphasen jeweils so wesenhaft
voneinander unterschieden waren, wie sich etwa Form und Entwicklungsgrad
eines Schmetterlings von denen der Raupe und der Puppe unterscheiden. Eine
in diesem Sinne geisteswissenschaftlich vertiefte Philosophiegeschichte wird so
bei Steiner zu einer Geschichte deutlich zu unterscheidender Metamorphosen
des Geistes bzw. des sich selbst erkennenden Bewusstseins, in deren Verlauf sich
der Mensch bzw. das Ich, trotz und gerade in der Erfahrung seiner Vereinzelung
und Entfremdung im empirischen Bewusstsein, schrittweise zur Erkenntnis
seiner zugleich individuellen und transpersonalen Wesenheit und damit zum
Bewusstsein seiner Freiheit durcharbeitet.

*
Schon diese knappe Charakterisierung des steinerschen Ansatzes lässt erken-

nen, dass auch für die Texte dieses Bandes gilt, worauf in früheren Einleitungen

5 Vgl. dazu etwa Steiners Bemerkungen zu Dilthey in RP(II), 187 ff., 191 ff.
6 Deutlich markiert wird dies in der zweiten Fassung der Welt- und Lebensanschauungen, die
1914 unter dem neuen Titel Die Rätsel der Philosophie erscheint, indem dort die Darstellung der
philosophischen Weltbilder abgeschlossen wird mit einem »Ausblick auf eine Anthroposophie«
(vgl. RP[II], 208 ff.).
7 Vgl. dazu den Ausspruch Steiners, den wir als Motto diesem Vorwort vorangestellt haben.



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page X — #10

x vorwort

dieser Edition immer wieder hingewiesen worden ist: dass sich das steiner-
sche Denken ideengeschichtlich nur dann aufschließt, wenn man es in seinem
Hervorgehen aus den Systementwürfen des deutschen Idealismus zu verste-
hen sucht – und dabei besonders diejenigen Punkte in den Blick nimmt, an
denen Steiner von Fichte, Hegel und Schelling ausgehend über diese hinaus
zu gelangen suchte, indem er deren Philosopheme an naturwissenschaftliche
Vorstellungen einerseits (Stichwort: Evolutionstheorie) und an mystisch-eso-
terische Traditionen wie die Theosophie andererseits anknüpfte. So weist das
steinersche Entwicklungsmodell einerseits unverkennbar hegelianische Züge
auf. Die vier grundlegenden Verwandlungen des philosophischen Bewusstseins
etwa, die Steiner für die Entwicklung der abendländischen Philosophie von den
griechischen Naturphilosophen bis zum Anfang des 20. Jahrhunderts konstatiert,
erinnern in mancher Hinsicht zunächst an die vier Stufen, die Hegel in seiner
Phänomenologie des Geistes unterschieden hatte (Sinnlichkeit, Verstand, Vernunft,
Geist). Und doch stellt das steinersche Entwicklungsmodell andererseits ein von
Hegel deutlich verschiedenes dar, indem es unverkennbar von theosophischen
und entwicklungstheoretischen Vorstellungen geprägt ist. 8 Für diese musste
er dann, indem er sich zunehmend von der anglo-indischen Theosophie zu
distanzierten suchte, neue sprachliche Ausdrucksformen formen. So charak-
terisierte er etwa den Anfang des philosophischen Bewusstseins unter den
griechischen Naturphilosophen als Übergang vom Zeitalter einer im Menschen
sich entwickelnden »Empfindungsseele« zu demjenigen einer »Verstandesseele«. 9

Gemeint ist damit der Übergang vom mythischen Weltbild, das für Steiner
Ausdruck der Tätigkeit der sogenannten Empfindungsseele und daher durch eine
Bildhaftigkeit und Ganzheitlichkeit geprägt ist, die noch keine klare Trennung
der Wirklichkeit in ›Innenwelt‹ und ›Außenwelt‹ kennt, zu den mehr gedank-
lich geprägten Weltbildern des »Verstandesseelen-Zeitalters«. 10 Erst in dieser
Entwicklungsphase, in der nicht mehr die Bildhaftigkeit, sondern eine mittels
der Bilder gewonnene Gedankenhaftigkeit die nunmehr erzeugten Weltbilder

8 Dass freilich die idealistische Philosophie naturgemäß von sich aus eine deutliche Nähe nicht
nur zum Entwicklungsgedanken, sondern auch zur theosophischen Wirklichkeitskonzeption
aufweist, lässt sich nicht nur aus den vielfachen positiven Bezugnahmen ablesen, die sich etwa
zu Jacob Böhme bei Fichte, Hegel und Schelling finden, sondern auch (z. B. im Spätwerk Fichtes
und Schellings und in den Werken ihrer Nachfolger) aus der Entwicklung des idealistischen
Philosophierens selbst.
9 Zur näheren Charakterisierung dieser Bezeichnungen und des dahinter stehenden Entwick-
lungsmodells vgl. die Darstellung Försters in der Einleitung, unten LXXXIV f.
10 Vgl. zu diesen Begriffen Steiners Darstellung in TH, 25 ff.: »Das Wesen des Menschen«.



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XI — #11

vorwort xi

prägt, entstehen nach Steiner die eigentlichen Formen jenes Bewusstseins, die
mit Recht philosophisch bzw. wissenschaftlich genannt werden können.

Die zunehmende Ausbildung und Schulung des Gedankenlebens während
dieser Phase erzeugt, so Steiner weiter, im Bewusstsein eine zunehmende
subjektive Trennung des erkennenden Ich von der erkannten Wirklichkeit. Das
im Denken erstarkende Ich, das sich als Empfindungsseele noch als verbunden
mit der ihm im Weltbild entgegentretenden Wirklichkeit empfindet, erlebt sich
durch die Verstandestätigkeit zunehmend als selbständig und als getrennt von
dieser. Aber während die so langsam entstehende ›Außenwelt‹ dem Ich immer
fremder wird, lernt es sich als Verstandesseele selbst immer besser kennen und
entdeckt schließlich auf dem Grund seiner selbst die Freiheit als Kern und
Ausdruck seines innersten Wesens. Und so führt dieser Entwicklungsprozess in
Steiners Darstellung zu einer weiteren Metamorphose des Erkenntnisvermögens,
deren neue Errungenschaften er mit dem Begriff »Bewusstseinsseele« zu fassen
sucht. Diese Phase, in der sich das erkennende Ich als ganz und gar eingeschlossen
in seine gedankliche Tätigkeit und als vollends getrennt von dem durch seine
Tätigkeit erzeugten Weltbild erlebt, ist dann diejenige, in der die dramatischen
Weltanschauungskämpfe des 19. Jahrhunderts sich abspielen, die den größten Teil
des steinerschen Buches und in der ersten Auflage sein ausschließliches Thema
ausmachen. Es ist die Phase, in der sich die Weltbilder Fichtes und Haeckels, also
die radikale Ich-Philosophie des deutschen Idealismus und der ebenso radikale
Materialismus der naturwissenschaftlichen Entwicklungstheorie als Antipoden
gegenüberstehen, die zwar in ihrer Weltdeutung fundamental voneinander
abweichen, die aber zugleich – im Hinblick auf ihre Entstehungsbedingungen
im menschlichen Bewusstsein – voneinander abhängen und sich gegenseitig
bedingen.

Zugleich aber deutet sich für Steiner in diesen geistigen Kämpfen bereits eine
weitere Metamorphose des Bewusstseins an, dessen Hervortreten die Weltbilder
der kommenden Jahrhunderte prägen wird: Es ist die Geburt des sogenannten
»Geistselbst« aus der reif gewordenen Bewusstseinsseele. Als Geistselbst durch-
bricht nach dieser Vorstellung das Ich die von ihm selbst geschaffene Isolation in
der eigenen Innerlichkeit und findet sich wieder wesenhaft verbunden mit dem,
was es da im Weltbild als scheinbar selbständige Außenwelt vor sich hinstellt, um
sich an ihm seiner selbst bewusst werden zu können. Das von Steiner gezeichnete
anthroposophische Bild von der Welt hat seiner Auffassung nach die Aufgabe,
Beispiel und Vorgeschmack jener kommenden Bewusstseinsstufe zu sein, in der
das gereifte Geistselbst die Gedankenentwicklung und damit das menschliche



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XII — #12

xii vorwort

Kulturleben so maßgeblich bestimmen wird, wie die Bewusstseinsseele das
gegenwärtige. 11

Anthroposophie wie Steiner sie versteht wäre somit einerseits zu charak-
terisieren als Versuch, schon jetzt gemäß einer sich erst noch entwickelnden
Stufe des philosophischen Bewusstseins zu denken. Zugleich aber kann sie
gesehen werden als Versuch einer Überwindung des eigentlich philosophischen
Denkens und als paradigmatischer Vorblick auf eine ›nachphilosophische‹ Be-
wusstseinskultur. 12 Denn diese neuerliche Metamorphose des Bewusstseins ist
nach Steiners Ansicht dadurch gekennzeichnet, dass bestimmte Elemente, die
während der ›vorphilosophischen‹ Phase der Empfindungsseele charakteristisch
waren und im Verlauf der Entwicklung des philosophischen Bewusstseins in
den Hintergrund treten mussten, nun wieder hervortreten und in das neue
Bewusstsein reintegriert werden: Die Weltbilder der Zukunft werden also wieder
bildhafter und ganzheitlicher werden, meint Steiner, und das Ich wird sich
mit der Wirklichkeit, die es sich als Weltbild selbst gegenüberstellt, wieder
wesenhafter verbunden fühlen können als gegenwärtig. Gleichzeitig aber werde
es in diese Verwandlung auch die in der Zwischenzeit erworbenen neuen
Eigenschaften, d. h. die durch die Gedankenhaftigkeit erworbene Klarheit und
Sicherheit sowie die im Selbstbewusstsein erworbene Stärkung des Ichs mit
seinem Freiheitsbewusstsein, mit hineinnehmen können.

Während die steinersche Entwicklungstheorie des Bewusstseins strukturell
einen ausgesprochen hegelianischen Eindruck macht, so weisen ihre methodi-
schen Voraussetzungen deutlich auf die fichtesche Wissenschaftslehre. Dies wird

11 Steiner verwendet die hier zur Verdeutlichung angeführten theosophischen Ausdrücke
(›Bewusstseinsseele‹, ›Geistselbst‹ usw.) in den Rätseln der Philosophie nicht; wer aber seine
Darstellung mit derjenigen seiner Theosophie vergleicht, wird feststellen können, dass das in
diesem Buch entwickelte siebenstufige (und somit als ›theosophisch‹ zu charakterisierende)
Modell der menschlichen Entwicklung dem vierstufigen (deutlich mehr ›anthroposophischen‹)
Entwicklungsmodell in den Rätseln sachlich entspricht. Zur Weiterentwicklung theosophi-
scher Konzeptionen zur eigentlich anthroposophischen Anthropologie durch Steiner vgl. die
Einleitung zu SKA 6, XLVII ff.
12 Zu dieser ambivalenten Haltung Steiners vgl. RP(II), IX f.: »Der Verfasser dieses Buches stellt
sich nicht vor, daß, wer sich zu dem im Schlußkapitel Gesagten bekennen kann, der Ansicht
sein müsse, es sei eine Weltanschauung notwendig, welche die Philosophie ersetzt durch etwas,
was diese selbst nicht mehr als Philosophie ansehen kann. Die Ansicht, die in dem Buche sich
aussprechen will, ist vielmehr die, daß die Philosophie, wenn sie dazu kommt, sich wirklich
selbst zu verstehen, mit ihrem Geistesfahrzeug landen müsse bei einem seelischen Erleben,
das wohl die Frucht ihrer Arbeit ist, das aber über diese Arbeit hinauswächst. Philosophie
behält damit ihre Bedeutung für jeden Menschen, der eine sichere geistige Grundlage für die
Ergebnisse dieses seelischen Erlebens durch seine Denkungsart fordern muß.«



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XIII — #13

vorwort xiii

von Eckart Förster in seiner Einleitung unten ausführlich dargestellt, weshalb
hier nicht näher darauf eingegangen werden muss. 13 Ihr Ausblick in die Zukunft
hingegen ähnelt demjenigen, den Schelling in seiner Spätphase als den Übergang
der »negativen« in eine »positive« Philosophie beschrieben hatte. Wie ein gutes
Jahrhundert zuvor der Schöpfer der klassischen Naturphilosophie, so war auch
Steiner davon überzeugt, dass schon das vorphilosophische Bewusstsein eine
Ahnung von dieser seiner künftigen Entwicklung hatte und dass es diese lange
vor ihrer tatsächlichen historischen Aktualisierung in charakteristische mythische
Bilder gebracht hat, wie etwa in das biblische Bild der Menschheitsentwick-
lung vom ›Sündenfall‹ bis zur ›Auferstehung‹: Ursprünglich vereinigt mit dem
geistigen Grund seines Seins, fällt der Mensch – bzw. das sich entwickelnde
Ich – im Bewusstsein aus dieser Einheit für eine Zeitlang heraus, um sich in
diesem spirituellen Exil, dieser kognitiven Trennung von seinem wahren Wesen,
jenes Selbstbewusstsein und jene Freiheit zu erobern, mit deren Hilfe es sich
dann, als nunmehr verwandeltes, die verlorene Einheit mit dem Kosmos – das
›Himmelreich‹ der religiösen Vorstellungswelt – wiedererobern kann. Und wie
schon für Schelling so wird auch nach Steiner erst das nachphilosophische
Bewusstsein, allerdings mit den im philosophischen Zeitalter erworbenen Mit-
teln, die Bildwelten des mythischen Bewusstseins als Prophetien seines eigenen
Werdens angemessen verstehen lernen.

Bliebe man allerdings bei dieser allgemeinen Charakteristik stehen, so würde
Steiners Modell der Bewusstseinsentwicklung sich nicht wesentlich von jenen
philosophischen Geschichtskonzeptionen unterscheiden, welche schon von
den Denkern des deutschen Idealismus, ja bereits seit der Aufklärung (etwa
in Gotthold Ephraim Lessings Erziehung des Menschengeschlechts) entwickelt
worden waren. Die anthroposophische Bewusstseinstheorie unterscheidet sich
aber insofern grundlegend von diesen Modellen, als sie (in Anknüpfung an
theosophische Vorstellungen) postuliert, dass dieser Prozess der sich entwi-
ckelnden Selbstvergewisserung des denkenden Ich kein linearer ist, und auch
kein bloß dialektischer im Sinne idealistischen Philosophierens, sondern ein
progressiv-zirkulärer, in periodischen Zyklen in sich selbst zurücklaufender. Man
könnte auch, in Anknüpfung an einen Ausdruck Steiners, von einem Prozess der
»Umstülpung« sprechen, in dessen Verlauf ›Inneres‹ in ›Äußeres‹ umgestülpt
wird, und umgekehrt. 14 Nachdem nämlich, so Steiners Auffassung, das Ich sich
als bzw. mittels der Verstandesseelentätigkeit im Denken weitgehend entwickelt

13 Vgl. unten, LVI ff.
14 Vgl. dazu unsere Hinweise auf den steinerschen Umstülpungsbegriff in der Einleitung zu
SKA 5, LXIII f.



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XIV — #14

xiv vorwort

und jene Bewusstseinsklarheit ausgebildet hat, welche die antike Philosophie
prägt, geht die Entwicklung nicht linear in die Ausbildung der Bewusstseinsseele
über, sondern das eigentliche Gedankenleben zieht sich für eine Weile in die
Region des un- bzw. halbbewussten Gefühlslebens zurück und entfaltet seine
Wirkung gewissermaßen unterhalb der Schwelle des Gedanklichen. Durch
diese Umstülpung der seelisch-geistigen Konstitution des Menschen, dieses
zeitweilige Abtauchen des bewussten Ich aus dem klaren Gedankenleben in halb-
und unbewusste seelische Regionen, entsteht für Steiner der eigentümliche phi-
losophische und religiöse Charakter der Spätantike und des frühen Mittelalters. 15

Und erst nachdem in der frühen Neuzeit das Ich aus diesem ›Abstieg‹ in die
Tiefen des gefühlshaften Erlebens gewissermaßen wieder auftaucht bzw. sich
›ausstülpt‹, kann sich die Geburt der Bewusstseinsseele vollziehen. Das Ich dehnt
sich nach diesem Denkmodell also gewissermaßen in der antiken Philosophie
über die seelische Wesenheit des Menschen in eine transpersonale Gedankenwelt
aus, um sich dann für eine Zeit lang in das Seelische zurückzuziehen, sozusagen
zu kontrahieren – »wie der Pflanzenkeim im Schoß der Erde« (RP[I], XXV) –
um dann als so gereiftes und transformiertes wiederum nach Ausdehnung über
das rein seelische Erleben hinaus zu streben. 16

15 Vgl. unten, XXI ff.
16 Von diesem Gesichtspunkt gesehen kann auch die anthroposophische Reinkarnationslehre
als eine Anwendung des goetheschen Metamorphosegedankens auf Seelisches und Geistiges
verstanden werden. In dieser werden Geburt und Tod des Menschen als eben solche Umstül-
pungen beschrieben: Dasjenige, was vor dem Tod vom Ich als subjektive ›Innenwelt‹ erlebt wird,
erscheint demselben nach dem als ›Tod‹ bezeichneten Vorgang als dessen objektive ›Außenwelt‹.
Und umgekehrt wird dem Menschen nach dieser Konzeption durch den Geburtsvorgang die
frühere (objektive) geistig-seelische Außenwelt nunmehr zur (als subjektiv erlebten) Innenwelt,
während sein vorgeburtliches ›Innenleben‹ jetzt im Bild einer raum-zeitlichen Objektwelt vor
ihm steht. Vgl. dazu Steiners Theosophie, Kapitel »Reinkarnation und Karma« (TH, 51–69)
sowie die folgenden Bemerkungen in Goethes Weltanschauung: »Im Sinne seiner [Goethes]
Naturstudien liegt es durchaus, das Wesen der menschlichen Seele so zu denken, daß diese nach
der Ablegung des Leibes in einer übersinnlichen Daseinsform lebt. Diese Daseinsform bedingt,
daß ihr durch die andern Lebensbedingungen auch eine andere Bewußtseinsart eigen wird als die
ist, die sie durch den physischen Leib hat. So führt die Goethesche Metamorphosenlehre auch
zu der Anschauung von Metamorphosen des Seelenlebens. Aber man wird diese Goethesche
Unsterblichkeitsidee nur recht ins Auge fassen können, wenn man weiß, daß Goethe zu einer
unmetamorphosierten Fortsetzung desjenigen Geisteslebens, das durch den physischen Leib
bedingt ist, durch seine Weltanschauung nicht hat geführt werden können. Weil Goethe in
dem hier angedeuteten Sinn eine Anschauung des Gedankenlebens nicht versuchte, wurde er
auch im Fortgang seiner Lebensführung nicht dazu veranlaßt, diejenige Unsterblichkeitsidee
besonders auszugestalten, welche die Fortsetzung seiner Metamorphosengedanken wäre. D i e s e



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XV — #15

vorwort xv

Im Blick auf die Zukunft ergibt sich aus dieser Betrachtungsweise die Er-
wartung, dass auch das Denken als solches, wie es der gegenwärtige auf der
Bildungshöhe der Zeit stehende Mensch erlebt, in diesem Durchgang durch
die Seele und durch das Ich, sich zu einer weiteren Daseinsform entwickeln
und somit ganz neuartige Wege ermöglichen wird, in denen der Mensch sich
als Erkennender zu sich selbst und zur Wirklichkeit stellen kann. 17 Hieraus
erklärt sich letztlich auch Steiners auffälliges Interesse an »Welt- und Lebens-
anschauungen«: Ein bestimmtes Weltbild ist für ihn nicht bloß Produkt der
menschlichen Denktätigkeit, sondern zugleich Medium bzw. Organ der Evolution
des Bewusstseins. In der und durch die Produktion seiner Weltbilder erkennt der
Mensch nicht nur die ›Welt‹ und ›sich selbst‹, sondern hebt in diesem Prozess
die Wirklichkeit selbst, die in allen Ich- und Weltbildern sich ausdrückt, auf
neue und höhere Stufen des Daseins. 18

Man wird somit Steiners Vorstellungen über die Entwicklung des (philosophi-
schen) Bewusstseins nicht gerecht werden können, wenn man es ausschließlich
aus der Tradition der idealistischen Vorbilder zu verstehen sucht, die es natürlich

Idee aber wäre in Wahrheit dasjenige, was in Bezug auf dieses Erkenntnisgebiet aus seiner
Weltanschauung folgte« (GW, 75).
17 Vgl. dazu RP(II), 8 ff., wo Steiner wiederum eine Metapher aus dem Gebiet der Botanik (und
wieder einen Zentralbegriff Goethes) bemüht, um seine Bewusstseinstheorie anschaulich
zu machen: »[. . . ] wenn das Denken zunächst im Sinne des Hegeltums dazu führt, ein
Gedankengemälde im Sinne eines Weltbildes vor der Seele auszubreiten: hat damit das Denken
alles dasjenige wirklich aus sich heraus entwickelt, was lebendig in ihm beschlossen liegt? Es
könnte doch sein, daß im Denken noch mehr liege als bloßes Denken. [. . . ] sollte aus dem
Gedanken nicht Lebendiges sich entwickeln können? Sollte er nicht s e i n e m e i g e n e n
L e b e n durch den Gebrauch entzogen werden, welchen Hegel von ihm macht, wie der
Pflanzenkeim seinem Leben entzogen wird, wenn er zur menschlichen Nahrung verwendet
wird? In welchem Lichte muß die Hegelsche Philosophie erscheinen, wenn es etwa Wahrheit
wäre, daß der Gedanke zwar zur Aufhellung, zur Erklärung der Weltvorgänge dienen kann, wie
der Pflanzensame zur Nahrung, daß er dies aber nur dadurch kann, daß er seinem fortlaufenden
Wachstum entzogen wird? [. . . ] Der Pflanzenkeim wird allerdings nur eine Pflanze gleicher
Art aus sich hervorgehen lassen. Der Gedanke als Erkenntniskeim könnte aber, wenn er
seiner lebendigen Entwickelung zugeführt wird, etwas völlig Neues gegenüber dem Weltbilde
hervorbringen, aus dem er sich entwickelt hat. Wie im Pflanzenleben W i e d e r h o l u n g
herrscht, so könnte S t e i g e r u n g im Erkenntnisleben stattfinden. Ist es denn undenkbar, daß
alle Verwendung des Gedankens zur Erklärung der Welt im Sinne der äußeren Wissenschaft
nur gewissermaßen eine Verwendung des Gedankens ist, die einen Nebenweg der Entwickelung
verfolgt, wie im Gebrauch des Pflanzensamens zur Nahrung ein Nebenweg gegenüber der
fortlaufenden Entwickelung liegt? [. . . ] Der Gedanke darf nicht als Gedanke verharren; er darf
nicht bloß gedacht, nicht nur d e n k e n d e r l e b t werden; er muß zu einem noch höheren
Leben erwachen«.
18 Zum Begriff der ›Weltanschauung‹ bei Steiner vgl. auch die Einleitung zu SKA 3, XCI ff.



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XVI — #16

xvi vorwort

stark geprägt haben. Man wird auch und besonders diese Versuche eines doppelten
Brückenschlages vom Idealismus hin zur Naturwissenschaft und zur Mystik
ins Auge fassen müssen, um ihr hermeneutisch gerecht werden zu können.
Und man wird die gedanklichen Wurzeln dieser Vorstellungen, neben den
bereits erwähnten Einflüssen, vor allem in der goetheschen Morphologie zu
suchen haben, mit welcher der frühe Steiner sich ebenso intensiv und engagiert
beschäftigt hat (oft bis hin zur Selbstidentifikation) wie mit dem deutschen
Idealismus, der Theosophie und dem Haeckelianismus. 19 In dem Gedanken
eines zyklenhaft sich selbst transzendierenden und dann wieder in sich zurück-
ziehenden Menschenwesens, welches dem steinerschen Entstehungsmodell der
verschiedenen Metamorphosen des Bewusstseins zugrunde liegt, kann man
deutliche Ähnlichkeiten zu Goethes Beschreibung der Pflanzenmetamorphose
als einen Zyklus von Ausdehnungs- und Kontraktionsprozessen finden, auch
wenn Steiners geistige und seelische Umstülpungsprozesse deutlich komplexer
sind als die goetheschen Ausdehnungen und Zusammenziehungen der Pflanze:
Wie für Goethe die einzelnen Metamorphosen des Ur-Organs ›Blatt‹ anhand
dieses Gesetzes zur lebendigen Gestalt der Pflanze führen, so ergeben für Steiner
die zyklischen Ein- und Ausstülpungen des menschlichen Wesens in seine
verschiedenen (leiblichen, seelischen und geistigen) Metamorphosen in ihrer
Gesamtheit die Entwicklungsgestalt des Menschen – welche im anthroposo-
phischen Denken zugleich, wie 1910 von Steiner in seiner Geheimwissenschaft
im Umriss dargestellt, die grundlegende Entwicklungsgestalt des (ebenfalls
physischen, seelischen und geistigen) Kosmos ist. 20

*
Das oben skizzierte Modell einer anthroposophisch orientierten Geschichte

der Philosophie bzw. des Bewusstseins tritt in deutlicher Gestalt freilich erst
in der Neufassung des Werkes hervor, die Steiner 1914 unter dem Titel Die
Rätsel der Philosophie herausgab. In der Erstfassung des Buches, die um die
Jahrhundertwende unter dem Titel Welt- und Lebensanschauungen im neun-
zehnten Jahrhundert 21 erschienen war, hatte Steiner sich auf die Schilderung der

19 Näheres zur Bedeutung Goethes für Steiner findet sich in den Einleitungen zu SKA 1 und
SKA 3.
20 Vgl. auch dazu die Hinweise Försters in der Einleitung, unten LV ff, sowie die Einleitung
zu SKA 8, XV ff.
21 Der Doppelausdruck »Welt- und Lebensanschauung[en]« war im 19. Jahrhundert gängig; er
taucht zum ersten Mal, soweit wir ermitteln konnten, bei Jean Paul auf, der im ersten Band
seiner Vorschule der Ästhetik die Ausbildung einer solchen Welt- und Lebensanschauung als
d a s vornehmlichste Kennzeichen des Genies ausgewiesen hatte (vgl. Vorschule der Ästhetik,
nebst einigen Vorlesungen in Leipzig über die Parteien der Zeit. Hamburg 1804, 57). Von hier hat



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XVII — #17

vorwort xvii

Weltbilder des 19. Jahrhunderts beschränkt. Daher spielt auch das Die Rätsel
der Philosophie charakterisierende Modell der Metamorphosen des Bewusst-
seins in den Welt- und Lebensanschauungen noch keine herrschende Rolle.
Es deutet sich aber in Spuren hier und da bereits deutlich an, 22 ebenso wie
andere charakteristische theosophische und anthroposophische Denkmuster,
die Steiner erst später ausführlich entwickelt. 23 Insofern kann man schon diese
Schrift von 1900/1901 in ganz eminentem Sinne als ein Werk des Übergangs
von der Philosophie zur Theosophie bei Steiner verstehen (und nicht erst die
gewöhnlich so gedeuteten Schriften von 1901 und 1902: Die Mystik im Aufgange
und Das Christentum als mystische Tatsache). Zwar spricht Steiner hier seine
Leserschaft formal noch als Philosoph und Gelehrter im akademischen Sinne
an, aber er denkt und argumentiert in vielerlei Hinsicht bereits im Sinne seiner
späteren theosophischen bzw. anthroposophischen Weltanschauung. 24 Und
da er zugleich als Akademiker und als Anthroposoph spricht, so nimmt es
nicht Wunder, dass das eigentliche Kernthema seines Buches gar nicht so sehr
die Ideengeschichte des 19. Jahrhunderts ist, sondern, neben der eigentlichen
Bewusstseinsentwicklung im Allgemeinen, ganz besonders auch das Verhältnis
zwischen den akademischen Natur- und Geisteswissenschaften seiner Zeit und
einer auf geistiger Erfahrung beruhenden Wirklichkeitsbetrachtung. 25

In der Art und Weise, wie Steiner dieses Verhältnis in den vorliegenden Texten
behandelt, kann man einmal mehr den Einfluss morphologischer Vorstellungen
im Sinne Goethes und eine Anwendung derselben auf geistige Phänomene
beobachten. Goethe hat bekanntlich neben das oben angedeutete Gesetz von
der ›Kontraktion und Ausdehnung‹ des primären Pflanzenorgans dasjenige von
›Polarität und Steigerung‹ als zweites Hauptgesetz der Morphologie gestellt. 26

möglicherweise auch Steiner den Ausdruck übernommen; jedenfalls zitiert er die entsprechende
Stelle in RP(I), 135.
22 Eine unausgesprochene Protofassung dieses Modells lässt sich schon 1897 in der Schrift
Goethes Weltanschauung (GW) identifizieren.
23 Vgl. dazu unten, LVI ff.
24 Zu dem hier zugrunde gelegten aber nicht näher erläuterten Verständnis der Begriffe
›theosophisch‹ und ›anthroposophisch‹ als Phasen der steinerschen Entwicklung vgl. die
Einleitung zu SKA 6, XLVII ff.
25 Der spätere Steiner machte zwischen den akademischen Natur- und Geisteswissenschaften
keinen kategorialen Unterschied, sondern fasste beide unter dem Begriff ›Anthropologie‹
zusammen und stellte diese der Anthroposophie entgegen (vgl. etwa die Schrift Von Seelenrätseln,
Kapitel »Anthroposophie und Anthropologie« (VS, 12–45).
26 Vgl. dazu Steiners Aussagen in Goethes Weltanschauung: »Den höchsten Grad der Reife
erlangte Goethes Weltanschauung, als ihm die Anschauung der zwei großen Triebräder der
Natur: die Bedeutung der Begriffe von Polarität und von Steigerung aufging. (Vergl. den Aufsatz:



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XVIII — #18

xviii vorwort

Liest man von hier aus Steiners Beschreibung des Verhältnisses von Natur-
wissenschaft und Geisteswissenschaft in den Welt- und Lebensanschauungen,
so zeigt sich, dass er dieses Verhältnis in eben solchem Sinne als ein solches
von Polarität und Steigerung versteht, wie die Entwicklungsgeschichte des
Bewusstseins als eine solche von Kontraktion und Ausdehnung. 27

Zur Verdeutlichung dieses Gedankens sei uns gestattet, noch einmal ein
mythisches Bild zur Hilfe zu nehmen. Im 13. Kapitel der Johannesoffenbarung
schildert der Apokalyptiker eine offenkundig krisenhafte Situation innerhalb
der Menschheitsgeschichte. Diese wird bildhaft durch das Auftauchen zweier
Wesen oder »Tiere« illustriert, aus deren Zusammenwirken ein »Bild« (eidolon)
hervorgeht, welches das Denken und Handeln der gesamten Menschheit in
einschneidender Weise verändert. Das eine dieser Tiere, so erfahren wir da,
erhebt sich aus dem Element des Wassers und zieht durch sein Erscheinen die
ganze Menschheit in seinen Bann. Seine Wirksamkeit besteht darin, dass es den
Kampf aufnimmt gegen alles, was bisher als wertvoll und heilig galt: den Kampf
gegen Gott, gegen den Himmel als dessen Wohnstätte und gegen alle Wesen,
die sonst noch in diesem Himmel wohnen. Und obwohl dieses Tier offenbar
alle Werte und Gewissheiten zerstört, welche die bisherige Welt bestimmten,
unterwerfen sich die Menschen seiner Macht, ja beten es an und rufen aus:
»Wer ist dem Tier gleich, und wer kann den Kampf gegen es aufnehmen?«
(Off. 13:4b). 28

Erläuterung zu dem Aufsatz ›die Natur‹. Deutsche Nat.-Lit. Goethes Werke Band 34, S. 63 f.)
Die Polarität ist den Erscheinungen der Natur eigen, insofern wir sie materiell denken. Sie
besteht darin, daß sich alles Materielle in zwei entgegengesetzten Zuständen äußert, wie der
Magnet in einem Nordpol und einem Südpol. Diese Zustände der Materie liegen entweder
offen vor Augen, oder sie schlummern in dem Materiellen und können durch geeignete Mittel
in demselben erweckt werden. Die Steigerung kommt den Erscheinungen zu, insofern wir sie
geistig denken. Sie kann beobachtet werden bei den Naturvorgängen, die unter die Idee der
Entwicklung fallen« (GW, 2).
27 Eine andere Metapher aus dem Bereich der Botanik zeigt sich, wenn Steiner als ein wei-
teres »Gesetz der Menschheitsentwickelung« dasjenige bezeichnet, dass bestimmte geistige
Fähigkeiten und Errungenschaften, wenn ihre »Lebenskraft« verbraucht sei, in andere jüngere
Menschheitskräfte »eingepflanzt werden« müssten, wie der Gärtner in einen älteren Stamm
einen jungen Planzenspross okulieren kann. Als Beispiel dafür nennt Steiner das »Einpflanzen«
des älteren griechischen Gedankenlebens in die jungen frischen Gefühls- und Gemütskräfte
des entstehenden Christentums während der Spätantike und des frühen Mittelalters (RP[I],
58 f.).
28 Zu Steiners theosophischer Deutung der Johannesoffenbarung vgl. den Vortragszyklus VI
von 1908: Die Apokalypse des Johannes (GA 104).



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XIX — #19

vorwort xix

In der weiteren Darstellung wird nun deutlich, dass dieses ›Tier aus dem
Wasser‹ im Verbund wirkt mit einem zweiten Wesen, welches aus dem Element
der Erde aufsteigt. Erst dieses zweite Tier ermöglicht dem ersten die volle
Entfaltung seiner Wirksamkeit, indem es nämlich dessen Macht vor den Augen
der Menschen ausübt, d. h. dessen Wirksamkeit überhaupt erst sichtbar macht
und somit in die konkrete Lebenswirklichkeit bringt. Ferner erfahren wir, wie
durch das zweite Tier ein »Bild« aufgerichtet wird (Off. 13:14) und was dieses Bild
in der Menschheit bewirkt. Es wird nämlich im Tempel aufgestellt und somit
unmittelbar an jene Stelle gesetzt, die vorher Gott eingenommen hatte. Nicht
mehr der in keine Vorstellung zu fassende Geist, sondern eben dieses sinnlich
fassbare Bild wird von jetzt an, in einer Art Umkehrung des alttestamentarischen
Tanzes um das goldene Kalb (vgl. 2. Mos. 32), von den Menschen verehrt und
angebetet. Denjenigen, welche sich weigern, dieses Bild anzuerkennen, droht
in der Schilderung des Apokalyptikers der Tod als Strafe; denjenigen hingegen,
die sich dem Bild des Tieres hingeben und seine Autorität anerkennen, wird das
»Zeichen des Tieres« (Off. 13:16) auf Hände und Stirn geprägt. All ihr Denken
und Handeln, so wird man die Symbolik wohl zu verstehen haben, ist durch
jenes Wesen geprägt, dessen ›Bild‹ sie sich verschrieben haben.

Man könnte, im Sinne Steiners, diesen apokalyptischen Bericht als bildhafte
bzw. empfindungsseelenhafte Prophetie jener krisenhaften Wandlungen des
menschlichen Bewusstseins verstehen, die in den Welt- und Lebensanschauungen
als Begleiterscheinungen der Geburt des Geistselbst geschildert werden. 29 Hat
Steiner doch selbst immer wieder das Auslaufen der modernen Naturwissen-
schaft in die darwinsche und haeckelsche Entwicklungslehre gegen Mitte des
19. Jahrhunderts als Aufrichtung eines neuen Gedanken-Bildes von der Welt
charakterisiert, welches an die Stelle eines früheren Bildes von dieser Welt trat,
und zwar an die Stelle eines von religiösen und idealistischen Vorstellungen
geprägten Bildes, in dem Natur bzw. Wirklichkeit nicht verstanden wurde
als Summe und Resultat aller im Universum vor sich gehenden mechanisch-
materiellen Prozesse, sondern als äußerer Ausdruck einer anderen, unsichtbaren
Welt, als geschaffen, getragen und erhalten von Gott bzw. vom Geist als dem
Schöpfer, Inbegriff und Zentrum allen Seins. Und wie der Apokalyptiker das »Bild
des Tieres« als etwas schildert, dessen suggestiver Macht die meisten Menschen
nichts entgegenzusetzen haben, so beschreibt auch Steiner diese Kulmination
der modernen Naturwissenschaft als ein geistiges Naturereignis, welches über

29 Zu Steiners Deutung der apokalyptischen Bilderwelt als Darstellung der Metamorphosen
des menschlichen Bewusstseins vgl. meine Studie: Literatur und Apokalypse. Perspektiven einer
anthroposophischen Hermeneutik. Stuttgart 2020.



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XX — #20

xx vorwort

die denkende Menschheit hereinbrach und diese mit unwiderstehlicher Gewalt
dazu zwang, alte Vorstellungen abzulegen und Welt und Leben nunmehr durch
die Optik des neuen Weltbildes anzusehen – auch wenn diese Menschen mit
ihren Gefühlen und Hoffnungen weiterhin an dem alten, geistig-religiösen Bild
der Welt hingen. 30

Und noch eine Parallele zwischen Steiners Schilderung der Geistesgeschichte
des 19. Jahrhunderts und dem apokalyptischen Bericht aus der Johannesoffen-
barung muss auffallen: So wie das ›Tier aus der Erde‹ seine Wirksamkeit nur
entfalten kann in Kooperation mit dem Auftauchen des anderen Tieres aus
dem ›Wasser‹, so steht auch für Steiner das Auftreten des Gott und Geist aus
der Welt vertreibenden naturwissenschaftlichen Weltbildes in dialektischem
Zusammenhang mit einem anderen, unmittelbar zuvor auftretenden ›Bild‹ von
der Welt: und zwar dem Weltbild des deutschen Idealismus, wie dieses sich,
initiiert durch die kantsche Revolution der Philosophie, in der Wirksamkeit
Fichtes, Schellings, Hegels und ihrer Nachfolger während der ersten Hälfte des
19. Jahrhunderts entfaltet hatte. Obwohl Steiner einerseits diese beiden Welt-
bilder chronologisch nacheinander auftreten lässt und die Blüte des deutschen
Idealismus in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts verortet, die Entfaltung der
modernen Naturwissenschaft hingegen in deren zweite Hälfte, so erscheinen
sie doch, wie die beiden Tiere der Apokalypse, als innig zusammenhängend,
ja einander bedingend, wie die zwei Seiten bzw. Extreme eines bedeutsamen
Entwicklungsmomentes in der Geschichte des menschlichen Bewusstseins. Der
besonders in der Person Fichtes personifizierte kühne Versuch des deutschen
Idealismus, die gesamte Natur, d. h. die äußere Welt der Objekte in Zeit und
Raum, im Ich aufgehen zu lassen bzw. sie aus diesem Ich hervorgehend zu
denken, erscheint in Steiners Darstellung gewissermaßen als das notwendi-
ge Gegenbild, ja als notwendige Vorarbeit jenes umgekehrten Versuchs der
modernen Naturwissenschaft, personifiziert in der Gestalt Haeckels und der
modernen Entwicklungslehre, alles Geistige, Seelische, Religiöse und Kulturelle
als solches in der materiellen Natur aufgehen zu lassen bzw. es aus dieser Natur
hervorgehend zu verstehen. 31

*

30 Vgl. dazu besonders das Eingangskapitel von Das Christentum als mystische Tatsache (CM,
1–7).
31 In Steiners späterer anthroposophischer Bildersprache, inbesondere auch in seinen Mysteri-
endramen, kommt der hiermit angedeutete Gegensatz zwischen mystischer und naturalistischer
Weltanschauung, zwischen Idealismus und Naturwissenschaft als Konflikt zweier Geistwesen,
›Luzifer‹ und ›Ahriman‹, zum Ausdruck.



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XXI — #21

vorwort xxi

Dieser (wiederum aus dem deutschen Idealismus herkommende) Gedanke
eines notwendigen Auseinanderfallens des Weltbildes in ein geistgemäßes
und ein naturgemäßes Bild von der Welt, deren Dialektik die Polarität beider
Weltanschauungen ins Extrem treibt und damit die Geburt einer neuen, gestei-
gerten Form des Bewusstseins vorbereitet, findet sich auch in einem anderen
Werk Steiners, welches fast zeitgleich mit den Welt- und Lebensanschauungen
entstanden ist und im Jahr 1901 als Buch erschien: Die Mystik im Aufgange des
neuzeitlichen Geisteslebens. In dieser Schrift richtet Steiner den Blick nicht auf das
19. Jahrhundert, sondern auf das ausgehende Mittelalter und die frühe Neuzeit.
Diese Periode interessiert ihn als diejenige Zeit, in welcher die ersten Anfänge
jenes Denkens liegen, dass später zur modernen Naturwissenschaft geführt hat.
Auch in dieser Periode seines ersten Entstehens, so Steiners Argumentation
in diesem Buch, habe das naturwissenschaftliche Denken ein unmittelbares
geist-orientiertes Gegenbild gehabt, und zwar in Form der deutschen Mystik
von Meister Eckhart bis Angelus Silesius. 32 Steiner sieht, bei aller sonstigen
Gegensätzlichkeit, einen inneren Zusammenhang zwischen Mystik und Proto-
Naturwissenschaft vom 12. bis zum 16. Jahrhundert darin, dass beide einer
anthropomorphischen Vorstellungsart entgegenarbeiteten, die sich unter ›Gott‹
bzw. ›Geist‹ nichts anderes vorstellen konnte, als einen in den ›Himmel‹ bzw. hin-
ter die Natur als deren Schöpfer und Erhalter projizierten Menschengeist. Die
Mystik habe dies getan, indem sie zeigte, dass die Wirklichkeit dessen, was
man sich da unter dem Begriff ›Gott‹ oder ›Geist‹ vorstellte und irgendwo
außerhalb des Menschen vorstellte (und so zu einem Ding unter Dingen machte),
nirgendwo zu finden ist als in der inneren Selbsterfahrung des Menschen; die
frühe Naturwissenschaft hingegen, indem sie ein Bild von der Natur entwarf,
das eines solchen anthropomorphischen Schöpfergottes zu ihrer Erklärung nicht
mehr bedurfte.

Geradeso wie nach den Welt- und Lebensanschauungen der deutsche Idealismus
und die Entwicklungstheorie im 19. Jahrhundert, so arbeiteten nach der Mystik-
Schrift also bereits in der frühen Neuzeit Mystik und Proto-Naturwissenschaft

32 »Die Naturwissenschaft des neunzehnten Jahrhunderts [. . . ] hat der Natur nichts gegeben,
was ihr nicht gehört; sie hat ihr nur genommen, was ihr nicht gehört. Sie hat alles das aus
ihr verbannt, was nicht in ihr zu suchen ist, sondern was sich nur im Innern des Menschen
findet. [. . . ] Meister Eckhart sowohl wie Tauler, und auch Jacob Böhme wie Angelus Silesius
müssten bei Betrachtung dieser Naturwissenschaft die tiefste Befriedigung empfinden. Der
Geist, in dem sie die Welt betrachten wollten, ist im vollsten Sinne auf diese Naturwissenschaft
übergegangen, wenn sie richtig verstanden wird. Was sie noch nicht konnten, auch die Tatsachen
der Natur selbst in das Licht zu rücken, das ihnen aufgegangen war, das wäre ihre Sehnsucht
ohne Zweifel geworden, wenn diese Naturwissenschaft ihnen vorgelegen hätte« (MA, 118).



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XXII — #22

xxii vorwort

sich gegenseitig zu, nach dem Prinzip von Polarität und Steigerung, um ge-
meinschaftlich den anthropomorphisch gedachten Gott bzw. Geist aus der
Weltanschauung zu vertreiben, und bereiteten so den Boden für eine sachgemä-
ßere Erkenntnis des Geistigen. Und auch für die Blüte der Verstandesseele zur Zeit
der griechischen Philosophie fällt in Steiners Darstellung die Entwicklung in den
auffälligen und wirkmächtigen Gegensatz von Platonismus und Aristotelismus.
Platon ist für Steiner ein Mystiker, der die geistige Erfahrung in die Sprache der
Verstandesseele zu übersetzen sucht, während er Aristoteles als Wissenschaftler
sieht, der sich von der Erkenntnis der sinnlichen Welt her den platonischen
Erfahrungen zu nähern sucht. Steiner ist an dieser wechselseitigen Dynamik
insofern besonders interessiert, als er anhand ihrer zu zeigen versucht, dass
zu allen Zeiten die naturwissenschaftliche ›Vertreibung des Geistes aus der
Welt‹ keineswegs zu einer geistverleugnenden Weltanschauung führte; sondern
dass im Gegenteil gerade das von einem falschen, anthropomorphistischen
Geistverständnis befreite Naturbild das Bedürfnis erzeugte, den wirklichen Geist
tatsächlich zu finden und zu erleben, indem ein ent-geistetes Naturbild den
Menschen dazu treibt, diesen Geist vor allem in jener Tätigkeit zu suchen, durch
welche er selbst – bzw. welche in seinem Bewusstsein – diese Entgöttlichung
vollzieht. 33

In der Bildsprache des Apokalyptikers ausgedrückt könnte man sagen: Der
Sturz Gottes und die Errichtung eines gottlosen Naturbildes, wie es die beiden
Tiere unter der Menschheit anrichten, illustrieren aus anthroposophischer Sicht
zwar einerseits eine Krise und Katastrophe, andererseits aber eben nur die Krise
einer überlebten Bewusstseinshaltung, deren Auflösung dem Menschen zugleich
die Chance eröffnet, ein neues und wirklichkeitsgemäßeres Verhältnis zu Geist,
Natur und somit zu sich selbst auszubilden. Den Menschen des Mittelalters
und der frühen Neuzeit sei dies, so Steiner, noch nicht möglich geworden, weil
in dieser Zeit das naturwissenschaftliche Weltbild noch nicht ausgeprägt genug
war, um mit den alten religiösen Vorstellungen in ernsthafte Konkurrenz zu

33 »Man braucht nicht den Geist zu verlieren, wenn man in der Natur nur Natürliches fin-
det. [. . . ] Ich empfinde ein Höheres, Herrlicheres, wenn ich die Offenbarungen der ›Natürlichen
Schöpfungsgeschichte‹ auf mich wirken lasse, als wenn die übernatürlichen Wundergeschichten
der Glaubensbekenntnisse auf mich eindringen. Ich kenne in keinem ›heiligen‹ Buche etwas,
das so Erhabenes mir enthüllt, wie die ›nüchterne‹ Tatsache, daß jeder Menschenkeim im
Mutterleibe aufeinanderfolgend in Kürze diejenigen Tierformen wiederholt, die seine tierischen
Vorfahren durchgemacht haben. Erfüllen wir unser Gemüt mit der Herrlichkeit der Tatsachen,
die unsere Sinne schauen, dann werden wir wenig übrig haben für die ›Wunder‹, die nicht im
Kreislaufe der Natur liegen. Erleben wir den Geist in uns, dann brauchen wir keinen solchen
draußen in der Natur« (MA, 119 f.).



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XXIII — #23

vorwort xxiii

treten. 34 Heute jedoch würden gerade diese Mystiker »rückhaltlos mit denen
übereinstimmen, die den Geist als Tatsache nicht in der Wurzel der Natur,
sondern in ihrer Frucht suchen« (MA, 119), denn die mystische Erfahrung selbst,
für die der im Innern erfahrene Geist erlebte Realität ist, führe so zu einem
Verständnis der Bedeutung und Notwendigkeit von Naturwissenschaft – wie auch
umgekehrt die Naturwissenschaft den Weg in die mystische Erfahrung weise. In
den Rätseln der Philosophie finden wir diesen Gedanken wieder im Anfangssatz
des Kapitels über die Weltanschauungen der frühen Neuzeit: »Dem Aufblühen
der Naturwissenschaften in der neueren Zeit liegt dasselbe Suchen wie J[acob]
Böhmes Mystik zugrunde« (RP[I], 53). 35 Dieselbe wechselwirksame Dynamik
zwischen Geist- und Naturbild sieht das Buch aber auch im 19. Jahrhundert am
Werk, in dem der Hegelianismus als Wegbereiter des Materialismus gewirkt habe:
»Die Weltanschauung wurde durch das, was Hegel aus dem Geiste gemacht
hatte, zu den Gedanken an den materiellen Ursprung des Geistes hingedrängt«
(RP[II], 43). Und im Blick auf jüngste wissenschaftliche Entwicklungen heißt
es am Ende des zweiten Bandes: »Der Relativitätstheorie für die physische
Welt wird man nicht entkommen; man wird aber eben dadurch in die Geist-
Erkenntnis getrieben werden« (RP[II], 207).

*
Im Lichte dieser Betrachtungen über den inneren Zusammenhang zwischen

naturwissenschaftlicher und geistig orientierter (heute würden wir wohl eher
sagen: spiritueller) Weltanschauung und -erfahrung erweist sich die von Anthro-
posophen wie von Kritikern Steiners immer wieder vorgebrachte Vorstellung,
Steiner habe seine Anthroposophie an die Stelle der modernen Naturwissenschaft

34 »Was sie [die Mystiker] noch nicht konnten, auch die Tatsachen der Natur selbst in das
Licht rücken, das ihnen aufgegangen war, das wäre ihre Sehnsucht ohne Zweifel geworden,
wenn diese Naturwissenschaft ihnen vorgelegen hätte. Sie konnten es nicht; denn keine
Geologie, keine natürliche Schöpfungsgeschichte erzählte ihnen von den Vorgängen in der
Natur« (MA, 118).
35 Steiners grundsätzlicher Ansatz, die verschiedenen Weltanschauungen im Hinblick darauf
zu charakterisieren, inwiefern sie entweder das »Bild von dem Ich« oder das »Bild der Natur«
zu zeichnen versuchten, wird trotz aller Revision auch in der Neuauflage beibehalten. Und
zwar auch dort, wo sich seine Bewertung einzelner Denker grundlegend ändert, etwa bei der
Darstellung Max Stirners (vgl. RP[I], 215 ff.). Dessen Schilderung fällt in der Erstfassung geradezu
emphatisch aus, in der Neuauflage von 1914 relativ distanziert. Aber in beiden Schilderungen
erscheint Stirner als derjenige Denker, in dem das »Bild vom Ich« greller als sonst irgendwo
auftrete, weil er dieses ›Ich‹ intensiver erlebt habe als andere. Und beide Darstellungen betonen,
dass das Auftreten des radikalen stirnerschen Ich-Bildes nur im Zusammenhang mit dem
Auftreten des – in seiner Art ebenso extremen und einseitigen – modernen Naturbildes zu
verstehen sei.



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XXIV — #24

xxiv vorwort

als eines materialistischen und daher falschen Weltbildes stellen wollen, als
höchst fragwürdig. Ausgehend von Steiners eigenen Voraussetzungen erscheint
es sinnvoller vorauszusetzen, dass seiner Auffassung nach Anthroposophie als
ein aus geistiger Erfahrung hervorgehendes Weltbild nicht an die Stelle der
Naturwissenschaft zu treten hat, sondern vielmehr an deren Seite. Wie im
Zeitalter der Verstandesseele und dann der Bewusstseinsseele, so wird man
aus anthroposophischer Perspektive sagen können, muss auch im Zeitalter des
Geistselbst sowohl ein ›geistgemäßes‹ als auch ein ›naturgemäßes‹ Weltbild
entstehen, weil diese Dialektik dem Wesen des Bewusstseins selbst entspricht.
Dieses kann ja nach Steiner gar nicht anders erkennen – und daher sich nicht
anders entwickeln –, als indem es die einheitliche Wirklichkeit in eine innere
und eine äußere Welt, in ein Subjekt und ein Objekt zerreißt, um dann in der
Vermittlung dieses selbstgeschaffenen Gegensatzes sich seiner eigenen Tätigkeit
bewusst zu werden und sich zu höheren Stufen zu entwickeln. Der Versuch, diese
Gegensätze denkend wieder zu vereinigen, muss nach dieser Vorstellung not-
wendig in den verschiedenen Denkerpersönlichkeiten zu zwei entgegengesetzten
Weltbildern führen: zu einem, welches den Menschen und folglich auch das Ich
und dessen Tätigkeiten aus der Entwicklung der sinnlich wahrzunehmenden
Welt heraus zu erklären sucht, und zu einem entgegengesetzten, welches die
gesamte raum-zeitliche Welt als Erkenntnisphänomen begreift und diese somit
umgekehrt aus dem Ich ableitet. Wieder wäre hier auf Schelling hinzuweisen,
der in seinen frühen Texten in ganz ähnlicher Weise argumentierte: 36 dass es
nämlich notwendig eine »dogmatische« (naturalistische) und eine »kritische«
(idealistische) Philosophie geben müsse. Und auch der späte Schelling hatte
diese Argumentationsfigur in Hinblick auf das Verhältnis von Transzendental-
philosophie und Naturphilosophie noch einmal vorgebracht: beide müssten
entstehen und müssten einander widersprechen, denn sie böten erst in diesem
Widerspruch den Rahmen eines wirklichkeitsgemäßen Philosophierens. 37

In ganz ähnlicher Weise muss es auch nach Steiners gedanklichen Vorausset-
zungen stets eine der jeweiligen Stufe der Bewusstseinsentwicklung angemessene
Naturwissenschaft und zugleich eine entsprechende Geisteswissenschaft ge-
ben. 38 Nur als eine solche konnte er die im Schlusskapitel der Rätsel skizzierte

36 Insbesondere in den Philosophischen Briefen über Dogmatismus und Kritizismus von 1795.
37 So etwa in der 8. Vorlesung der Philosophie der Offenbarung. Vgl. dazu auch Steiners
Bemerkungen in RP(I) sowie die Hinweise über den Zusammenhang zwischen Schelling und
Steiner in der Einleitung zu SKA 8, XIII ff., XX ff. und XLVI ff.
38 In manchen Formulierungen geht Steiner sogar so weit zu postulieren, dass eine Geis-
teswissenschaft wie die Anthroposophie einer solchen zukunftweisenden Naturwissenschaft
geradezu bedürfe als einer »Vorraussetzung« bzw. als einem methodischen »Unterbau« (vgl. etwa



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XXV — #25

vorwort xxv

Anthroposophie verstanden sehen wollen, d. h. als keimhafte Vorblüte einer
künftigen ›geistselbst-gemäßen‹ Geisteswissenschaft, von der man zugleich wird
erwarten müssen, dass ihr eine ebenbürtige künftige Naturwissenschaft zur
Seite stehen wird. 39 Unzweideutig heißt es dazu in den Rätseln, dass das Ziel
der angestrebten Geisteswissenschaft darin bestehe, »in dem inneren Erleben
der Menschenseele etwas zu finden, das in solcher Art sich offenbart, dass ihm
im neueren Weltbilde der Platz von der Naturerkenntnis nicht streitig gemacht
werden kann« (RP[II], IX). Und von dieser künftigen Naturwissenschaft erhofft
er sich ausdrücklich, dass diese willens und fähig sein möge, »in ihr Weltbild
aufzunehmen, was die Seele in ihrer inneren Welt erlebt« (ebd., VIII). Darum also
scheint es Steiner letztendlich zu gehen: dass eine künftige Naturwissenschaft
in der Lage sein muss, die Ergebnisse geistiger und seelischer Erfahrung in ihr
Paradigma zu integrieren, wie auch umgekehrt die Aufgabe einer lebensfähigen
Geisteswissenschaft (bzw. einer Mystik, einer Philosophie, einer Esoterik) darin
besteht, die Ergebnisse naturwissenschaftlicher Forschung anzuerkennen und
in sich aufzunehmen, ohne jeweils das eigentümliche Gepräge zu verlieren. 40

GW, 17 f.). In Goethes naturwissenschaftlichen Forschungen meinte er die Keime zu einer
solchen Naturwissenschaft sehen zu können, welche der Entwicklungsstufe des ›Geistselbst‹
entsprächen.
39 Aus kritischer Außenperspektive gesehen wird man freilich sagen müssen, dass Steiners
Äußerungen in dieser Hinsicht nicht immer eindeutig waren. Denn während er in seinen publi-
zierten Schriften relativ konstant die Bedeutung und Notwendigkeit einer Naturwissenschaft
anerkannt hat (zumindest einer »sich selbst verstehenden«), finden sich in den nichtöffentlichen
Vorträgen, besonders frappant in den für die Arbeiter am Goetheanum gehaltenen, vielfache
despektierliche bis herabwürdigende Aussagen über die Naturwissenschaft seiner Zeit. Solche
Aussagen lassen es in der Tat oftmals so aussehen, als habe Steiner seine anthroposophische
Perspektive an die Stelle der naturwissenschaftlichen setzen wollen. Diese Ambivalenz in
Steiners Werk, die freilich mit dem jeweiligen Publikum zu tun hat, erschwert bis heute die
Versuche, darüber ein klares Bild zu gewinnen, was er mit seiner Anthroposophie eigentlich
wollte. Die oben gemachten Aussagen beruhen auf der methodischen Voraussetzung, dass man
ein solches klares Bild am besten gewinnt, wenn man sich an Steiners veröffentlichte Schriften
als den Maßstab eines solchen Verständnisversuches hält. Von diesem aus kann man – und
muss man – dann sicherlich auch zu einem Verständnis der nichtöffentlichen Äußerungen
kommen; der oft gemachte umgekehrte Versuch aber, d. h. die Deutung des schriftlichen
Werkes vom Vortragswerk her, ist meiner Auffassung nach hermeneutisch unsachgemäß.
40 Vgl. etwa RP(II), 151, wo dieser Gedanke in den Rahmen der Gesamtentwicklung des
philosophischen Bewusstseins gestellt wird: »Der griechische Gedanke bewältigte das Naturbild
und das Bild des Seelenlebens so, daß die beiden sich zu einem Gesamtgemälde vereinigten. In
der Folgezeit entfaltete sich in den Tiefen des Seelenlebens das Gedankenleben selbständig, in
Absonderung von der Natur; die neuere Naturwissenschaft lieferte ein Bild der Natur. Diesem
gegenüber entstand die Notwendigkeit, ein Bild des Seelenlebens – im selbstbewußten Ich –



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XXVI — #26

xxvi vorwort

In der Anlage und der Zielrichtung von Steiners Schriften der Jahre 1900 und
1901 kann man also bereits Spuren jener Konzeption von anthroposophischer
Geschichtsbetrachtung sehen, die er 1914 in der unter dem Titel Die Rätsel der
Philosophie erschienenen Neuauflage der Welt- und Lebensanschauungen ausführ-
lich entwickelt und dann auch beim Namen nennt. 41 Auch über diesen Punkt
informiert Eckart Försters Einleitung unten eingehender, weshalb ich an dieser
Stelle meine hinleitenden Bemerkungen abschließen möchte, verbunden mit dem
Wunsch, dass diese erste textkritische Ausgabe der philosophiegeschichtlichen
Schriften Steiners in der Forschung eine willkommene Aufnahme finden und
zu einer breiteren Kenntnisnahme und einer intensiveren Beschäftigung mit
diesem bisher viel zu wenig beachteten Segment des steinerschen Œuvre führen

zu finden, das sich stark genug erweist, um mit dem Bilde der Natur zusammen in einem
allgemeinen Weltbilde bestehen zu können.«
41 Freilich lassen auch gerade die Texte dieses Bandes jene Punkte deutlich hervortreten, an
denen Steiner – im Übergang von seiner philosophischen Phase in die theosophische – gewisse
Argumentationsstrategien grundlegend revidiert hat. Als besonders augenfälliges Beispiel sei
hier nur auf RP(II), 23 ff. hingedeutet. Hier zeigt sich im Vergleich der verschiedenen Fassungen,
wie Steiner um die Jahrhundertwende der von gewissen Materialisten des 19. Jahrhunderts
vertretenen Ansicht, Lebendiges bzw. Geistiges könne aus Materiellem entstehen, durchaus
Positives abgewinnt. In der Fassung von 1901 kann man etwa lesen: »Man mußte die Ent-
stehungsmöglichkeiten, die im materiellen Dasein schlummern, erst enthüllen, wenn man
Höheres auf dieses materielle Dasein zurückführen wollte. [. . . ] [M]an lernte einsehen, daß
man es [bei der Materie] mit solchen toten Klümpchen gar nicht zu tun habe, sondern daß
das scheinbar Tote ein Höheres aus sich und durch sich selbst hervorbringen kann« (ebd.).
Solche an gewisse Aussagen Ernst Haeckels angelehnten Formulierungen (vgl. Einleitung zu
SKA 3, LXXIX ff.), anhand derer Steiner zeigen wollte, dass sich seiner Ansicht nach von
dem neueren Materiebegriff des 19. Jahrhunderts leichter eine Brücke zu einer idealistischen
bzw. »geistgemäßen« Naturbetrachtung schlagen ließ als von früheren Materiebegriffen, konnten
ihm natürlich leicht als ein Bekenntnis zum Materialismus ausgelegt werden (und sind ihm
auch von damaligen wie heutigen Kritikern so ausgelegt worden, die aus solchen Überlegungen
folgerten, Steiner habe um die Jahrhundertwende eine »materialistische Phase« durchgemacht).
Wohl um einer solchen Deutung nicht länger Vorschub zu leisten, aber auch um die Argu-
mentation von 1901 mit gewissen mittlerweile adaptierten theosophischen Konzepten (etwa
dasjenige eines »Ätherleibes«) zu harmonisieren, hat Steiner in der Neuauflage von 1914 diese
und vergleichbare Passagen gestrichen oder umformuliert. Vgl. etwa: »Ein Beispiel, wie die
naturwissenschaftlichen Erkenntnisse [. . . ]« (RP[II], 24). Anders formuliert: In der Erstfassung
nimmt Steiner (wie auch in der zeitgleich entstehenden Verteidigungsschrift Haeckel und
seine Gegner) oftmals naturwissenschaftliche Positionen des 19. Jahrhunderts verteidigend
ein, um von deren Standpunkt aus mögliche Brücken zu einer (hypothetisch angenommenen,
aber nicht näher konkretisierten) »Geisteswissenschaft« zu schlagen; in den Fassungen ab 1914

versteht sich Steiner als Vertreter einer solchen mittlerweile formulierten Geisteswissenschaft
und beschreibt von dieser aus deren Verhältnis zur Naturwissenschaft.



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XXVII — #27

vorwort xxvii

möge. Es liegt ein zentraler Schlüssel zum steinerschen Denken, auch und
besonders zu seiner Esoterik, im Verständnis von dessen Verwurzelung im
deutschen Idealismus – wenn bei solchem Zugang der Blick auch auf Steiners
kreativen Umgang mit dieser Tradition gerichtet wird und auf seine Versuche,
diese Philosophie sowohl mit naturwissenschaftlichem als auch mit mystisch-
esoterischem Denken zu vermitteln. Und diesen Schlüssel reicht Steiner uns
in besonderer Weise da, wo er sich wie in den Texten dieses Bandes mit der
Entwicklungsgeschichte der Weltbilder auseinandersetzt.



“steiner” — 2020/7/31 — 18:39 — page XXVIII — #28


