





RUDOLF STEINER
Schriften — Kritische Ausgabe

SKA 4



RUDOLF STEINER
Schriften — Kritische Ausgabe

Herausgegeben von

Christian Clement

Band 4

Schriften zur Geschichte der Philosophie

frommann-holzboog



RUDOLF STEINER

Welt- und Lebensanschauungen
im neunzehnten Jahrhundert /
Die Ritsel der Philosophie

Herausgegeben,
mit einem Vorwort versehen
und kommentiert von

Christian Clement

Mit einer Einleitung von

Eckart Forster

1. Teilband

Vorwort, Einleitung, Text Band I,

Abkiirzungen und Stellenkommentar

Stuttgart-Bad Cannstatt - 2020



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.dnb.de abrufbar.

© frommann-holzboog Verlag e.K. - Eckhart Holzboog
Stuttgart-Bad Cannstatt - 2020
www.frommann-holzboog.de
ISBN 978-3-7728-2634-4
eISBN 978-3-7728-3369-4

Vertrieb auch durch den Rudolf Steiner Verlag
www.steinerverlag.com

ISBN 978-3-7274-5804-0

Gestaltung: Sybille Wittmann, Stuttgart-Bad Cannstatt
Satz: Tanovski Publ. Services, Leipzig, Sofia
Druck und Einband: Memminger MedienCentrum

Gedruckt auf siurefreiem und alterungsbestindigem Papier



Inhalt

1. Teilband
Vorwort
Einleitung
I. Ein neuer Zugang zum Werk
I1. Eine Philosophiegeschichte in geisteswissenschaftlicher
Absicht
Zur Konstitution von Text und Apparat
Text
Welt- und Lebensanschauungen im neunzehnten Jahrhundert /
Die Ritsel der Philosophie. Band I
Anhang
Abkiirzungen
Stellenkommentar zu Band I

2. Teilband
Text
Welt- und Lebensanschauungen im neunzehnten Jahrhundert /
Die Ritsel der Philosophie. Band I1
Anhang
Stellenkommentar zu Band II
Literaturverzeichnis
Namenregister

VII
XXXI
XXXI

LXXVIII
CXXIII
1

235
237
239

241
243
315
347






Vorwort

Was sind und zu welchem Ende erschafft man Weltbilder?
Zu Rudolf Steiners Morphologie des philosophischen Bewusstseins

Von Christian Clement

Wer den Gedanken der Umbildung nicht nur der sinnlich-anschaulichen Formen —
bei der Goethe in GemifSheit seines besonderen Seelencharakters stehen geblieben
ist —, sondern auch des seelisch und geistig Erfafsbaren sich zuginglich macht, der
ist bei der Anthroposophie angelangt.*

Dass der Mensch ein Wissen von der Welt und von sich selbst notwendig
mittels jener Bilder erlangt, die er sich von diesen Gegenstinden macht, ist eine
philosophische Binsenweisheit, die so alt ist wie die Philosophie selbst. Sie gilt,
nach dem bekannten Diktum Arthur Schopenhauers, »in Beziehung auf jedes
lebende Wesen [...]; wiewohl der Mensch allein sie in das reflektierte abstrakte
Bewusstsein bringen kann: und thut er dies wirklich, so ist die philosophische
Besonnenheit bei ihm eingetreten.«> Ebenso fraglos ist unter Philosophen,
dass dieses bilderzeugende Vermdgen im Laufe der Menschheitsgeschichte die
verschiedensten Arten von Weltbildern hervorgebracht hat und dass es die
Aufgabe der Philosophiegeschichte ist, die Entwicklung dieser vielfachen Bilder
darzustellen und zu verstehen.

Weniger konsensfihig ist in der philosophischen Debatte die Frage, ob,
ebenso wie die verschiedenen historisch entstandenen Weltbilder, auch das
weltbilderzeugende Vermogen selbst eine Entwicklung durchlaufen habe. Denn
wenn dies der Fall wire, dann hitte man als Philosophiehistoriker neben der
eigentlichen Geschichte der Produktionen des philosophischen Bewusstseins
auch und besonders die Geschichte bzw. die Evolution dieses sich entwickelnden
Bewusstseins in den Blick zu nehmen.

Mit solchen Voriiberlegungen gelangen wir ins thematische Zentrum der in
diesem Band zum ersten Mal kritisch herausgegebenen Schriften Rudolf Steiners

1 Rudolf Steiner, Goethe und Goetheanum (GA 36, 336).
2 Schopenhauer, Eingangssatz zu seinem Hauptwerk Die Welt als Wille und Vorstellung. Leipzig
1819.



VIII VORWORT

zur Geschichte der Philosophie. Sie markieren die scharfe Differenz zwischen
der von Steiner vertretenen evolutiven Auffassung der Philosophiegeschichte
und anderen blof3 historischen Ansitzen. Aus Schopenhauers Perspektive etwa
wire dessen Analyse des Erkenntnisvermdgens »in Beziehung auf jedes lebende
Wesen« anzuwenden, also gleichgiiltig, ob wir vom Weltbild eines antiken
Platonikers oder demjenigen eines kritischen Idealisten im 19. Jahrhundert
sprechen. Man hitte dann z. B. Platons Héhlengleichnis und Immanuel Kants
Kritik der reinen Vernunft, bei aller historischen, stilistischen und methodischen
Verschiedenheit, als Darstellungen eines im Prinzip immer gleichen Vorgangs
zu verstehen, durch den im erkennenden Menschen die Welt zum Bild wird.
Auch die beiden von Schopenhauer als maf3gebliche Vordenker bezeichneten
Denker selbst, also Platon und Kant, gingen von der Primisse aus, dass die
menschliche Erkenntnis bzw. die Vernunft im Prinzip immer — oder zumindest
seit dem Beginn des eigentlichen philosophischen Denkens3 — auf dieselbe
Weise funktioniert hat. Ahnliches wird man auch von mancher philosophischen
Stromung der Gegenwart wie etwa der analytischen Philosophie sagen kénnen.

Fir Rudolf Steiner hingegen hat das philosophische Bewusstsein selbst eine
Evolutionsgeschichte, deren historische Formstufen so wesenhaft voneinander
verschieden sind, wie in der Biologie etwa das Mineralreich vom Pflanzenreich
und diese beiden vom Tierreich. Ideengeschichtlich wandelte Steiner damit
in den Bahnen Johann Gottlieb Fichtes, Georg Wilhelm Friedrich Hegels und
Friedrich Wilhelm Joseph Schellings und kniipfte an die morphologische Natur-
betrachtung Johann Wolfgang Goethes an. Er teilte als 6ffentlicher Verteidiger
Ernst Haeckels dessen Uberzeugung, dass dem von Charles Darwin entwickelten
Evolutionsprinzip alle Bereiche des Wirklichen unterworfen sind:* also nicht
nur, in Sinne Goethes, die geologischen und biologischen Formen der Natur,
sondern auch und besonders, wie Hegel gezeigt hatte, die Gestaltungen des
menschlichen Bewusstseins. Die Formenreihe der historisch auftauchenden
philosophischen Weltbilder verstand er daher als Ausdruck einer Entwicklung des
sich zunehmend immer besser verstehenden — und in dieser Progression zugleich
sich grundlegend transformierenden — menschlichen Erkenntnisvermégens. Und
da in der ihn prigenden idealistischen Tradition das sich im Menschen selbst
erkennende Denken gemeinhin mit dem Ausdruck )Geist« bezeichnet worden

3 Vgl. dazu den Hinweis Eckart Forsters in der Einleitung zu diesem Band, unten, XCVI,
Anm. 124, auf die von Kant gemachte Unterscheidung des philosophischen Denkens von
einem fritheren reinen Bilderbewusstsein.
4 Vgl. etwa die zeitgleich mit den Welt- und Lebensanschauungen entstandene steinersche
Schrift Haeckel und seine Gegner (SKA 3).



VORWORT IX

ist, so nimmt auch die steinersche Wirklichkeitsbetrachtung die Form einer
Wissenschaft von den Metamorphosen des Geistes an, versteht sich als eine
»Geisteswissenschaft« — in Anlehnung an, und zugleich in Abgrenzung von der
traditionellen Bedeutung dieses Begriffes, wie er durch Wilhelm Dilthey und
andere Eingang in den Wissenschaftsbetrieb gefunden hat.5 Der reife Steiner
wollte dann seinen speziellen Ansatz als »Anthroposophie« verstanden wissen,
als eine Wissenschaft des sich im Menschen selbst erkennenden Geistes.®

Die anthroposophische Betrachtung der Philosophiegeschichte wendet also,
wie Steiner sich verschiedentlich ausdriickte,” die von Goethe, Darwin und
Haeckel anhand der Naturphinomene entwickelte evolutive bzw. morphologische
Betrachtungsweise auf die Phinomene der Geistesgeschichte an und sucht dabei
die strenge Methodik und Systematik des naturwissenschaftlichen Denkens auf
ihrem (geisteswissenschaftlichen) Gebiet beizubehalten. Von diesem Standpunkt
aus kommt Steiner zu der Feststellung, dass die Art, wie etwa der antike Philosoph
sich sein Bild von der Welt machte, eine grundlegend andere war als diejenige des
mittelalterlichen oder zeitgendssischen Denkers. Und dass in den verschiedenen
historischen Entwicklungsphasen auch das Verhiltnis des denkenden Ich zu den
von ihm hervorgebrachten Gedanken, das seelische Grundbediirfnis, welches
dieses Denken zu befriedigen hatte und tiberhaupt der Reifungsgrad des den-
kenden Ich in diesen verschiedenen Entwicklungsphasen jeweils so wesenhaft
voneinander unterschieden waren, wie sich etwa Form und Entwicklungsgrad
eines Schmetterlings von denen der Raupe und der Puppe unterscheiden. Eine
in diesem Sinne geisteswissenschaftlich vertiefte Philosophiegeschichte wird so
bei Steiner zu einer Geschichte deutlich zu unterscheidender Metamorphosen
des Geistes bzw. des sich selbst erkennenden Bewusstseins, in deren Verlauf sich
der Mensch bzw. das Ich, trotz und gerade in der Erfahrung seiner Vereinzelung
und Entfremdung im empirischen Bewusstsein, schrittweise zur Erkenntnis
seiner zugleich individuellen und transpersonalen Wesenheit und damit zum
Bewusstsein seiner Freiheit durcharbeitet.

*

Schon diese knappe Charakterisierung des steinerschen Ansatzes lisst erken-
nen, dass auch fiir die Texte dieses Bandes gilt, worauf in fritheren Einleitungen

5 Vgl. dazu etwa Steiners Bemerkungen zu Dilthey in RP(II), 187 ff., 191 ff.

6 Deutlich markiert wird dies in der zweiten Fassung der Welt- und Lebensanschauungen, die
1914 unter dem neuen Titel Die Rdtsel der Philosophie erscheint, indem dort die Darstellung der
philosophischen Weltbilder abgeschlossen wird mit einem »Ausblick auf eine Anthroposophie«
(vgl. RP[11], 208 fI.).

7 Vgl. dazu den Ausspruch Steiners, den wir als Motto diesem Vorwort vorangestellt haben.



X VORWORT

dieser Edition immer wieder hingewiesen worden ist: dass sich das steiner-
sche Denken ideengeschichtlich nur dann aufschliefst, wenn man es in seinem
Hervorgehen aus den Systementwiirfen des deutschen Idealismus zu verste-
hen sucht - und dabei besonders diejenigen Punkte in den Blick nimmt, an
denen Steiner von Fichte, Hegel und Schelling ausgehend {iber diese hinaus
zu gelangen suchte, indem er deren Philosopheme an naturwissenschaftliche
Vorstellungen einerseits (Stichwort: Evolutionstheorie) und an mystisch-eso-
terische Traditionen wie die Theosophie andererseits ankniipfte. So weist das
steinersche Entwicklungsmodell einerseits unverkennbar hegelianische Ziige
auf. Die vier grundlegenden Verwandlungen des philosophischen Bewusstseins
etwa, die Steiner fiir die Entwicklung der abendlindischen Philosophie von den
griechischen Naturphilosophen bis zum Anfang des 20. Jahrhunderts konstatiert,
erinnern in mancher Hinsicht zunichst an die vier Stufen, die Hegel in seiner
Phénomenologie des Geistes unterschieden hatte (Sinnlichkeit, Verstand, Vernunft,
Geist). Und doch stellt das steinersche Entwicklungsmodell andererseits ein von
Hegel deutlich verschiedenes dar, indem es unverkennbar von theosophischen
und entwicklungstheoretischen Vorstellungen geprigt ist.® Fiir diese musste
er dann, indem er sich zunehmend von der anglo-indischen Theosophie zu
distanzierten suchte, neue sprachliche Ausdrucksformen formen. So charak-
terisierte er etwa den Anfang des philosophischen Bewusstseins unter den
griechischen Naturphilosophen als Ubergang vom Zeitalter einer im Menschen
sich entwickelnden »Empfindungsseele« zu demjenigen einer »Verstandesseele«.®
Gemeint ist damit der Ubergang vom mythischen Weltbild, das fiir Steiner
Ausdruck der Titigkeit der sogenannten Empfindungsseele und daher durch eine
Bildhaftigkeit und Ganzheitlichkeit geprigt ist, die noch keine klare Trennung
der Wirklichkeit in »Innenwelt« und »Auflenwelt« kennt, zu den mehr gedank-
lich gepriagten Weltbildern des »Verstandesseelen-Zeitalters«.™ Erst in dieser
Entwicklungsphase, in der nicht mehr die Bildhaftigkeit, sondern eine mittels
der Bilder gewonnene Gedankenhaftigkeit die nunmehr erzeugten Weltbilder

8 Dass freilich die idealistische Philosophie naturgemif3 von sich aus eine deutliche Nihe nicht
nur zum Entwicklungsgedanken, sondern auch zur theosophischen Wirklichkeitskonzeption
aufweist, 1asst sich nicht nur aus den vielfachen positiven Bezugnahmen ablesen, die sich etwa
zu Jacob Béhme bei Fichte, Hegel und Schelling finden, sondern auch (z. B. im Spitwerk Fichtes
und Schellings und in den Werken ihrer Nachfolger) aus der Entwicklung des idealistischen
Philosophierens selbst.

9 Zur niheren Charakterisierung dieser Bezeichnungen und des dahinter stehenden Entwick-
lungsmodells vgl. die Darstellung Férsters in der Einleitung, unten LXXXIVf.

10 Vgl. zu diesen Begriffen Steiners Darstellung in TH, 25 ff.: »Das Wesen des Menschenx.



VORWORT XI

prigt, entstehen nach Steiner die eigentlichen Formen jenes Bewusstseins, die
mit Recht philosophisch bzw. wissenschaftlich genannt werden kénnen.

Die zunehmende Ausbildung und Schulung des Gedankenlebens wihrend
dieser Phase erzeugt, so Steiner weiter, im Bewusstsein eine zunehmende
subjektive Trennung des erkennenden Ich von der erkannten Wirklichkeit. Das
im Denken erstarkende Ich, das sich als Empfindungsseele noch als verbunden
mit der ihm im Weltbild entgegentretenden Wirklichkeit empfindet, erlebt sich
durch die Verstandestitigkeit zunehmend als selbstindig und als getrennt von
dieser. Aber wihrend die so langsam entstehende »AufZenwelt« dem Ich immer
fremder wird, lernt es sich als Verstandesseele selbst immer besser kennen und
entdeckt schliefslich auf dem Grund seiner selbst die Freiheit als Kern und
Ausdruck seines innersten Wesens. Und so fithrt dieser Entwicklungsprozess in
Steiners Darstellung zu einer weiteren Metamorphose des Erkenntnisvermégens,
deren neue Errungenschaften er mit dem Begriff nBewusstseinsseele« zu fassen
sucht. Diese Phase, in der sich das erkennende Ich als ganz und gar eingeschlossen
in seine gedankliche Tatigkeit und als vollends getrennt von dem durch seine
Tatigkeit erzeugten Weltbild erlebt, ist dann diejenige, in der die dramatischen
Weltanschauungskimpfe des 19. Jahrhunderts sich abspielen, die den grof3ten Teil
des steinerschen Buches und in der ersten Auflage sein ausschlieRliches Thema
ausmachen. Es ist die Phase, in der sich die Weltbilder Fichtes und Haeckels, also
die radikale Ich-Philosophie des deutschen Idealismus und der ebenso radikale
Materialismus der naturwissenschaftlichen Entwicklungstheorie als Antipoden
gegeniiberstehen, die zwar in ihrer Weltdeutung fundamental voneinander
abweichen, die aber zugleich — im Hinblick auf ihre Entstehungsbedingungen
im menschlichen Bewusstsein — voneinander abhingen und sich gegenseitig
bedingen.

Zugleich aber deutet sich fiir Steiner in diesen geistigen Kampfen bereits eine
weitere Metamorphose des Bewusstseins an, dessen Hervortreten die Weltbilder
der kommenden Jahrhunderte prigen wird: Es ist die Geburt des sogenannten
»Geistselbst« aus der reif gewordenen Bewusstseinsseele. Als Geistselbst durch-
bricht nach dieser Vorstellung das Ich die von ihm selbst geschaffene Isolation in
der eigenen Innerlichkeit und findet sich wieder wesenhaft verbunden mit dem,
was es da im Weltbild als scheinbar selbstindige Auf3enwelt vor sich hinstellt, um
sich an ihm seiner selbst bewusst werden zu kénnen. Das von Steiner gezeichnete
anthroposophische Bild von der Welt hat seiner Auffassung nach die Aufgabe,
Beispiel und Vorgeschmack jener kommenden Bewusstseinsstufe zu sein, in der
das gereifte Geistselbst die Gedankenentwicklung und damit das menschliche



XI1I VORWORT

Kulturleben so mafdgeblich bestimmen wird, wie die Bewusstseinsseele das
gegenwartige.

Anthroposophie wie Steiner sie versteht wire somit einerseits zu charak-
terisieren als Versuch, schon jetzt gemaf3 einer sich erst noch entwickelnden
Stufe des philosophischen Bewusstseins zu denken. Zugleich aber kann sie
gesehen werden als Versuch einer Uberwindung des eigentlich philosophischen
Denkens und als paradigmatischer Vorblick auf eine machphilosophische« Be-
wusstseinskultur.’ Denn diese neuerliche Metamorphose des Bewusstseins ist
nach Steiners Ansicht dadurch gekennzeichnet, dass bestimmte Elemente, die
wihrend der worphilosophischen(« Phase der Empfindungsseele charakteristisch
waren und im Verlauf der Entwicklung des philosophischen Bewusstseins in
den Hintergrund treten mussten, nun wieder hervortreten und in das neue
Bewusstsein reintegriert werden: Die Weltbilder der Zukunft werden also wieder
bildhafter und ganzheitlicher werden, meint Steiner, und das Ich wird sich
mit der Wirklichkeit, die es sich als Weltbild selbst gegeniiberstellt, wieder
wesenhafter verbunden fithlen kénnen als gegenwirtig. Gleichzeitig aber werde
es in diese Verwandlung auch die in der Zwischenzeit erworbenen neuen
Eigenschaften, d.h. die durch die Gedankenhaftigkeit erworbene Klarheit und
Sicherheit sowie die im Selbstbewusstsein erworbene Stirkung des Ichs mit
seinem Freiheitsbewusstsein, mit hineinnehmen koénnen.

Waihrend die steinersche Entwicklungstheorie des Bewusstseins strukturell
einen ausgesprochen hegelianischen Eindruck macht, so weisen ihre methodi-
schen Voraussetzungen deutlich auf die fichtesche Wissenschaftslehre. Dies wird

11 Steiner verwendet die hier zur Verdeutlichung angefiihrten theosophischen Ausdriicke
("Bewusstseinsseele, »Geistselbst« usw.) in den Rdtseln der Philosophie nicht; wer aber seine
Darstellung mit derjenigen seiner Theosophie vergleicht, wird feststellen kénnen, dass das in
diesem Buch entwickelte siebenstufige (und somit als rtheosophisch« zu charakterisierende)
Modell der menschlichen Entwicklung dem vierstufigen (deutlich mehr anthroposophischen)
Entwicklungsmodell in den Rdtseln sachlich entspricht. Zur Weiterentwicklung theosophi-
scher Konzeptionen zur eigentlich anthroposophischen Anthropologie durch Steiner vgl. die
Einleitung zu SKA 6, XLVIIff.

12 Zu dieser ambivalenten Haltung Steiners vgl. RP(1I), IX f.: »Der Verfasser dieses Buches stellt
sich nicht vor, daf3, wer sich zu dem im Schluflkapitel Gesagten bekennen kann, der Ansicht
sein miisse, es sei eine Weltanschauung notwendig, welche die Philosophie ersetzt durch etwas,
was diese selbst nicht mehr als Philosophie ansehen kann. Die Ansicht, die in dem Buche sich
aussprechen will, ist vielmehr die, daf$ die Philosophie, wenn sie dazu kommt, sich wirklich
selbst zu verstehen, mit ihrem Geistesfahrzeug landen miisse bei einem seelischen Erleben,
das wohl die Frucht ihrer Arbeit ist, das aber iiber diese Arbeit hinauswichst. Philosophie
behilt damit ihre Bedeutung fiir jeden Menschen, der eine sichere geistige Grundlage fiir die
Ergebnisse dieses seelischen Erlebens durch seine Denkungsart fordern muf3.«



VORWORT XIII

von Eckart Forster in seiner Einleitung unten ausfiithrlich dargestellt, weshalb
hier nicht niher darauf eingegangen werden muss.™ Thr Ausblick in die Zukunft
hingegen ihnelt demjenigen, den Schelling in seiner Spitphase als den Ubergang
der »negativen« in eine »positive« Philosophie beschrieben hatte. Wie ein gutes
Jahrhundert zuvor der Schopfer der klassischen Naturphilosophie, so war auch
Steiner davon tberzeugt, dass schon das vorphilosophische Bewusstsein eine
Ahnung von dieser seiner kiinftigen Entwicklung hatte und dass es diese lange
vor ihrer tatsichlichen historischen Aktualisierung in charakteristische mythische
Bilder gebracht hat, wie etwa in das biblische Bild der Menschheitsentwick-
lung vom )Siindenfall« bis zur »Auferstehung(: Urspriinglich vereinigt mit dem
geistigen Grund seines Seins, fallt der Mensch — bzw. das sich entwickelnde
Ich — im Bewusstsein aus dieser Einheit fiir eine Zeitlang heraus, um sich in
diesem spirituellen Exil, dieser kognitiven Trennung von seinem wahren Wesen,
jenes Selbstbewusstsein und jene Freiheit zu erobern, mit deren Hilfe es sich
dann, als nunmehr verwandeltes, die verlorene Einheit mit dem Kosmos — das
yHimmelreich« der religiosen Vorstellungswelt — wiedererobern kann. Und wie
schon fiir Schelling so wird auch nach Steiner erst das nachphilosophische
Bewusstsein, allerdings mit den im philosophischen Zeitalter erworbenen Mit-
teln, die Bildwelten des mythischen Bewusstseins als Prophetien seines eigenen
Werdens angemessen verstehen lernen.

Bliebe man allerdings bei dieser allgemeinen Charakteristik stehen, so wiirde
Steiners Modell der Bewusstseinsentwicklung sich nicht wesentlich von jenen
philosophischen Geschichtskonzeptionen unterscheiden, welche schon von
den Denkern des deutschen Idealismus, ja bereits seit der Aufklirung (etwa
in Gotthold Ephraim Lessings Erziehung des Menschengeschlechts) entwickelt
worden waren. Die anthroposophische Bewusstseinstheorie unterscheidet sich
aber insofern grundlegend von diesen Modellen, als sie (in Ankniipfung an
theosophische Vorstellungen) postuliert, dass dieser Prozess der sich entwi-
ckelnden Selbstvergewisserung des denkenden Ich kein linearer ist, und auch
kein blof3 dialektischer im Sinne idealistischen Philosophierens, sondern ein
progressiv-zirkuldrer, in periodischen Zyklen in sich selbst zuriicklaufender. Man
konnte auch, in Ankniipfung an einen Ausdruck Steiners, von einem Prozess der
»Umstiilpung« sprechen, in dessen Verlauf )Inneres¢ in »Auf3eres umgestiilpt
wird, und umgekehrt.’# Nachdem namlich, so Steiners Auffassung, das Ich sich
als bzw. mittels der Verstandesseelentitigkeit im Denken weitgehend entwickelt

13 Vgl. unten, LVIf.
14 Vgl. dazu unsere Hinweise auf den steinerschen Umstiilpungsbegriff in der Einleitung zu
SKA 5, LXIIIf.



X1V VORWORT

und jene Bewusstseinsklarheit ausgebildet hat, welche die antike Philosophie
prigt, geht die Entwicklung nicht linear in die Ausbildung der Bewusstseinsseele
iiber, sondern das eigentliche Gedankenleben zieht sich fiir eine Weile in die
Region des un- bzw. halbbewussten Gefiihlslebens zuriick und entfaltet seine
Wirkung gewissermafden unterhalb der Schwelle des Gedanklichen. Durch
diese Umstiilpung der seelisch-geistigen Konstitution des Menschen, dieses
zeitweilige Abtauchen des bewussten Ich aus dem klaren Gedankenleben in halb-
und unbewusste seelische Regionen, entsteht fiir Steiner der eigentiimliche phi-
losophische und religiése Charakter der Spitantike und des frithen Mittelalters.™
Und erst nachdem in der frithen Neuzeit das Ich aus diesem »Abstieg: in die
Tiefen des gefithlshaften Erlebens gewissermafden wieder auftaucht bzw. sich
rausstiilpt(, kann sich die Geburt der Bewusstseinsseele vollziehen. Das Ich dehnt
sich nach diesem Denkmodell also gewissermafSen in der antiken Philosophie
iber die seelische Wesenheit des Menschen in eine transpersonale Gedankenwelt
aus, um sich dann fiir eine Zeit lang in das Seelische zuriickzuziehen, sozusagen
zu kontrahieren — »wie der Pflanzenkeim im Schof3 der Erde« (RP[I], XXV) -
um dann als so gereiftes und transformiertes wiederum nach Ausdehnung tiber
das rein seelische Erleben hinaus zu streben.®

15 Vgl. unten, XXIff.

16 Von diesem Gesichtspunkt gesehen kann auch die anthroposophische Reinkarnationslehre
als eine Anwendung des goetheschen Metamorphosegedankens auf Seelisches und Geistiges
verstanden werden. In dieser werden Geburt und Tod des Menschen als eben solche Umstiil-
pungen beschrieben: Dasjenige, was vor dem Tod vom Ich als subjektive JInnenwelt« erlebt wird,
erscheint demselben nach dem als yTod( bezeichneten Vorgang als dessen objektive »Aufdenwelt«.
Und umgekehrt wird dem Menschen nach dieser Konzeption durch den Geburtsvorgang die
frithere (objektive) geistig-seelische Aulenwelt nunmehr zur (als subjektiv erlebten) Innenwelt,
wihrend sein vorgeburtliches yInnenlebent jetzt im Bild einer raum-zeitlichen Objektwelt vor
ihm steht. Vgl. dazu Steiners Theosophie, Kapitel »Reinkarnation und Karma« (TH, 51-69)
sowie die folgenden Bemerkungen in Goethes Weltanschauung: »Im Sinne seiner [Goethes]
Naturstudien liegt es durchaus, das Wesen der menschlichen Seele so zu denken, daf3 diese nach
der Ablegung des Leibes in einer iibersinnlichen Daseinsform lebt. Diese Daseinsform bedingt,
daf ihr durch die andern Lebensbedingungen auch eine andere Bewuf3tseinsart eigen wird als die
ist, die sie durch den physischen Leib hat. So fithrt die Goethesche Metamorphosenlehre auch
zu der Anschauung von Metamorphosen des Seelenlebens. Aber man wird diese Goethesche
Unsterblichkeitsidee nur recht ins Auge fassen kdnnen, wenn man weif3, dafs Goethe zu einer
unmetamorphosierten Fortsetzung desjenigen Geisteslebens, das durch den physischen Leib
bedingt ist, durch seine Weltanschauung nicht hat gefithrt werden kénnen. Weil Goethe in
dem hier angedeuteten Sinn eine Anschauung des Gedankenlebens nicht versuchte, wurde er
auch im Fortgang seiner Lebensfithrung nicht dazu veranlaft, diejenige Unsterblichkeitsidee
besonders auszugestalten, welche die Fortsetzung seiner Metamorphosengedanken wire. Diese



VORWORT XV

Im Blick auf die Zukunft ergibt sich aus dieser Betrachtungsweise die Er-
wartung, dass auch das Denken als solches, wie es der gegenwirtige auf der
Bildungshohe der Zeit stehende Mensch erlebt, in diesem Durchgang durch
die Seele und durch das Ich, sich zu einer weiteren Daseinsform entwickeln
und somit ganz neuartige Wege ermoglichen wird, in denen der Mensch sich
als Erkennender zu sich selbst und zur Wirklichkeit stellen kann.”” Hieraus
erklirt sich letztlich auch Steiners auffilliges Interesse an »Welt- und Lebens-
anschauungen«: Ein bestimmtes Weltbild ist fiir ihn nicht blof8 Produkt der
menschlichen Denktitigkeit, sondern zugleich Medium bzw. Organ der Evolution
des Bewusstseins. In der und durch die Produktion seiner Weltbilder erkennt der
Mensch nicht nur die yWelt« und rsich selbst(, sondern hebt in diesem Prozess
die Wirklichkeit selbst, die in allen Ich- und Weltbildern sich ausdriickt, auf
neue und hohere Stufen des Daseins.™®

Man wird somit Steiners Vorstellungen tiber die Entwicklung des (philosophi-
schen) Bewusstseins nicht gerecht werden kénnen, wenn man es ausschliefdlich
aus der Tradition der idealistischen Vorbilder zu verstehen sucht, die es natiirlich

Idee aber wire in Wahrheit dasjenige, was in Bezug auf dieses Erkenntnisgebiet aus seiner
Weltanschauung folgte« (GW, 75).

17 Vgl. dazu RP(Il), 8 ff., wo Steiner wiederum eine Metapher aus dem Gebiet der Botanik (und
wieder einen Zentralbegriff Goethes) bemiiht, um seine Bewusstseinstheorie anschaulich
zu machen: »[...] wenn das Denken zunichst im Sinne des Hegeltums dazu fiihrt, ein
Gedankengemilde im Sinne eines Weltbildes vor der Seele auszubreiten: hat damit das Denken
alles dasjenige wirklich aus sich heraus entwickelt, was lebendig in ihm beschlossen liegt? Es
konnte doch sein, daf$ im Denken noch mehr liege als blof3es Denken. [...] sollte aus dem
Gedanken nicht Lebendiges sich entwickeln kénnen? Sollte er nicht seinem eigenen
Leben durch den Gebrauch entzogen werden, welchen Hegel von ihm macht, wie der
Pflanzenkeim seinem Leben entzogen wird, wenn er zur menschlichen Nahrung verwendet
wird? In welchem Lichte muf die Hegelsche Philosophie erscheinen, wenn es etwa Wahrheit
wire, dafd der Gedanke zwar zur Aufhellung, zur Erklirung der Weltvorginge dienen kann, wie
der Pflanzensame zur Nahrung, daf$ er dies aber nur dadurch kann, daf$ er seinem fortlaufenden
Wachstum entzogen wird? [...] Der Pflanzenkeim wird allerdings nur eine Pflanze gleicher
Art aus sich hervorgehen lassen. Der Gedanke als Erkenntniskeim konnte aber, wenn er
seiner lebendigen Entwickelung zugefiihrt wird, etwas vollig Neues gegeniiber dem Weltbilde
hervorbringen, aus dem er sich entwickelt hat. Wie im Pflanzenleben Wiederholung
herrscht, so konnte Steigerung im Erkenntnisleben stattfinden. Ist es denn undenkbar, daf3
alle Verwendung des Gedankens zur Erklirung der Welt im Sinne der dufleren Wissenschaft
nur gewissermaf3en eine Verwendung des Gedankens ist, die einen Nebenweg der Entwickelung
verfolgt, wie im Gebrauch des Pflanzensamens zur Nahrung ein Nebenweg gegentiber der
fortlaufenden Entwickelung liegt? [...] Der Gedanke darf nicht als Gedanke verharren; er darf
nicht blof gedacht, nicht nur denkend erlebt werden; er muf zu einem noch héheren
Leben erwachenc.

18 Zum Begriff der yWeltanschauung( bei Steiner vgl. auch die Einleitung zu SKA 3, XCIfL.



XVI VORWORT

stark gepragt haben. Man wird auch und besonders diese Versuche eines doppelten
Briickenschlages vom Idealismus hin zur Naturwissenschaft und zur Mystik
ins Auge fassen miissen, um ihr hermeneutisch gerecht werden zu kénnen.
Und man wird die gedanklichen Wurzeln dieser Vorstellungen, neben den
bereits erwihnten Einfliissen, vor allem in der goetheschen Morphologie zu
suchen haben, mit welcher der frithe Steiner sich ebenso intensiv und engagiert
beschiftigt hat (oft bis hin zur Selbstidentifikation) wie mit dem deutschen
Idealismus, der Theosophie und dem Haeckelianismus.” In dem Gedanken
eines zyklenhaft sich selbst transzendierenden und dann wieder in sich zuriick-
ziehenden Menschenwesens, welches dem steinerschen Entstehungsmodell der
verschiedenen Metamorphosen des Bewusstseins zugrunde liegt, kann man
deutliche Ahnlichkeiten zu Goethes Beschreibung der Pflanzenmetamorphose
als einen Zyklus von Ausdehnungs- und Kontraktionsprozessen finden, auch
wenn Steiners geistige und seelische Umstiilpungsprozesse deutlich komplexer
sind als die goetheschen Ausdehnungen und Zusammenziehungen der Pflanze:
Wie fiir Goethe die einzelnen Metamorphosen des Ur-Organs »Blatt« anhand
dieses Gesetzes zur lebendigen Gestalt der Pflanze fiithren, so ergeben fiir Steiner
die zyklischen Ein- und Ausstiilpungen des menschlichen Wesens in seine
verschiedenen (leiblichen, seelischen und geistigen) Metamorphosen in ihrer
Gesamtheit die Entwicklungsgestalt des Menschen — welche im anthroposo-
phischen Denken zugleich, wie 1910 von Steiner in seiner Geheimuwissenschaft
im Umriss dargestellt, die grundlegende Entwicklungsgestalt des (ebenfalls
physischen, seelischen und geistigen) Kosmos ist.°

*

Das oben skizzierte Modell einer anthroposophisch orientierten Geschichte
der Philosophie bzw. des Bewusstseins tritt in deutlicher Gestalt freilich erst
in der Neufassung des Werkes hervor, die Steiner 1914 unter dem Titel Die
Rdtsel der Philosophie herausgab. In der Erstfassung des Buches, die um die
Jahrhundertwende unter dem Titel Welt- und Lebensanschauungen im neun-
zehnten Jahrhundert® erschienen war, hatte Steiner sich auf die Schilderung der

19 Niheres zur Bedeutung Goethes fiir Steiner findet sich in den Einleitungen zu SKA 1 und
SKA 3.

20 Vgl. auch dazu die Hinweise Forsters in der Einleitung, unten LV ff, sowie die Einleitung
zu SKA 8, XV {f.

21 Der Doppelausdruck »Welt- und Lebensanschauung[en]« war im 19. Jahrhundert gingig; er
taucht zum ersten Mal, soweit wir ermitteln konnten, bei Jean Paul auf, der im ersten Band
seiner Vorschule der Asthetik die Ausbildung einer solchen Welt- und Lebensanschauung als
das vornehmlichste Kennzeichen des Genies ausgewiesen hatte (vgl. Vorschule der Asthetik,
nebst einigen Vorlesungen in Leipzig iiber die Parteien der Zeit. Hamburg 1804, 57). Von hier hat



VORWORT XVII

Weltbilder des 19. Jahrhunderts beschrinkt. Daher spielt auch das Die Rdtsel
der Philosophie charakterisierende Modell der Metamorphosen des Bewusst-
seins in den Welt- und Lebensanschauungen noch keine herrschende Rolle.
Es deutet sich aber in Spuren hier und da bereits deutlich an,? ebenso wie
andere charakteristische theosophische und anthroposophische Denkmuster,
die Steiner erst spiter ausfiihrlich entwickelt.? Insofern kann man schon diese
Schrift von 1900/1901 in ganz eminentem Sinne als ein Werk des Ubergangs
von der Philosophie zur Theosophie bei Steiner verstehen (und nicht erst die
gewohnlich so gedeuteten Schriften von 1901 und 1902: Die Mystik im Aufgange
und Das Christentum als mystische Tatsache). Zwar spricht Steiner hier seine
Leserschaft formal noch als Philosoph und Gelehrter im akademischen Sinne
an, aber er denkt und argumentiert in vielerlei Hinsicht bereits im Sinne seiner
spateren theosophischen bzw. anthroposophischen Weltanschauung.?+ Und
da er zugleich als Akademiker und als Anthroposoph spricht, so nimmt es
nicht Wunder, dass das eigentliche Kernthema seines Buches gar nicht so sehr
die Ideengeschichte des 19. Jahrhunderts ist, sondern, neben der eigentlichen
Bewusstseinsentwicklung im Allgemeinen, ganz besonders auch das Verhiltnis
zwischen den akademischen Natur- und Geisteswissenschaften seiner Zeit und
einer auf geistiger Erfahrung beruhenden Wirklichkeitsbetrachtung. 2

In der Art und Weise, wie Steiner dieses Verhiltnis in den vorliegenden Texten
behandelt, kann man einmal mehr den Einfluss morphologischer Vorstellungen
im Sinne Goethes und eine Anwendung derselben auf geistige Phinomene
beobachten. Goethe hat bekanntlich neben das oben angedeutete Gesetz von
der »Kontraktion und Ausdehnung: des primiren Pflanzenorgans dasjenige von
yPolaritit und Steigerung: als zweites Hauptgesetz der Morphologie gestellt.2®

moglicherweise auch Steiner den Ausdruck iibernommen; jedenfalls zitiert er die entsprechende
Stelle in RP(I), 135.

22 Eine unausgesprochene Protofassung dieses Modells lisst sich schon 1897 in der Schrift
Goethes Weltanschauung (GW) identifizieren.

23 Vgl. dazu unten, LVIfL.

24 Zu dem hier zugrunde gelegten aber nicht niher erlduterten Verstindnis der Begriffe
rtheosophisch« und ranthroposophisch¢ als Phasen der steinerschen Entwicklung vgl. die
Einleitung zu SKA 6, XLVIIff.

25 Der spitere Steiner machte zwischen den akademischen Natur- und Geisteswissenschaften
keinen kategorialen Unterschied, sondern fasste beide unter dem Begriff »Anthropologie«
zusammen und stellte diese der Anthroposophie entgegen (vgl. etwa die Schrift Von Seelenritseln,
Kapitel »Anthroposophie und Anthropologie« (VS, 12—45).

26 Vgl. dazu Steiners Aussagen in Goethes Weltanschauung: »Den héchsten Grad der Reife
erlangte Goethes Weltanschauung, als ihm die Anschauung der zwei grofSen Triebrider der
Natur: die Bedeutung der Begriffe von Polaritit und von Steigerung aufging. (Vergl. den Aufsatz:



XVIII VORWORT

Liest man von hier aus Steiners Beschreibung des Verhiltnisses von Natur-
wissenschaft und Geisteswissenschaft in den Welt- und Lebensanschauungen,
so zeigt sich, dass er dieses Verhiltnis in eben solchem Sinne als ein solches
von Polaritit und Steigerung versteht, wie die Entwicklungsgeschichte des
Bewusstseins als eine solche von Kontraktion und Ausdehnung.?

Zur Verdeutlichung dieses Gedankens sei uns gestattet, noch einmal ein
mythisches Bild zur Hilfe zu nehmen. Im 13. Kapitel der Johannesoffenbarung
schildert der Apokalyptiker eine offenkundig krisenhafte Situation innerhalb
der Menschheitsgeschichte. Diese wird bildhaft durch das Auftauchen zweier
Wesen oder »Tiere« illustriert, aus deren Zusammenwirken ein »Bild« (eidolon)
hervorgeht, welches das Denken und Handeln der gesamten Menschheit in
einschneidender Weise verandert. Das eine dieser Tiere, so erfahren wir da,
erhebt sich aus dem Element des Wassers und zieht durch sein Erscheinen die
ganze Menschheit in seinen Bann. Seine Wirksamkeit besteht darin, dass es den
Kampf aufnimmt gegen alles, was bisher als wertvoll und heilig galt: den Kampf
gegen Gott, gegen den Himmel als dessen Wohnstitte und gegen alle Wesen,
die sonst noch in diesem Himmel wohnen. Und obwohl dieses Tier offenbar
alle Werte und Gewissheiten zerstort, welche die bisherige Welt bestimmten,
unterwerfen sich die Menschen seiner Macht, ja beten es an und rufen aus:

»Wer ist dem Tier gleich, und wer kann den Kampf gegen es aufnehmen?«
(Off. 13:4b).28

Erlduterung zu dem Aufsatz rdie Natur«. Deutsche Nat.-Lit. Goethes Werke Band 34, S. 63f.)
Die Polaritit ist den Erscheinungen der Natur eigen, insofern wir sie materiell denken. Sie
besteht darin, daf$ sich alles Materielle in zwei entgegengesetzten Zustinden duflert, wie der
Magnet in einem Nordpol und einem Siidpol. Diese Zustinde der Materie liegen entweder
offen vor Augen, oder sie schlummern in dem Materiellen und konnen durch geeignete Mittel
in demselben erweckt werden. Die Steigerung kommt den Erscheinungen zu, insofern wir sie
geistig denken. Sie kann beobachtet werden bei den Naturvorgingen, die unter die Idee der
Entwicklung fallen« (GW, 2).

27 Eine andere Metapher aus dem Bereich der Botanik zeigt sich, wenn Steiner als ein wei-
teres »Gesetz der Menschheitsentwickelung« dasjenige bezeichnet, dass bestimmte geistige
Fihigkeiten und Errungenschaften, wenn ihre »Lebenskraft« verbraucht sei, in andere jlingere
Menschheitskrifte »eingepflanzt werden« missten, wie der Girtner in einen ilteren Stamm
einen jungen Planzenspross okulieren kann. Als Beispiel dafiir nennt Steiner das »Einpflanzen«
des ilteren griechischen Gedankenlebens in die jungen frischen Gefiihls- und Gemiitskrifte
des entstehenden Christentums wihrend der Spitantike und des frithen Mittelalters (RP[I],
581).

28 Zu Steiners theosophischer Deutung der Johannesoffenbarung vgl. den Vortragszyklus VI
von 1908: Die Apokalypse des Johannes (GA 104).



VORWORT XI1X

In der weiteren Darstellung wird nun deutlich, dass dieses »Tier aus dem
Wasser« im Verbund wirkt mit einem zweiten Wesen, welches aus dem Element
der Erde aufsteigt. Erst dieses zweite Tier ermdglicht dem ersten die volle
Entfaltung seiner Wirksamkeit, indem es niamlich dessen Macht vor den Augen
der Menschen ausiibt, d. h. dessen Wirksamkeit iberhaupt erst sichtbar macht
und somit in die konkrete Lebenswirklichkeit bringt. Ferner erfahren wir, wie
durch das zweite Tier ein »Bild« aufgerichtet wird (Off. 13:14) und was dieses Bild
in der Menschheit bewirkt. Es wird nimlich im Tempel aufgestellt und somit
unmittelbar an jene Stelle gesetzt, die vorher Gott eingenommen hatte. Nicht
mehr der in keine Vorstellung zu fassende Geist, sondern eben dieses sinnlich
fassbare Bild wird von jetzt an, in einer Art Umkehrung des alttestamentarischen
Tanzes um das goldene Kalb (vgl. 2. Mos. 32), von den Menschen verehrt und
angebetet. Denjenigen, welche sich weigern, dieses Bild anzuerkennen, droht
in der Schilderung des Apokalyptikers der Tod als Strafe; denjenigen hingegen,
die sich dem Bild des Tieres hingeben und seine Autoritit anerkennen, wird das
»Zeichen des Tieres« (Off. 13:16) auf Hinde und Stirn geprigt. All ihr Denken
und Handeln, so wird man die Symbolik wohl zu verstehen haben, ist durch
jenes Wesen geprigt, dessen »Bild« sie sich verschrieben haben.

Man konnte, im Sinne Steiners, diesen apokalyptischen Bericht als bildhafte
bzw. empfindungsseelenhafte Prophetie jener krisenhaften Wandlungen des
menschlichen Bewusstseins verstehen, die in den Welt- und Lebensanschauungen
als Begleiterscheinungen der Geburt des Geistselbst geschildert werden.? Hat
Steiner doch selbst immer wieder das Auslaufen der modernen Naturwissen-
schaft in die darwinsche und haeckelsche Entwicklungslehre gegen Mitte des
19. Jahrhunderts als Aufrichtung eines neuen Gedanken-Bildes von der Welt
charakterisiert, welches an die Stelle eines fritheren Bildes von dieser Welt trat,
und zwar an die Stelle eines von religiosen und idealistischen Vorstellungen
geprigten Bildes, in dem Natur bzw. Wirklichkeit nicht verstanden wurde
als Summe und Resultat aller im Universum vor sich gehenden mechanisch-
materiellen Prozesse, sondern als dufderer Ausdruck einer anderen, unsichtbaren
Welt, als geschaffen, getragen und erhalten von Gott bzw. vom Geist als dem
Schopfer, Inbegriff und Zentrum allen Seins. Und wie der Apokalyptiker das »Bild
des Tieres« als etwas schildert, dessen suggestiver Macht die meisten Menschen
nichts entgegenzusetzen haben, so beschreibt auch Steiner diese Kulmination
der modernen Naturwissenschaft als ein geistiges Naturereignis, welches iiber

29 Zu Steiners Deutung der apokalyptischen Bilderwelt als Darstellung der Metamorphosen
des menschlichen Bewusstseins vgl. meine Studie: Literatur und Apokalypse. Perspektiven einer
anthroposophischen Hermeneutik. Stuttgart 2020.



XX VORWORT

die denkende Menschheit hereinbrach und diese mit unwiderstehlicher Gewalt
dazu zwang, alte Vorstellungen abzulegen und Welt und Leben nunmehr durch
die Optik des neuen Weltbildes anzusehen — auch wenn diese Menschen mit
ihren Gefithlen und Hoffnungen weiterhin an dem alten, geistig-religiésen Bild
der Welt hingen.3°

Und noch eine Parallele zwischen Steiners Schilderung der Geistesgeschichte
des 19. Jahrhunderts und dem apokalyptischen Bericht aus der Johannesoffen-
barung muss auffallen: So wie das Tier aus der Erde( seine Wirksamkeit nur
entfalten kann in Kooperation mit dem Auftauchen des anderen Tieres aus
dem »Wasser, so steht auch fiir Steiner das Auftreten des Gott und Geist aus
der Welt vertreibenden naturwissenschaftlichen Weltbildes in dialektischem
Zusammenhang mit einem anderen, unmittelbar zuvor auftretenden »Bild« von
der Welt: und zwar dem Weltbild des deutschen Idealismus, wie dieses sich,
initiiert durch die kantsche Revolution der Philosophie, in der Wirksamkeit
Fichtes, Schellings, Hegels und ihrer Nachfolger wihrend der ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts entfaltet hatte. Obwohl Steiner einerseits diese beiden Welt-
bilder chronologisch nacheinander auftreten lisst und die Bliite des deutschen
Idealismus in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts verortet, die Entfaltung der
modernen Naturwissenschaft hingegen in deren zweite Hilfte, so erscheinen
sie doch, wie die beiden Tiere der Apokalypse, als innig zusammenhingend,
ja einander bedingend, wie die zwei Seiten bzw. Extreme eines bedeutsamen
Entwicklungsmomentes in der Geschichte des menschlichen Bewusstseins. Der
besonders in der Person Fichtes personifizierte kithne Versuch des deutschen
Idealismus, die gesamte Natur, d.h. die duflere Welt der Objekte in Zeit und
Raum, im Ich aufgehen zu lassen bzw. sie aus diesem Ich hervorgehend zu
denken, erscheint in Steiners Darstellung gewissermafSen als das notwendi-
ge Gegenbild, ja als notwendige Vorarbeit jenes umgekehrten Versuchs der
modernen Naturwissenschaft, personifiziert in der Gestalt Haeckels und der
modernen Entwicklungslehre, alles Geistige, Seelische, Religiose und Kulturelle
als solches in der materiellen Natur aufgehen zu lassen bzw. es aus dieser Natur
hervorgehend zu verstehen.

30 Vgl. dazu besonders das Eingangskapitel von Das Christentum als mystische Tatsache (CM,
1-7).

31 In Steiners spiterer anthroposophischer Bildersprache, inbesondere auch in seinen Mysteri-
endramen, kommt der hiermit angedeutete Gegensatz zwischen mystischer und naturalistischer
Weltanschauung, zwischen Idealismus und Naturwissenschaft als Konflikt zweier Geistwesen,
yLuzifer« und »Ahriman(, zum Ausdruck.



VORWORT XXI

Dieser (wiederum aus dem deutschen Idealismus herkommende) Gedanke
eines notwendigen Auseinanderfallens des Weltbildes in ein geistgemif3es
und ein naturgemifles Bild von der Welt, deren Dialektik die Polaritit beider
Weltanschauungen ins Extrem treibt und damit die Geburt einer neuen, gestei-
gerten Form des Bewusstseins vorbereitet, findet sich auch in einem anderen
Werk Steiners, welches fast zeitgleich mit den Welt- und Lebensanschauungen
entstanden ist und im Jahr 1901 als Buch erschien: Die Mystik im Aufgange des
neuzeitlichen Geisteslebens. In dieser Schrift richtet Steiner den Blick nicht auf das
19. Jahrhundert, sondern auf das ausgehende Mittelalter und die frithe Neuzeit.
Diese Periode interessiert ihn als diejenige Zeit, in welcher die ersten Anfinge
jenes Denkens liegen, dass spiter zur modernen Naturwissenschaft gefithrt hat.
Auch in dieser Periode seines ersten Entstehens, so Steiners Argumentation
in diesem Buch, habe das naturwissenschaftliche Denken ein unmittelbares
geist-orientiertes Gegenbild gehabt, und zwar in Form der deutschen Mystik
von Meister Eckhart bis Angelus Silesius.3* Steiner sieht, bei aller sonstigen
Gegensitzlichkeit, einen inneren Zusammenhang zwischen Mystik und Proto-
Naturwissenschaft vom 12. bis zum 16. Jahrhundert darin, dass beide einer
anthropomorphischen Vorstellungsart entgegenarbeiteten, die sich unter »Gott«
bzw. »Geist( nichts anderes vorstellen konnte, als einen in den yHimmel« bzw. hin-
ter die Natur als deren Schopfer und Erhalter projizierten Menschengeist. Die
Mystik habe dies getan, indem sie zeigte, dass die Wirklichkeit dessen, was
man sich da unter dem Begriff »Gott« oder »Geist« vorstellte und irgendwo
auf3erhalb des Menschen vorstellte (und so zu einem Ding unter Dingen machte),
nirgendwo zu finden ist als in der inneren Selbsterfahrung des Menschen; die
frihe Naturwissenschaft hingegen, indem sie ein Bild von der Natur entwarf,
das eines solchen anthropomorphischen Schopfergottes zu ihrer Erklirung nicht
mehr bedurfte.

Geradeso wie nach den Welt- und Lebensanschauungen der deutsche Idealismus
und die Entwicklungstheorie im 19. Jahrhundert, so arbeiteten nach der Mystik-
Schrift also bereits in der frithen Neuzeit Mystik und Proto-Naturwissenschaft

32 »Die Naturwissenschaft des neunzehnten Jahrhunderts [...] hat der Natur nichts gegeben,
was ihr nicht gehort; sie hat ihr nur genommen, was ihr nicht gehort. Sie hat alles das aus
ihr verbannt, was nicht in ihr zu suchen ist, sondern was sich nur im Innern des Menschen
findet. [...] Meister Eckhart sowohl wie Tauler, und auch Jacob B6hme wie Angelus Silesius
missten bei Betrachtung dieser Naturwissenschaft die tiefste Befriedigung empfinden. Der
Geist, in dem sie die Welt betrachten wollten, ist im vollsten Sinne auf diese Naturwissenschaft
iibergegangen, wenn sie richtig verstanden wird. Was sie noch nicht konnten, auch die Tatsachen
der Natur selbst in das Licht zu riicken, das ihnen aufgegangen war, das wire ihre Sehnsucht
ohne Zweifel geworden, wenn diese Naturwissenschaft ihnen vorgelegen hitte« (MA, 118).



XXII VORWORT

sich gegenseitig zu, nach dem Prinzip von Polaritit und Steigerung, um ge-
meinschaftlich den anthropomorphisch gedachten Gott bzw. Geist aus der
Weltanschauung zu vertreiben, und bereiteten so den Boden fiir eine sachgemi-
Bere Erkenntnis des Geistigen. Und auch fiir die Bliite der Verstandesseele zur Zeit
der griechischen Philosophie fillt in Steiners Darstellung die Entwicklung in den
auffilligen und wirkmachtigen Gegensatz von Platonismus und Aristotelismus.
Platon ist fiir Steiner ein Mystiker, der die geistige Erfahrung in die Sprache der
Verstandesseele zu tibersetzen sucht, wihrend er Aristoteles als Wissenschaftler
sieht, der sich von der Erkenntnis der sinnlichen Welt her den platonischen
Erfahrungen zu nihern sucht. Steiner ist an dieser wechselseitigen Dynamik
insofern besonders interessiert, als er anhand ihrer zu zeigen versucht, dass
zu allen Zeiten die naturwissenschaftliche Vertreibung des Geistes aus der
Welt« keineswegs zu einer geistverleugnenden Weltanschauung fithrte; sondern
dass im Gegenteil gerade das von einem falschen, anthropomorphistischen
Geistverstindnis befreite Naturbild das Bediirfnis erzeugte, den wirklichen Geist
tatsichlich zu finden und zu erleben, indem ein ent-geistetes Naturbild den
Menschen dazu treibt, diesen Geist vor allem in jener Tatigkeit zu suchen, durch
welche er selbst — bzw. welche in seinem Bewusstsein — diese Entgéttlichung
vollzieht. 33

In der Bildsprache des Apokalyptikers ausgedriickt konnte man sagen: Der
Sturz Gottes und die Errichtung eines gottlosen Naturbildes, wie es die beiden
Tiere unter der Menschheit anrichten, illustrieren aus anthroposophischer Sicht
zwar einerseits eine Krise und Katastrophe, andererseits aber eben nur die Krise
einer iiberlebten Bewusstseinshaltung, deren Aufldsung dem Menschen zugleich
die Chance eroffnet, ein neues und wirklichkeitsgemif3eres Verhiltnis zu Geist,
Natur und somit zu sich selbst auszubilden. Den Menschen des Mittelalters
und der frithen Neuzeit sei dies, so Steiner, noch nicht méglich geworden, weil
in dieser Zeit das naturwissenschaftliche Weltbild noch nicht ausgeprigt genug
war, um mit den alten religiésen Vorstellungen in ernsthafte Konkurrenz zu

33 »Man braucht nicht den Geist zu verlieren, wenn man in der Natur nur Natiirliches fin-
det. [...] Ich empfinde ein Hoheres, Herrlicheres, wenn ich die Offenbarungen der »Natiirlichen
Schépfungsgeschichte: auf mich wirken lasse, als wenn die iibernatiirlichen Wundergeschichten
der Glaubensbekenntnisse auf mich eindringen. Ich kenne in keinem jheiligen« Buche etwas,
das so Erhabenes mir enthiillt, wie die )niichterne« Tatsache, daf3 jeder Menschenkeim im
Mutterleibe aufeinanderfolgend in Kiirze diejenigen Tierformen wiederholt, die seine tierischen
Vorfahren durchgemacht haben. Erfiillen wir unser Gemiit mit der Herrlichkeit der Tatsachen,
die unsere Sinne schauen, dann werden wir wenig iibrig haben fiir die yWundery, die nicht im
Kreislaufe der Natur liegen. Erleben wir den Geist in uns, dann brauchen wir keinen solchen
drauflen in der Natur« (MA, 119f.).



VORWORT XXIII

treten. 34 Heute jedoch wiirden gerade diese Mystiker »riickhaltlos mit denen
ibereinstimmen, die den Geist als Tatsache nicht in der Wurzel der Natur,
sondern in ihrer Frucht suchen« (MA, 119), denn die mystische Erfahrung selbst,
fiir die der im Innern erfahrene Geist erlebte Realitit ist, fithre so zu einem
Verstindnis der Bedeutung und Notwendigkeit von Naturwissenschaft — wie auch
umgekehrt die Naturwissenschaft den Weg in die mystische Erfahrung weise. In
den Rdtseln der Philosophie finden wir diesen Gedanken wieder im Anfangssatz
des Kapitels iiber die Weltanschauungen der frithen Neuzeit: »Dem Aufblithen
der Naturwissenschaften in der neueren Zeit liegt dasselbe Suchen wie J[acob]
Bohmes Mystik zugrunde« (RPJ[I], 53).35 Dieselbe wechselwirksame Dynamik
zwischen Geist- und Naturbild sieht das Buch aber auch im 19. Jahrhundert am
Werk, in dem der Hegelianismus als Wegbereiter des Materialismus gewirkt habe:
»Die Weltanschauung wurde durch das, was Hegel aus dem Geiste gemacht
hatte, zu den Gedanken an den materiellen Ursprung des Geistes hingedringt«
(RP[I1], 43). Und im Blick auf jiingste wissenschaftliche Entwicklungen heifst
es am Ende des zweiten Bandes: »Der Relativititstheorie fiir die physische
Welt wird man nicht entkommen; man wird aber eben dadurch in die Geist-
Erkenntnis getrieben werden« (RP[I1], 207).

*

Im Lichte dieser Betrachtungen iiber den inneren Zusammenhang zwischen
naturwissenschaftlicher und geistig orientierter (heute wiirden wir wohl eher
sagen: spiritueller) Weltanschauung und -erfahrung erweist sich die von Anthro-
posophen wie von Kritikern Steiners immer wieder vorgebrachte Vorstellung,
Steiner habe seine Anthroposophie an die Stelle der modernen Naturwissenschaft

34 »Was sie [die Mystiker] noch nicht konnten, auch die Tatsachen der Natur selbst in das
Licht riicken, das ihnen aufgegangen war, das wire ihre Sehnsucht ohne Zweifel geworden,
wenn diese Naturwissenschaft ihnen vorgelegen hitte. Sie konnten es nicht; denn keine
Geologie, keine natiirliche Schépfungsgeschichte erzihlte ihnen von den Vorgingen in der
Natur« (MA, 118).

35 Steiners grundsitzlicher Ansatz, die verschiedenen Weltanschauungen im Hinblick darauf
zu charakterisieren, inwiefern sie entweder das »Bild von dem Ich« oder das »Bild der Natur«
zu zeichnen versuchten, wird trotz aller Revision auch in der Neuauflage beibehalten. Und
zwar auch dort, wo sich seine Bewertung einzelner Denker grundlegend indert, etwa bei der
Darstellung Max Stirners (vgl. RP[I], 215 ff.). Dessen Schilderung fillt in der Erstfassung geradezu
emphatisch aus, in der Neuauflage von 1914 relativ distanziert. Aber in beiden Schilderungen
erscheint Stirner als derjenige Denker, in dem das »Bild vom Ich« greller als sonst irgendwo
auftrete, weil er dieses )Ich« intensiver erlebt habe als andere. Und beide Darstellungen betonen,
dass das Auftreten des radikalen stirnerschen Ich-Bildes nur im Zusammenhang mit dem
Auftreten des — in seiner Art ebenso extremen und einseitigen — modernen Naturbildes zu
verstehen sei.



XXIV VORWORT

als eines materialistischen und daher falschen Weltbildes stellen wollen, als
hochst fragwiirdig. Ausgehend von Steiners eigenen Voraussetzungen erscheint
es sinnvoller vorauszusetzen, dass seiner Auffassung nach Anthroposophie als
ein aus geistiger Erfahrung hervorgehendes Weltbild nicht an die Stelle der
Naturwissenschaft zu treten hat, sondern vielmehr an deren Seite. Wie im
Zeitalter der Verstandesseele und dann der Bewusstseinsseele, so wird man
aus anthroposophischer Perspektive sagen kénnen, muss auch im Zeitalter des
Geistselbst sowohl ein )geistgemaf3es« als auch ein »naturgemifes« Weltbild
entstehen, weil diese Dialektik dem Wesen des Bewusstseins selbst entspricht.
Dieses kann ja nach Steiner gar nicht anders erkennen — und daher sich nicht
anders entwickeln —, als indem es die einheitliche Wirklichkeit in eine innere
und eine dufdere Welt, in ein Subjekt und ein Objekt zerreifdt, um dann in der
Vermittlung dieses selbstgeschaffenen Gegensatzes sich seiner eigenen Titigkeit
bewusst zu werden und sich zu hoheren Stufen zu entwickeln. Der Versuch, diese
Gegensitze denkend wieder zu vereinigen, muss nach dieser Vorstellung not-
wendig in den verschiedenen Denkerpersonlichkeiten zu zwei entgegengesetzten
Weltbildern fithren: zu einem, welches den Menschen und folglich auch das Ich
und dessen Tatigkeiten aus der Entwicklung der sinnlich wahrzunehmenden
Welt heraus zu erkliren sucht, und zu einem entgegengesetzten, welches die
gesamte raum-zeitliche Welt als Erkenntnisphinomen begreift und diese somit
umgekehrt aus dem Ich ableitet. Wieder wire hier auf Schelling hinzuweisen,
der in seinen frithen Texten in ganz ihnlicher Weise argumentierte:3® dass es
namlich notwendig eine ndogmatische« (naturalistische) und eine »kritische«
(idealistische) Philosophie geben miisse. Und auch der spite Schelling hatte
diese Argumentationsfigur in Hinblick auf das Verhiltnis von Transzendental-
philosophie und Naturphilosophie noch einmal vorgebracht: beide miissten
entstehen und miissten einander widersprechen, denn sie boten erst in diesem
Widerspruch den Rahmen eines wirklichkeitsgemifSen Philosophierens. 3

In ganz dhnlicher Weise muss es auch nach Steiners gedanklichen Vorausset-
zungen stets eine der jeweiligen Stufe der Bewusstseinsentwicklung angemessene
Naturwissenschaft und zugleich eine entsprechende Geisteswissenschaft ge-
ben.3® Nur als eine solche konnte er die im Schlusskapitel der Rétsel skizzierte

36 Insbesondere in den Philosophischen Briefen iiber Dogmatismus und Kritizismus von 1795.
37 So etwa in der 8. Vorlesung der Philosophie der Offenbarung. Vgl. dazu auch Steiners
Bemerkungen in RP(I) sowie die Hinweise iiber den Zusammenhang zwischen Schelling und
Steiner in der Einleitung zu SKA 8, XIIIff.,, XX ff. und XLVIfL.

38 In manchen Formulierungen geht Steiner sogar so weit zu postulieren, dass eine Geis-
teswissenschaft wie die Anthroposophie einer solchen zukunftweisenden Naturwissenschaft
geradezu bediirfe als einer »Vorraussetzung« bzw. als einem methodischen »Unterbau« (vgl. etwa



VORWORT XXV

Anthroposophie verstanden sehen wollen, d.h. als keimhafte Vorbliite einer
kiinftigen rgeistselbst-gemif3en« Geisteswissenschaft, von der man zugleich wird
erwarten miissen, dass ihr eine ebenbiirtige kiinftige Naturwissenschaft zur
Seite stehen wird.3® Unzweideutig heif3t es dazu in den Rdtseln, dass das Ziel
der angestrebten Geisteswissenschaft darin bestehe, »in dem inneren Erleben
der Menschenseele etwas zu finden, das in solcher Art sich offenbart, dass ihm
im neueren Weltbilde der Platz von der Naturerkenntnis nicht streitig gemacht
werden kann« (RP[II], IX). Und von dieser kiinftigen Naturwissenschaft erhofft
er sich ausdriicklich, dass diese willens und fihig sein moge, »in ihr Weltbild
aufzunehmen, was die Seele in ihrer inneren Welt erlebt« (ebd., VIII). Darum also
scheint es Steiner letztendlich zu gehen: dass eine kiinftige Naturwissenschaft
in der Lage sein muss, die Ergebnisse geistiger und seelischer Erfahrung in ihr
Paradigma zu integrieren, wie auch umgekehrt die Aufgabe einer lebensfihigen
Geisteswissenschaft (bzw. einer Mystik, einer Philosophie, einer Esoterik) darin
besteht, die Ergebnisse naturwissenschaftlicher Forschung anzuerkennen und
in sich aufzunehmen, ohne jeweils das eigentiimliche Geprige zu verlieren.*°

GW, 17f.). In Goethes naturwissenschaftlichen Forschungen meinte er die Keime zu einer
solchen Naturwissenschaft sehen zu kénnen, welche der Entwicklungsstufe des »Geistselbst«
entsprichen.

39 Aus kritischer Auflenperspektive gesehen wird man freilich sagen miissen, dass Steiners
Auflerungen in dieser Hinsicht nicht immer eindeutig waren. Denn wihrend er in seinen publi-
zierten Schriften relativ konstant die Bedeutung und Notwendigkeit einer Naturwissenschaft
anerkannt hat (zumindest einer »sich selbst verstehenden«), finden sich in den nichtoffentlichen
Vortrigen, besonders frappant in den fiir die Arbeiter am Goetheanum gehaltenen, vielfache
despektierliche bis herabwiirdigende Aussagen tiber die Naturwissenschaft seiner Zeit. Solche
Aussagen lassen es in der Tat oftmals so aussehen, als habe Steiner seine anthroposophische
Perspektive an die Stelle der naturwissenschaftlichen setzen wollen. Diese Ambivalenz in
Steiners Werk, die freilich mit dem jeweiligen Publikum zu tun hat, erschwert bis heute die
Versuche, dariiber ein klares Bild zu gewinnen, was er mit seiner Anthroposophie eigentlich
wollte. Die oben gemachten Aussagen beruhen auf der methodischen Voraussetzung, dass man
ein solches klares Bild am besten gewinnt, wenn man sich an Steiners veréffentlichte Schriften
als den Maf3stab eines solchen Verstindnisversuches hilt. Von diesem aus kann man — und
muss man — dann sicherlich auch zu einem Verstindnis der nichtéffentlichen Auf3erungen
kommen; der oft gemachte umgekehrte Versuch aber, d.h. die Deutung des schriftlichen
Werkes vom Vortragswerk her, ist meiner Auffassung nach hermeneutisch unsachgemifs.
40 Vgl. etwa RP(II), 151, wo dieser Gedanke in den Rahmen der Gesamtentwicklung des
philosophischen Bewusstseins gestellt wird: »Der griechische Gedanke bewiltigte das Naturbild
und das Bild des Seelenlebens so, dafs die beiden sich zu einem Gesamtgemailde vereinigten. In
der Folgezeit entfaltete sich in den Tiefen des Seelenlebens das Gedankenleben selbstindig, in
Absonderung von der Natur; die neuere Naturwissenschaft lieferte ein Bild der Natur. Diesem
gegeniiber entstand die Notwendigkeit, ein Bild des Seelenlebens — im selbstbewufSten Ich —



XXVI VORWORT

In der Anlage und der Zielrichtung von Steiners Schriften der Jahre 1900 und
1901 kann man also bereits Spuren jener Konzeption von anthroposophischer
Geschichtsbetrachtung sehen, die er 1914 in der unter dem Titel Die Rdtsel der
Philosophie erschienenen Neuauflage der Welt- und Lebensanschauungen ausfiihr-
lich entwickelt und dann auch beim Namen nennt.4' Auch iiber diesen Punkt
informiert Eckart Forsters Einleitung unten eingehender, weshalb ich an dieser
Stelle meine hinleitenden Bemerkungen abschliefSen méchte, verbunden mit dem
Wunsch, dass diese erste textkritische Ausgabe der philosophiegeschichtlichen
Schriften Steiners in der Forschung eine willkommene Aufnahme finden und
zu einer breiteren Kenntnisnahme und einer intensiveren Beschiftigung mit
diesem bisher viel zu wenig beachteten Segment des steinerschen (Euvre fiithren

zu finden, das sich stark genug erweist, um mit dem Bilde der Natur zusammen in einem
allgemeinen Weltbilde bestehen zu kénnen.«

41 Freilich lassen auch gerade die Texte dieses Bandes jene Punkte deutlich hervortreten, an
denen Steiner — im Ubergang von seiner philosophischen Phase in die theosophische — gewisse
Argumentationsstrategien grundlegend revidiert hat. Als besonders augenfilliges Beispiel sei
hier nur auf RP(II), 23 ff. hingedeutet. Hier zeigt sich im Vergleich der verschiedenen Fassungen,
wie Steiner um die Jahrhundertwende der von gewissen Materialisten des 19. Jahrhunderts
vertretenen Ansicht, Lebendiges bzw. Geistiges kénne aus Materiellem entstehen, durchaus
Positives abgewinnt. In der Fassung von 1901 kann man etwa lesen: »Man muf3te die Ent-
stehungsmoglichkeiten, die im materiellen Dasein schlummern, erst enthiillen, wenn man
Hoheres auf dieses materielle Dasein zuriickfithren wollte. [...] [M]an lernte einsehen, daf3
man es [bei der Materie| mit solchen toten Kliimpchen gar nicht zu tun habe, sondern daf3
das scheinbar Tote ein Hoheres aus sich und durch sich selbst hervorbringen kann« (ebd.).
Solche an gewisse Aussagen Ernst Haeckels angelehnten Formulierungen (vgl. Einleitung zu
SKA 3, LXXIXff.), anhand derer Steiner zeigen wollte, dass sich seiner Ansicht nach von
dem neueren Materiebegriff des 19. Jahrhunderts leichter eine Briicke zu einer idealistischen
bzw. ngeistgemif3en« Naturbetrachtung schlagen lief3 als von fritheren Materiebegriffen, konnten
ihm nattrlich leicht als ein Bekenntnis zum Materialismus ausgelegt werden (und sind ihm
auch von damaligen wie heutigen Kritikern so ausgelegt worden, die aus solchen Uberlegungen
folgerten, Steiner habe um die Jahrhundertwende eine »materialistische Phase« durchgemacht).
Wohl um einer solchen Deutung nicht linger Vorschub zu leisten, aber auch um die Argu-
mentation von 1901 mit gewissen mittlerweile adaptierten theosophischen Konzepten (etwa
dasjenige eines »Atherleibes«) zu harmonisieren, hat Steiner in der Neuauflage von 1914 diese
und vergleichbare Passagen gestrichen oder umformuliert. Vgl. etwa: »Ein Beispiel, wie die
naturwissenschaftlichen Erkenntnisse [...J« (RP[II], 24). Anders formuliert: In der Erstfassung
nimmt Steiner (wie auch in der zeitgleich entstehenden Verteidigungsschrift Haeckel und
seine Gegner) oftmals naturwissenschaftliche Positionen des 19. Jahrhunderts verteidigend
ein, um von deren Standpunkt aus mogliche Briicken zu einer (hypothetisch angenommenen,
aber nicht niher konkretisierten) »Geisteswissenschaft« zu schlagen; in den Fassungen ab 1914
versteht sich Steiner als Vertreter einer solchen mittlerweile formulierten Geisteswissenschaft
und beschreibt von dieser aus deren Verhiltnis zur Naturwissenschaft.



VORWORT XXVII

moge. Es liegt ein zentraler Schlissel zum steinerschen Denken, auch und
besonders zu seiner Esoterik, im Verstindnis von dessen Verwurzelung im
deutschen Idealismus — wenn bei solchem Zugang der Blick auch auf Steiners
kreativen Umgang mit dieser Tradition gerichtet wird und auf seine Versuche,
diese Philosophie sowohl mit naturwissenschaftlichem als auch mit mystisch-
esoterischem Denken zu vermitteln. Und diesen Schliissel reicht Steiner uns
in besonderer Weise da, wo er sich wie in den Texten dieses Bandes mit der
Entwicklungsgeschichte der Weltbilder auseinandersetzt.






