
Hakan Özkan

Geschichte des östlichen zaǧal
Dialektale arabische Strophendichtung 
aus dem Osten der arabischen Welt – von den Anfängen 
bis zum Ende der Mamlukenzeit 

| 6

H
ak

an
 Ö

zk
an

G
es

ch
ic

ht
e 

de
s 

ös
tli

ch
en

 z
aǧ

al
| 6

Arabische Literatur und Rhetorik  
Elfhundert bis Achtzehnhundert

ISBN 978-3-95650-638-3





Hakan Özkan 

Geschichte des östlichen zaǧal 

Dialektale arabische Strophendichtung  
aus dem Osten der arabischen Welt – 

von den Anfängen bis zum Ende  
der Mamlukenzeit 

 



ARABISCHE LITERATUR UND RHETORIK –

ELFHUNDERT BIS ACHTZEHNHUNDERT  

(ALEA) 

Herausgegeben von 

Thomas Bauer – Syrinx von Hees  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Band 6 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

ERGON VERLAG 



Hakan Özkan 

 

Geschichte des östlichen zaǧal 
 

Dialektale arabische Strophendichtung 
aus dem Osten der arabischen Welt –  

von den Anfängen bis zum Ende  
der Mamlukenzeit 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 

 

ERGON VERLAG 



Die Umschlagabbildung zeigt das Wort zaǧal in arabischer Schrift. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

© Ergon – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2020 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. 

Jede Verwertung außerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Verlages.  
Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikroverfilmungen  

und für Einspeicherungen in elektronische Systeme. 
Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier. 

Umschlaggestaltung: Jan von Hugo 
Satz: Thomas Breier 

www.ergon-verlag.de 
 

ISBN 978-3-95650-638-3 (Print) 
ISBN 978-3-95650-639-0 (ePDF) 

ISSN  2365-8878 



Inhalt 

Danksagungen ........................................................................................................  9 

1 Einleitung .......................................................................................................  11 

 1.1 Grundsätzliches ......................................................................................  11 

 1.2 Stand der Forschung ...............................................................................  23 

 1.3 Methode und Aufbau der Studie ...........................................................  29 

2 Die Anfänge der zaǧal-Dichtung im Osten ...................................................  33 

 2.1 Ibn an-Nabīh ..........................................................................................  34 

 2.2 Ibn Nuqṭah und die Anfänge des irakischen zaǧal ................................  39 

 2.3 Die Rolle der Sufis bei der Verbreitung des zaǧal im Osten .................  48 

3 Zwei Gruppen von zaǧal-Dichtern? ...............................................................  51 

 3.1 Ṣafiyyaddīn al-Ḥillī und die zaǧal-Dichter .............................................  51 

 3.2 ʿĀmmah und ḫāṣṣah ................................................................................  53 

 3.3 Schulen, Bücher und Bibliotheken ........................................................  59 

4 Ein Kernkorpus östlicher zaǧals .....................................................................  69 

 4.1 Das Problem der Verschriftlichung ........................................................  69 

 4.2 Anthologien und adab-Enzyklopädien ................................................... 75 

 4.3 Die zaǧal-Poetiken ................................................................................  154 

 4.4 Das Kernkorpus ....................................................................................  205 

5 Ein Querschnitt der östlichen zaǧal-Dichtung .............................................  213 

 5.1 Die Anfänge: der Altmeister Ibn an-Nabīh und  
das Duo al-Qawsān/an-Nūšāḏir ...........................................................  213 

 5.2 Die syrischen zaǧal-Meister: das Duo Ibn Muqātil und  
al-Amšāṭī ...............................................................................................  244 

 5.3 Gelehrte Gelegenheits-zaǧǧālūn ............................................................. 267 

 5.4 Die Masse der weniger bekannten Volksdichter ..................................  310 

 



INHALT 6 

 5.5 Ägypten – ein Zentrum der zaǧal-Kunst ..............................................  350 

 5.6 Das sufische zaǧal .................................................................................  382 

6 Aspekte der zaǧal-Theorie – Metrik und Musikalität ................................... 407 

 6.1 Die Metrik des zaǧal nach al-Banawānī ...............................................  408 

 6.2 Wie man langsilbige zaǧals skandiert ...................................................  412 

 6.3 Betonung im Arabischen ......................................................................  420 

 6.4 Die Metren des zaǧal – quantitierend oder akzentbasiert? .................  422 

 6.5 Betonung und Prosodie im zaǧal: mā na-llā fī š-šiddah  
von al-Miʿmār .......................................................................................  424 

 6.6 Singbarkeit und Musikalität .................................................................  429 

 6.7 Ibn Nubātahs zaǧal als Gegenbeispiel? ................................................  432 

7 Sitz im Leben ................................................................................................  435 

 7.1 Von Schattenspielen, öffentlichen Plätzen und Volksfesten ...............  435 

 7.2 Das mawlid-Fest und der volksnahe Sufismus .....................................  446 

 7.3 Ein unvollständiges Bild ......................................................................  454 

Schlusswort – eine Wunschliste .......................................................................... 457 

Anhang 1 – eine Chronologie von zaǧal-Autoren ............................................  459 

Anhang 2 – Editionen der Gedichte .................................................................. 475 

Abkürzungs- und Literaturverzeichnis ..............................................................  519 

Index ...................................................................................................................  555 

Detailliertes Inhaltsverzeichnis ........................................................................... 579 
 

 

 



 
 
 
 
 

Für Thomas 
 





Danksagungen 

Diese Arbeit ist in einem Umfeld entstanden, das besser nicht hätte sein können. 
Mehr noch, wenn es so etwas wie ein Paradies für Arabist*innen gibt, dann liegt 
es in Münster. Das von Thomas Bauer ins Leben gerufene Forschungsprojekt 
ALEA (Arabische Literatur und Rhetorik Elfhundert bis Achtzehnhundert) hat 
mir über Jahre hinweg ideale Arbeitsbedingungen geboten, um die vorliegende 
Studie in Angriff zu nehmen und schließlich zu vollenden. Das schönste an die-
sen Jahren waren jedoch meine lieben Kolleg*innen, die mir unermüdlich mit 
Rat und Tat zur Seite gestanden haben: Thomas Bauer, Syrinx von Hees, Andre-
as Herdt, Alev Masarwa, Samir Mubayd, Anke Osigus, Nefeli Papoutsakis, Kris-
tina Richardson, Luca Rizzo, Stephan Tölke und Ines Weinrich haben maßgeb-
lich zur Entstehung dieser Studie beigetragen.  

Ganz besonders danke ich Nefeli Papoutsakis und Syrinx von Hees für die 
Mühe, diese Arbeit in unterschiedlichen Stadien der Entstehung gelesen und 
korrigiert zu haben. Judith Haug besaß die Freundlichkeit, in musikalischen Fra-
gen mit ihrer Expertise auszuhelfen, wofür ich ihr sehr herzlich danke.  

Danilo Marino, Adam Talib und Maurice Pomerantz bin ich für anregende 
und erhellende Unterredungen verpflichtet. Maurice Pomerantz machte mich au-
ßerdem auf eine Handschrift aufmerksam, die mir bis dahin unbekannt war und 
stellte mir freundlicherweise eine Abschrift zur Verfügung. Auch Danilo Marino 
und Adam Talib halfen mir mit Handschriften aus und ersparten mir dadurch viel 
Zeit und Aufwand. 

Manchmal ist es schwieriger, an Bücher zu gelangen, die vor wenigen Jahren 
gedruckt worden sind als an tausend Jahre alte Handschriften, die an den un-
möglichsten Orten der Welt aufbewahrt werden. Kristina Richardson aus New 
York gebührt mein Dank für die unliebsame Aufgabe, in Windeseile wichtige 
Kapitel eines arabischen Buchs aus dem Jahr 2011 zu scannen und mir zuzusen-
den. 

Zu guter Letzt möchte ich Claude Audebert (Aix-en-Provence), die mir stets 
eine große Inspiration ist und mir auch bei der Fertigstellung dieser Arbeit bera-
tend beigestanden hat, meine tief empfundene Dankbarkeit aussprechen. 

 
 





1 Einleitung  

1.1 Grundsätzliches 

Bis zur Jahrtausendwende konnte man wissenschaftliche Publikationen aus der 
westlichen Forschung über mamlukische Literatur an einer Hand abzählen. Seit-
dem hat sich einiges getan. Die im Jahre 1997 erstmalig erschienene und frei zu-
gängliche Zeitschrift Mamlūk Studies Review hat daran einen nicht unerheblichen 
Anteil. Im ersten Band beschreibt Emil Homerin den Forschungsstand der westli-
chen Forschung zur mamlukischen Literatur und stellt fest, dass diese in den ver-
gangenen vierzig Jahren praktisch nicht stattgefunden hat.1 Forschende aus arabi-
schen Ländern hingegen begannen schon in den 1940er Jahren über mamlukische 
Literatur im Allgemeinen und einzelne Dichter zu publizieren. Homerin stellt in 
seinem Artikel einige dieser arabischen Literaturgeschichten vor. Ein weiteres 
wichtiges Datum für die Etablierung der mamlukischen Literatur in der westlichen 
Arabistik ist der erste Teil des siebten Bandes von Mamlūk Studies Review aus dem 
Jahr 2003, welcher gänzlich der mamlukischen Literatur gewidmet ist.  

Thomas Bauer hat mit seinen zahlreichen Veröffentlichungen einen beträchtli-
chen Beitrag geleistet, Licht in das Dunkel der mamlukischen Literatur zu brin-
gen (s. die Bibliographie am Ende dieser Studie). Mindestens ebenso wichtig wie 
seine Einzelstudien sind seine Publikationen, die einen allgemeinen Überblick 
über die mamlukische Literatur bieten und dazu beigetragen haben, sie vom 
jahrhundertealten Stigma der dekadenten und einer wissenschaftlichen Erfor-
schung unwürdigen Literatur zu befreien.2 Symptomatisch für die ablehnende 
Haltung gegenüber der mamlukischen Literatur ist ein Ereignis, das Bauer in ei-
nem seiner Artikel schildert: Auf der Suche nach Handschriften der Epigramm-
sammlung al-Qaṭr an-Nubātī von Ibn Nubātah  besuchte er die Bibliothek eines 
arabischen Landes, das er nicht benennt. Zu seiner Freude überreichte man ihm 
dort nicht nur die Kopie einer gewünschten Handschrift, der Leiter der Hand-
schriftenabteilung der Bibliothek lud ihn auch zu einem persönlichen Gespräch 
in sein Büro ein. Im Gegensatz zur Handschriftensuche war das Gespräch mit 
dem Abteilungsleiter jedoch weniger erfreulich: 

Our conversation was less successful, however, since the director harshly disapproved of 
my scholarly interests. In his eyes, the study of Mamluk literature was not only a waste 
of time, but an enterprise that would do nothing but bring shame on the Arabs as well. 

                                                                                          
1 Homerin, Th. Emil: Reflections on Arabic Poetry in the Mamluk Age, in: Mamlūk Studies 

Review 1/1997, S. 63–85, hier: S. 71. 
2 Siehe zum Beispiel Bauer, Thomas: Mamluk Literature: Misunderstandings and New Ap-

proaches, in: Mamlūk Studies Review 9,2/2005, S. 105–132; Bauer, Thomas: In Search of 
„Post-Classical Literature“: A Review Article, in: Mamlūk Studies Review 11,2/2007, S. 137–
167. 



EINLEITUNG 12 

„There is nothing in Mamluk literature,“ he concluded, „illā madḥ an-nabī [d.h. „Proph-
etenlob“, meine Ergänzung] wa-mā yusammī al-Amrikān ‚gay literature‘“3 

Aus dieser Reaktion sollte man jedoch nicht voreilig schließen, dass es sich bei 
diesem Abteilungsleiter um einen „intoleranten Araber“ handelt, der noch nicht 
in den Genuss der freiheitlichen Ordnung der westlichen Welt gekommen ist. Sie 
deutet vielmehr auf eine weit verbreitete Einschätzung hin, nämlich dass es mit 
der arabischen Literatur ab dem 6./12. Jahrhundert bis ins neunzehnte Jahrhun-
dert stetig bergab gegangen sei. Diese Erzählung des epochalen Niedergangs wird 
im Arabischen als ʿaṣr al-inḥiṭāṭ  bzw. ʿaṣr al-inḥidār  bezeichnet. Das Niedergangs-
narrativ, dessen Ursprung in der eurozentristischen Perspektive westlicher Arabis-
ten zu suchen ist, hat auch die arabischsprachige Literaturwissenschaft nachhaltig 
beeinflusst. Das Geschichtsbild, das sich aus diesem Narrativ ergab, stellte sich als 
Hemmschuh für die Erforschung der Literatur dieser Jahrhunderte heraus. Auch 
einige der von Homerin besprochenen Autoren, die sich der arabischen Literatur 
der Mamluken- und Osmanenzeit widmeten und sie dadurch für die globale Wis-
senschaftsgemeinde praktisch erst sichtbar machten, bestärkten das Narrativ des 
Niedergangs, wobei die Osmanenzeit meistens noch schlechter bewertet wurde als 
die Mamlukenzeit.4 Selbst Bakrī Šayḫ Amīn, der in der Einleitung zu seinem 
Werk darüber klagt, man tue die arabische Literatur der Mamluken- und Osma-
nenzeit zu Unrecht als dekadent ab und der es sich deswegen zur Aufgabe macht, 
diese Fehleinschätzung in seinem Werk Muṭālaʿāt fī š-šiʿr al-mamlūkī wa-l-ʿuṯmānī 
zu korrigieren, stellt am Ende seines Werkes fest, dass die Qualität der arabischen 
Dichtung in der Osmanenzeit abgenommen habe.5 Wenn man nach Gründen für 
diese Haltung sucht, trifft man auf verschiedene Erklärungsansätze: die Abnahme 
des Mäzenatentums, bedingt u.a. durch die Herrschaft nicht arabophoner Kasten, 
der wachsende Einfluss der Volksliteratur und ihre sprachlichen „Unreinheiten“, 
der Sittenverfall, der Eklektizismus und die mangelnde Originalität von Dichtern, 
die sich auf die Sammlung von Gedichten, das „Kopieren“ von Vorbildern und 
manieristische Spielereien verlegen usw.6 Diese wiederholt hervorgebrachten Ar-
gumente setzen sich zu einer Erzählung zusammen, der es geschuldet ist, dass die 
westliche und in geringerem Maße auch die arabischsprachige Arabistik bis zum 
Ende des 20. Jahrhunderts einen Zeitraum von gut sieben Jahrhunderten arabi-
scher Literatur weitgehend ausgeblendet hat. Einer der größten Verteidiger der 
arabischen Literatur der Mamluken- und Osmanenzeit ist der 2016 verstorbene 
syrische Literaturwissenschaftler ʿUmar Mūsā Bāšā, Autor der einzigen wissen-
schaftlichen Ansprüchen genügenden Monographie über Ibn Nubātah aus dem 

                                                                                          
3 Bauer, Thomas: „Ayna hādhā min al-Mutanabbī!“ Toward an Aesthetics of Mamluk Litera-

ture, in: Mamlūk Studies Review 17/2013, S. 5–22. 
4 Homerin: Reflections, S. 71. 
5 Amīn, Bakrī Šayḫ: Muṭalaʿāt fī š-šiʿr al-mamlūkī wa-l-ʿuṯmānī. Beirut 1986, S. 298–320. 
6 Vgl. Bauer: Misunderstandings, S. 111–119. 



EINLEITUNG 13 

Jahr 1963.7 Seine Beschäftigung mit den vergessenen Jahrhunderten der arabi-
schen Literatur geht auf seinen Lehrer Muḥammad Bahǧat al-Bayṭār (1894–1976) 
zurück, der schon in den 1950er Jahren die Qualität der mamlukischen und 
nachmamlukischen Dichtung pries.8 Im ersten Kapitel seines 1989 veröffentlich-
ten Buchs Tārīḫ al-adab al-ʿarabī – al-ʿaṣr al-mamlūkī räumt ʿUmar Mūsā Bāšā 
gründlich mit dem Narrativ des Niedergangs auf.9 An einer Stelle stellt er explizit 
fest, dass dieser Begriff auf ein westliches Konzept zurückgeht: 

 اس̑ت˪دثت ˓سمیة هي وإنما إطلاقاً القدماء یعرفها لم) الإنحطاط (لفظة أن إلى هنا ̮شير أن لنا ی̱ˍغي

 تعریبا – ̯رجّح كما – الٔاصل في كان ال˖سمیة هذه إطلاق أن ویظهر [...] ا̦نهضة عصر أوائل في

  (décadence) .الفر̮س̑یة للفظة
Wir müssen hier darauf hinweisen, dass der Begriff inḥiṭāṭ („Niedergang“) den Alten 
überhaupt nicht geläufig war. Vielmehr kam dieser Begriff zu Beginn der Nahda [der 
arabischen „Renaissance“ Ende des 19., Anfang des 20. Jahrhunderts] auf [...]. Wir sind 
der Meinung, dass die Prägung dieses Begriffs offenbar auf eine Arabisierung des franzö-
sischen Worts décadence zurückgeht.10 

Die westliche Arabistik war zu jener Zeit noch weit davon entfernt, sich derart 
deutlich gegen das dominante Narrativ zu positionieren. Im Gegenteil, Peter 
Heath behauptete noch im Jahre 1990, die hocharabische Literatur des 7./13. 
Jahrhunderts sei „im Niedergang begriffen“ gewesen.11 

Die Lage hat sich inzwischen grundlegend geändert. Seit dem Erscheinen des 
siebten Bands von Mamlūk Studies Review im Jahr 2003 trifft man inzwischen mit 
Ausnahme von wenigen Ewiggestrigen kaum jemanden an, der die Erzählung 
vom Niedergang leichtfertig reproduziert, und auch die Relevanz der Erfor-
schung der Literatur der Mamluken- und Osmanenzeit wird mittlerweile nicht 
mehr bestritten. Dennoch haben bisher wenige die dringende Aufgabe in Angriff 
genommen, die Schätze der mamlukischen Literatur zu heben und sich an die 
notwendige Grundlagenarbeit zu machen: Die Edition der wichtigsten Werke ist 
bisher noch unvollständig. Die Zahl der Arabisten, die sich mit vormoderner 
arabischer Literatur beschäftigen, ist klein, und noch kleiner ist die Zahl derer, 

                                                                                          
7 Bāšā, ʿUmar Mūsā: Ibn Nubātah al-miṣrī: amīr šuʿarāʾ al-Mashriq. Kairo 1963. S. Bauer, 

Thomas: „Der Fürst ist tot, es lebe der Fürst!“ Ibn Nubātahs Gedicht zur Inthronisation al-
Afḍals von Ḥamāh (732/1332), in: Marzolph, Ulrich (Hrsg.): Orientalische Studien zu Sprache 
und Literatur. Festgabe zum 65. Geburtstag von Werner Diem. Wiesbaden 2011, S. 285–315, 
hier: S. 304. 

8 Bāšā, ʿUmar Mūsā: Tārīḫ al-adab al-ʿarabī – al-ʿaṣr al-mamlūkī. Damaskus 1989, S. 13. 
9 Bāšā: Tārīḫ, S. 11–23. 
10 Bāšā: Tārīḫ, S. 12. Vgl. auch die ähnlichen Aussagen von ʿAbdalʿazīz al-Ahwānī im Vor-

wort zu al-Qurayšīs Geschichte der nichtflektierten Gedichtformen, s. al-Qurayšī, Riḍā 
Muḥsin: al-Funūn aš-šiʿriyyah ġayr al-muʿrabah. 4 Bde. Kairo 1976–1979, Bd. 2, S. 8. 

11 Heath, Peter: Arabische Volksliteratur im Mittelalter, in: Heinrichs, Wolfhart P. u.a. (Hrsg.): 
Neues Handbuch der Literaturwissenschaft Band V, Orientalisches Mittelalter. Wiesbaden 1990, 
S. 423–439, hier: S. 424. 



EINLEITUNG 14 

die sich der mamlukischen bzw. osmanenzeitlichen Literatur verschreiben. Den-
noch gibt es Lichtblicke, wie das Erscheinen des Bands Arabic Literature in the 
Post-Classical Period in der Reihe Cambridge History of Arabic Literature aus dem 
Jahr 2006, welches ausschließlich von der arabischen Literatur aus der Mamlu-
ken- und Osmanenzeit handelt. Allein die Tatsache, dass man einen ganzen 
Band der Literatur der Mamlukenzeit und danach widmet, deutet darauf hin, 
dass sich die Haltung der westlichen Forschung ihr gegenüber grundlegend geän-
dert hat. Die Encyclopedia of Islam THREE nimmt inzwischen mehr und mehr 
Einträge zu Dichtern und Autoren aus der Mamluken- und Osmanenzeit auf, die 
man in vorangegangenen Auflagen vergeblich gesucht hat. Das von der Leipziger 
Arabistin Verena Klemm initiierte Projekt Bibliotheca Arabica, dessen Nebentitel 
Neue Geschichte der arabischen Literatur nicht zufällig an die Geschichte der arabischen 
Litteratur Brockelmanns erinnert, widmet sich der Erforschung der arabischen Li-
teraturen von 1150–1850. Diese positiven Entwicklungen und ihr Potential, den 
Nährboden für eine weitergehende Erforschung der mamlukischen und nach-
mamlukischen Literatur zu bieten, wecken die Hoffnung, dass sie den Status er-
langt, den sie aufgrund ihres Umfangs, ihrer Vielfalt aber auch ihrer Qualität 
verdient.12  

Dass diese Qualität auf anderen Kriterien beruht als auf denen, welche für die 
Bewertung der Qualität vormoderner arabischer Literatur bis vor einigen Jahren 
noch herangezogen wurden, versteht sich inzwischen von selbst. Zuvor noch in-
flationär gebrauchte Begriffe wie „Originalität“, „Ausdruck wahrer Gefühle“ oder 
gar „Männlichkeit“ klingen nun verschroben und seltsam deplaziert. Es scheint, 
als ob sich ein Konsens darüber herausgebildet hat, dass es für die Bewertung 
von Qualität nötig ist, erst einmal die der damaligen Zeit eigenen Kriterien für 
Ästhetik und Qualität herauszuarbeiten und sie zu verstehen, bevor man ein Ur-
teil fällt. Abgesehen von der Qualität eines Werks, die sich aus immanent entwi-
ckelten formalen, inhaltlichen und stilistischen Kriterien ableiten lässt,13 stellt der 
über Jahrhunderte anhaltende Erfolg ein Kriterium für die Beurteilung eines 
Werks dar: So handelt es sich bei Kontrafakturen von Gedichten (arab. muʿāraḍah)  
nicht um gedankenlose Nachahmungen, sie steigern bzw. unterstreichen viel-
mehr den Wert des Ursprungsgedichts. Kontrafakturen, abgefasst von angesehe-
nen Literaten, stellen daher ein wichtiges Kriterium für die Beurteilung der Ur-
sprungsgedichte dar. Ein großer zeitlicher Abstand zwischen Kontrafaktur und 
Ursprungsgedicht lässt vermuten, dass es sich bei letzterem um ein wichtiges 
Vorzeigestück bzw. um einen Klassiker handelte, weil es auch Jahrhunderte später 
noch aufgegriffen und weiterverarbeitet wurde.  

Manche literarischen Formen und Gattungen, die während und nach der Mam-
lukenzeit florierten, wurden bis vor der Jahrtausendwende von der westlichen 

                                                                                          
12 Allen, Roger u.a. (Hrsg.): Arabic Literature in the Post-Classical Period. Cambridge 2006.  
13 Vgl. die Arbeit von Qulqaylah, ʿAbduh ʿAbdalʿazīz: an-Naqd al-adabī fī l-ʿaṣr al-mamlūkī. 

Kairo 1972. 



EINLEITUNG 15 

Arabistik weniger beachtet als andere. Die Makame ist ein Beispiel hierfür. Je-
mand ohne Einsicht in weiterführende Quellen hätte vor dem Erscheinen der 
Monographie Hämeen-Anttilas14 den Eindruck haben können, dass sich die Ma-
kamenliteratur auf die Werke der beiden berühmtesten Vertreter dieser Form, al-
Hamaḏānī und al-Ḥarīrī, beschränkte bzw., wenn man etwas belesener war, dass 
sie einige wenige Imitatoren hatten. Eine lange Zeit hielt sich sogar die Legende, 
dass sich Nāṣīf al-Yāziǧī (1214–1287/1800–1871) nach der Lektüre von de Sacys 
Edition der Makamen von al-Ḥarīrī diesem Genre zugewandt habe.15 Bei genaue-
rer Betrachtung wird jedoch deutlich, dass unzählige Beispiele von Makamen aus 
der Feder von Autoren sowohl aus der Mamluken- als auch aus der Osmanenzeit 
zu finden sind – ein Anzeichen dafür, dass diese Form seit ihrer Entstehung 
durchgängig praktiziert und gepflegt wurde.  

Andere Gattungen wie Volksepen bzw. Heldenromane, die Sīrat ʿAntar und 
die Sīrat Banī Hilāl zum Beispiel, welche erstmals in der Mamlukenzeit in Er-
scheinung getreten sind, wurden hingegen schon früh in der westlichen Welt zur 
Kenntnis genommen, rezipiert und wissenschaftlich untersucht. Dieser Umstand 
gehört in die gleiche Kategorie wie die des Niedergangsnarrativs. Man war be-
dacht, dem ersten Auftreten einer bestimmten Literaturform und ihren ersten 
Beispielen mehr Aufmerksamkeit zu schenken, als ihren Nachfolgern, die – wenn 
überhaupt – als Indiz für ihren qualitativen Verfall herangezogen wurden. So 
wurden die Makamen von al-Hamaḏānī und al-Ḥarīrī zu einem unerreichbaren 
Gipfel der vormodernen arabischen Literatur erklärt, was alle Nachfolger auto-
matisch verblassen ließ und sie zu einem Abklatsch der beiden Meisterwerke de-
gradierte. In der arabischen Literaturgeschichte gibt es eine Textgattung, die nach 
diesem Anspruch benannt wurde, das erste Auftreten von etwas zu beschreiben: 
die awāʾil-Literatur.16 Vor diesem Hintergrund versteht man auch, warum Volks-
epen, welche zum ersten Mal in der Mamlukenzeit auftraten, viel mehr Beach-
tung in der Forschung fanden als andere Literaturformen, die in einer ähnlichen 
Art schon existierten.  

Noch mehr Beachtung wurde den Geschichten aus 1001 Nacht geschenkt, die 
schon sehr früh übersetzt und untersucht wurden. Es gibt dort jedoch einen klei-
nen Haken. Remke Kruk schreibt zu den Gründen für das Interesse des Westens 
an den Volksepen und den Geschichten von 1001 Nacht: 

ʿAntar has also enjoyed great popularity in Europe. The stories about him fit well with 
romantic notions about the Arab world. They evoked the mysterious and colourful 
world of A Thousand and One Nights, and also appealed to Western fascination with de-

                                                                                          
14 Hämeen-Anttila, Jaakko: Maqamah. A History of a Genre. Wiesbaden 2002. 
15 Hämeen-Anttila, Jaakko: 1000 Years of Maqāmas: A List of Maqāma Authors, in: Zeitschrift 

fu ̈r Geschichte der arabisch-islamischen Wissenschaften 13/1999–2000, S. 244–315, hier: S. 244. 
16 Vgl. Bauer, Thomas: Das Nilzaǧal des Ibrāhīm al-Miʿmār. Ein Lied zur Feier des Nilschwel-

lenfestes, in: Bauer, Thomas u.a. (Hrsg.): Alltagsleben und materielle Kultur in der arabischen 
Sprache und Literatur. Festschrift für Heinz Grotzfeld zum 70. Geburtstag. Wiesbaden 2005, S. 69-
88, hier: S. 74. 



EINLEITUNG 16 

sert life. ʿAntar embodied the noble bedouin warrior, but also is an undaunted, and at 
times ruthless, lover, a veritable shaykh according to Western imagination.17 

Neben dem awāʾil-Aspekt klingt im Zitat von Kruk ein weiterer an, der eine 
wichtige Rolle für die besondere Behandlung von einigen Bereichen der mamlu-
kischen und nachmamlukischen Literatur in der westlichen Forschung spielte: 
Das Interesse an der arabischen Literatur war geleitet von einer bestimmten Vor-
stellung, die man von ihr und dem in ihr vermittelten Bild der „muslimisch-
arabischen Welt“ hatte und erwartete. Auch wenn das Interesse an den Werken 
nicht immer ein wissenschaftliches, sondern auch ein literarisches und populäres 
war, da der „exotische“ Orient seit Jahrhunderten ein anziehendes Thema für 
westliche Schriftsteller und das westliche Publikum gewesen ist, forschte man 
auch viel mehr in den genannten Bereichen der Volksepen, der Geschichten aus 
1001 Nacht oder, um ein weiteres Beispiel zu nennen, des Schattentheaters18 als 
in anderen Bereichen wie zum Beispiel der Poesie. Dort und auch bei den An-
thologien sowie adab-Enzyklopädien macht sich die Vernachlässigung der mam-
lukischen und nachmamlukischen Literatur nämlich am deutlichsten bemerkbar. 
Anthologien und Enzyklopädien wurden bis vor einigen Jahren als Paradebei-
spiele für Unkreativität und Einfallslosigkeit bezeichnet. Eine Einschätzung, die 
inzwischen vollständig hinfällig ist. Die Abneigung gegen die mamlukische und 
nachmamlukische Poesie ist ebenso stark wie die gegen Enzyklopädien und An-
thologien, und zwar sowohl in Bezug auf die sogenannte Elitedichtung19 als auch 
auf die Volksdichtung, bzw. der Dichtung der Volksdichter (schwierige Begriffe, 
die ich im zweiten und v.a. im dritten Kapitel dieser Studie zu fassen versuche). 
Mamlukische und nachmamlukische Poesie hatte es ungleich schwerer als alle 
anderen Kunstformen, sich als hinlänglich untersuchungswerter Stoff durchzu-
setzen. Gezeichnet von den oben aufgezählten „Verfallserscheinungen“, die man 
ihr angedichtet hatte, und vergessen von der awāʾil-Fraktion, waren es nur sehr 
wenige Forschende, die sich überhaupt auf diese terra incognita begaben.20 Dies 
gilt auch für die in der Poetik des Ṣafiyyaddīn al-Ḥillī (677-750/1278-1349), al-
ʿĀṭil al-ḥālī wa-l-muraḫḫaṣ al-ġālī (eine ungefähre Übersetzung wäre „Das Buch des 
ungeschmückt Geschmückten und des verbilligt Teuren“), behandelten dialekta-
len Dichtungsformen: mawāliyyā, kān wa-kān, qūmā und nicht zuletzt zaǧal. Oh-
ne ins Detail zu gehen, sollen diese Formen hier kurz vorgestellt werden: 

                                                                                          
17 Kruk, Remke: Sīrat ʿAntar Ibn Shaddād, in: Allen, Roger u.a. (Hrsg.): Arabic Literature in the 

Post-Classical Period. Cambridge 2006, S. 292–306. 
18 S. zum Beispiel die Arbeiten von Kahle und Jacob: Kahle, Paul: Zur Geschichte des arabi-

schen Schattentheaters in Ägypten. Leipzig 1909; Jacob, Georg: Geschichte des Schattentheaters in 
Morgen- und Abendland. Hannover 1925, u.v.m. 

19 Das hoffentlich letzte Beispiel dieser Art ist der Beitrag von Jayyusi im soeben gelobten 
Band der Cambridge History of Arabic Literature: Jayyusi, Salma Khadra: Arabic Poetry in 
the Post-Classical Age, in: Allen: Literature, S. 25–59. 

20 Siehe die kurze Liste von Homerin: Reflections, S. 64, Fn. 6. 



EINLEITUNG 17 

Mawāliyyās bzw. mawwāls sind vorwiegend nach klassischen Metren verfasste, 
hauptsächlich volkssprachliche Zweizeiler, von denen gemeinhin angenommen 
wird, dass sie aus dem Irak stammen.21  

Das kān wa-kān wurde al-Ḥillī zufolge in Bagdad erfunden. Ein kān wa-kān, 
wörtlich übersetzt „es war (einmal) und es war (einmal)“, kann von zwei bis zu 
über fünfzig Versen zählen und enthält oft Erzählungen.22 

Wie das kān wa-kān soll auch das qūmā seinen Ursprung in Bagdad haben. Als 
sein Erfinder gilt Ibn Nuqṭah al-Muzakliš (gest. 597/1200). Al-Ḥillī schreibt, dass 
Sänger Fastende während der Ramadannächte mit diesen qūmās zum saḥūr (der 
Mahlzeit, die man noch in der Nacht, Stunden vor der Morgendämmerung, ein-
nimmt) weckten.23 Eine verbreitete Form dieser Gedichtform besteht aus vier 
Halbversen. Verse eins, zwei und vier weisen ein übereinstimmendes Versmaß und 
einen gemeinsamen Reim auf. Der dritte Halbvers weicht in beiden Punkten ab.24  

Das dialektale zaǧal (von zaǧala = etwa „laut rufen; singen, trällern, die Stimme 
in die Länge ziehen und süß modulieren“) und ihr hochsprachliches Pendant, das 
muwaššaḥ (von waššaḥa = „schmücken bzw. jemandem das wišāḥ genannte Perlen-
band bzw. den ebenso genannten geschmückten Gürtel umlegen“)25 sind strophi-
sche, oft für den musikalischen Vortrag bestimmte, Gedichtformen, deren erste ru-
dimentäre Vorformen vermutlich im 2./8. Jahrhundert in al-Andalus entstanden 
sind.26 Muwaššaḥahs sind seit dem 4./10. Jahrhundert belegt, zaǧals erst ein Jahr-
hundert später.27 

Das muwaššaḥ besteht normalerweise aus fünf Strophen. Seltener enthält es 
vier, sechs oder gar sieben Strophen. Im Osten finden sich zuweilen längere mu-
waššaḥahs, wie die des Ägypters Ibrāhīm al-Miʿmār, welche sich aus acht Stro-

                                                                                          
21 S. u.a. Cachia, Pierre: „mawāliyā“, in: EI2. Cachia ist einer der wenigen, der sich Zeit seines 

Wirkens mit volkssprachlicher Literatur, v.a. dem mawāliyyā der nachmamlukischen Zeit 
befasst hat (s. Literaturverzeichnis). 

22 Özkan, Hakan: „kān wa-kān“, in: EI3. 
23 Der Befehl qūmā, welcher auf den Imperativ Energeticus qūman (also den Singular und 

nicht den Dual) zurückgeht, ist Teil des Satzes qūmā li-s-saḥūr, der am Ende einer jeden 
Strophe gesungen wurde. 

24 Ben Cheneb, Mohamed und Pellat, Charles: „qūmā“, in: EI2 und aš-Šaybī, Kāmil Muṣṭafā: 
Dīwān fann al-qūmā fī š-šiʿr aš-šaʿbī al-ʿarabī al-qadīm. Bagdad 2000; Gies, Hermann: Ein Bei-
trag zur Kenntnis sieben neuerer arabischer Versarten. Leipzig 1879, S. 63–68; Balke, Diethelm: 
Westöstliche Gedichtformen. Sadschal-Theorie und Geschichte des deutschen Ghasels. Unveröffent-
lichte Dissertation. Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität. Bonn 1952, S. 31. 

25 Wenn von der Gedichtform als Ganzes die Rede ist, wird der Begriff muwaššaḥ verwendet, 
das einzelne Exemplar heißt muwaššaḥah. 

26 Siehe zu solchen sogenannten Proto-zaǧals: Corriente, Federico: De nuevo en torno al pro-
tocejel del año 913, in: Sefarad 52/1992, S. 69–73 und vom selben Autor Poesía dialectal ára-
be y romance en Alandalus. Madrid 1997, S. 79–80. 

27 S. Jones, Alan: A Tenth Century Muwaššaḥ, in: Journal of Arabic Literature 24,3/1993, 
S. 231–235. Welche Form der anderen vorausging, kann man aufgrund der schwachen Be-
leglage nicht genauer bestimmen. Vgl. Larkin, Margaret: Popular Poetry in the Post-Classi- 
cal Period, 1150-1850, in: Allen: Literature, S. 191–242, hier: S. 197–201; Schoeler, Gregor: 
„zadjal“ und „muwashshaḥ“, in: EI2. 



EINLEITUNG 18 

phen zusammensetzen (z.B. Nr. 531 im Diwan). Die Strophe, welche man bayt 
(wörtl. „Zelt“)28, bzw. dawr (wörtl. „Kreis, Zyklus“)29 nennt, gliedert sich in zwei 
Teile: die Sonderreimverse, aġṣān (Plur. von ġuṣn = wörtl. „Zweig“), und die Ge-
meinreimverse, asmāṭ (Plur. von simṭ = wörtl. „Schnur“) bzw. aqfāl (wörtl. 
„Schloss; Gelenk“ oder nach Dozy: Supplément, s.v.: „petites chaînes que l’on por-
te au cou pour se parer“). Die aġṣān bestehen aus drei bzw. vier Versen, zuweilen 
auch mehr, und weisen innerhalb der jeweiligen Strophe das gleiche Reimschema 
und über das ganze Gedicht das gleiche Metrum auf. Das Metrum der aġṣān 
kann sich jedoch von dem der asmāṭ unterscheiden. Letztere setzen sich mindes-
tens aus zwei Versen zusammen. Wenn das muwaššaḥ ein maṭlaʿ („Eingangsstro-
phe bzw. Eingangsverse“) enthält, bezeichnet man es als tāmm („vollständig“); 
ohne Eingangsverse heißt es aqraʿ („kahl“). Das Metrum und das Reimschema 
der Gemeinreimverse entspricht denen der Eingangsverse. Eine einfache Form 
des Reimschemas sieht im muwaššaḥ tāmm wie folgt aus: aa bbbaa cccaa dddaa 
usw. Es kommen jedoch auch komplexere Reimschemata vor, die darüberhinaus 
durch Binnenreime ergänzt werden können. Die letzten Gemeinreimverse des 
muwaššaḥ bezeichnet man als markaz (wörtl. „Zentrum“ bzw. „point d’appui“, 
„centre du mouvement“, s. Dozy: Supplément, s.v. ركز) oder häufiger ḫarǧah (wörtl. 
„Ausgang“ bzw. frei übersetzt: „Kehraus“). Diese ḫarǧahs sind oft Liedzitate, ver-
fasst im arabischen Dialekt von al-Andalus bzw. teilweise oder vollständig in 
Romance, eine Art Frühromanisch oder Altspanisch. Der Prozentsatz der ḫarǧahs, 
die ausschließlich aus Romance bestehen, ist jedoch sehr gering. Im Osten 
kommen zuweilen ḫarǧahs in Persisch bzw. Türkisch zur Anwendung (mehr dazu 
später). Anders als die ḫarǧah ist der Hauptteil des Gedichts in klassischem Ara-
bisch gehalten. Die Themen des muwaššaḥ decken sich weitgehend mit denen der 
Kassidendichtung, wobei Liebe, Lob und Wein das Bild dominieren. Nicht nur 
sprachlich, sondern auch stilistisch und thematisch setzt sich die ḫarǧah vom 
Hauptteil des Gedichts ab. Nach dem arabischen Vorbild entstand um das 5./11. 
Jahrhundert auch eine hebräische muwaššaḥ-Tradition in al-Andalus, in der nicht 
nur weltliche, sondern auch liturgische muwaššaḥahs verfasst wurden.30  

Im Unterschied zum muwaššaḥ ist die Sprache des zaǧal im Fall der andalusi-
schen zaǧals der arabische Dialekt von al-Andalus, der v.a. in der Anfangszeit auch 
den östlichen zaǧal beeinflusst hat. Formal werden zwei Typen unterschieden: das 

                                                                                          
28 Derselbe Terminus, der außerhalb der Strophendichtung für den Vers verwendet wird. 
29 In seiner Abhandlung über das Schattenspiel Liʿb at-timsāḥ („Das Krokodilspiel“) aus dem 

11./17. Jahrhundert schreibt Paul Kahle, dass man den Terminus bayt verwendet, wenn das 
Gedicht einen Monolog darstellt. Dawr ist dagegen Strophen vorbehalten, die abwechselnd 
von zwei Sprechern im Dialog vorgetragen wurden, s. Kahle, Paul: Das Krokodilspiel (Liʿb 
et-Timsâḥ), ein egyptisches Schattenspiel, in: Nachrichten von der königlichen Gesellschaft der 
Wissenschaften zu Göttingen. Göttingen 1915, S. 288–359, hier: S. 300, Fn. 1. 

30 Einen guten Überblick über die aktuelle Forschung zum andalusischen muwaššaḥ bietet 
Rosen, Tova: The muwashshah, in: Menocal, María R.: The Literature of Al-Andalus. The 
Cambridge History of Arabic Literature. Cambridge 2000, S. 163–189.  



EINLEITUNG 19 

eigentliche zaǧal und das muwaššaḥ-artige zaǧal. Letzteres hat exakt denselben Auf-
bau wie das muwaššaḥ. Das eigentliche zaǧal unterscheidet sich von diesem inso-
fern, als dass die Gemeinreimverse aus der Hälfte der Eingangsstrophe bzw. des 
Eingangsverses bestehen. Übersetzt in das Reimschema sähe ein einfaches Beispiel 
für das eigentliche zaǧal wie folgt aus: aa bbba ccca ddda usw. Eigentliche zaǧals ent-
halten beliebig viele Strophen, muwaššaḥ-artige zaǧals aus al-Andalus sind bis zu 11 
Strophen lang. Aus dem Osten sind muwaššaḥ-artige zaǧals von über 100 Strophen 
Länge bezeugt.31 Es gibt zwar zaǧals ohne Eingangsverse, diese sind jedoch weitaus 
seltener anzutreffen als muwaššaḥahs ohne Eingangsverse. Die Termini aus der mu-
waššaḥ-Dichtung gelten auch für das zaǧal, wobei sie in den Quellen nicht immer 
konsequent verwendet werden.32 Wie beim muwaššaḥ geht man auch beim zaǧal 
davon aus, dass sich aus dem arabischen Vorbild eine zaǧal-Tradition in einem heb-
räisch-andalusischen Dialekt gebildet hat.33 

Zentrale Bereiche der andalusischen Strophendichtung wurden und werden 
teilweise noch bis heute kontrovers diskutiert, so z.B. der Ursprung der ḫarǧahs, ih-
re Beziehung zur Gesamtkomposition des muwaššaḥ, der Ursprung der andalusi-
schen Strophendichtung und ihr hybrider Charakter als Ausdruck der sprachlichen, 
ethnischen und kulturellen Diversität von al-Andalus, die Frage, ob das muwaššaḥ 
aus dem zaǧal entstanden ist oder umgekehrt, der Einfluss der andalusischen Stro-
phendichtung auf die europäische Troubadourlyrik bzw. des Minnesangs, die Met-
rik und Prosodie, die musikalische Umsetzung und Aufführungspraxis der Gedich-
te und einiges mehr. Obwohl allgemeiner Konsens darüber herrscht, dass manche 
dieser Fragen abschließend geklärt sind, treten bis heute immer wieder Forschende 
auf den Plan, die abweichende Positionen vertreten. Als Beispiel sei hier lediglich 
die Entstehung der andalusischen Strophendichtung aus den im Osten aufge-
kommenen arabischen Strophenformen (musammaṭ) genannt, die James T. Monroe 
in einem Beitrag aus dem Jahr 2007 in Frage stellt.34  

                                                                                          
31 Es handelt sich bei diesen jedoch hauptsächlich um Beispiele aus der Osmanenzeit, s. die 

anonyme zaǧal-Sammlung Hs. Kairo Dār al-Kutub 665 Šiʿr Taymūr, fols. 1v–27r. Beispiel 
für ein langes eigentliches zaǧal ist das 79 Strophen zählende vom Azhar-Gelehrten 
ʿAbdallāh Šarafaddīn aš-Šabrāwī (1091–1171/1680–1758), s. Hs. Kairo Dār al-Kutub 666, 
fols. 127r–138v. 

32 Hoenerbach, Wilhelm: Die vulgärarabische Poetik al-Kitāb al-ʿĀṭil al-ḥālī wa-l-muraḫḫaṣ al-ġālī 
des Ṣafiyyaddīn Ḥillī. Wiesbaden 1956, S. 20. 

33 S. zum Beispiel Monroe, James T.: Which Came First, the Zajal or the Muwaššaḥa? Some 
Evidence for the Oral Origins of Hispano-Arabic Strophic Poetry, in: Oral Tradition 4,1–
2/1989, S. 38–64, hier: S. 44–45. 

34 Monroe, James T.: Literary Hybridization in the Zajal: Ibn Quzmān’s Zajal 88 (The Visit 
of Sir Gold), in: Journal of Arabic Literature 38,3/2007, S. 324–351, s. dazu die Antwort von 
Corriente, Federico: On a Hopeless Last Stand for the Hypothesis of a Romance Origin of 
Andalusi Stanzaic Poetry: Homosexuality and Prostitution in the Kharjas, in: Journal of 
Arabic Literature 40/2009, S. 170–181. Zum musammaṭ s. z.B. Schoeler, Gregor: Muwaššaḥ 
und Zaǧal, in: Heinrichs, Wolfhart P. u.a. (Hrsg.): Neues Handbuch der Literaturwissenschaft 
Band V. Orientalisches Mittelalter. Wiesbaden 1990, S. 440–464, hier: S. 440–442. 



EINLEITUNG 20 

Im Gegensatz zur östlichen Strophendichtung hat die andalusische Strophen-
dichtung schon seit der Veröffentlichung von Das Arabische Strophengedicht von 
Martin Hartmann aus dem Jahr 1897 das ungebrochene Interesse der westlichen 
Arabistik auf sich gezogen.35 Die von Hartmann verfasste Abhandlung gilt bis 
heute als Pionierleistung in diesem Feld. Inzwischen liegen Hunderte wenn nicht 
gar Tausende Publikationen über die andalusische Strophendichtung vor.36 Insbe-
sondere das Interesse an den ḫarǧahs war und ist so stark, dass sie zum Gegenstand 
eines ausgewachsenen Forschungszweigs, den ḫarǧah-Studien (engl. ḫarǧah stu-
dies),37 geworden ist. Allein zu diesen ḫarǧahs wurden mehrere Bibliographien, u.a. 
in Buchform, veröffentlicht.38 Grund für das überbordende Interesse an – um es 
überspitzt zu formulieren – ein paar Wörtern in Romance, die einem längeren 
Gedicht in Arabisch nachgestellt sind, liegt selbstredend im Verlangen, mehr über 
die Sprache und die Ursprünge dieser ḫarǧahs zu erfahren und zu erkunden, in-
wiefern es sich um Zitate aus eigenständigen „altspanischen“ Gedichten bzw. Lie-
dern handelt.39  

Es kann kaum in Abrede gestellt werden, dass diese Forschungen äußerst wert-
voll sind und großen Erkenntnisgewinn bringen. Man sieht jedoch auch hier, wie 
sich westliches Forschungsinteresse an arabischer Literatur formierte. Einerseits griff 
auch bei der andalusischen Strophendichtung der awāʾil-Reflex: muwaššaḥ und 
zaǧal als neue Gedichtformen verdienten besondere Beachtung. In diesem Fall 
kommt jedoch noch etwas anderes hinzu: Ein bedeutenderer Antrieb für die Erfor-
schung der andalusischen Strophengedichte und insbesondere der ḫarǧahs war, dass 
sie erste Belege (wieder das awāʾil-Interesse, dieses Mal sogar eines, das einen unmit-
telbaren europäischen Bezug besitzt) für weltliche Poesie in Romance enthielten. 

                                                                                          
35 Hartmann, Martin: Das Arabische Strophengedicht, I. Das Muwaššaḥ. Eine Studie der Geschichte 

und der Dichter einer der Hauptformen der arabischen Verskunst mit Formenlisten, Versmassen, und 
Namensregister. Weimar 1897. Allein zu Ibn Quzmān wurden seit der Entdeckung seines 
Diwans im Jahr 1881 bis ins Jahr 1941 zahlreiche Beiträge veröffentlicht. Lévi-Provençal 
listet 23 dieser Schriften in einem von ihm als vorläufig titulierten Literaturverzeichnis auf: 
Lévi-Provençal, Évariste: Something New on Ibn Quzmān, in: Journal of the Royal Asian So-
ciety 76,3–4/1944, S. 105–118, hier: S. 117–118. 

36 S. v.a. Zwartjes, Otto und Heijkoop, Henk: Muwaššaḥ, zajal, kharja: bibliography of strophic 
poetry and music from al-Andalus and their influence in East and West. Leiden 2004; Corriente, 
Federico u.a. (Hrsg.): Actas del primer congreso internacional sobre poesía estrófica árabe y hebrea y 
sus paralelos romances (Madrid, diciembre de 1989). Madrid 1991; Jones, Alan u.a. (Hrsg.): 
Studies on the Muwaššah and the Kharja. Proceedings of the Exeter International Colloquium. Ox-
ford 1991. 

37 Vgl. Armistead, Samuel G.: A brief history of kharja studies, in: Hispania 70/1987, S. 8–15. 
38 S. u.a. Carroza, David O.A.: The Mozarabic Ḫarğa: a Critical Bibliography. Chapel Hill 1973; 

Hitchcock, Richard: The kharjas: a critical bibliography. London 1977; Hitchcock, Richard: 
The Fate of the Kharjas: A Survey of Recent Publications, in: British Society for Middle Eas-
tern Studies 12,2/1985, S. 172–190; Hitchcock, Richard und López-Morillas, Consuelo: The 
Kharjas. A Critical Bibliography. Supplement I. London 1996. 

39 Vgl. Alvarez, Lourdes M.: „muwashshaḥ (pl. muwashshaḥāt)“, in: Meisami, Julie S. u.a. 
(Hrsg.): Encyclopedia of Arabic Literature. 2 Bde. London 1998 (im Folgenden abgekürzt zu 
EAL) und Schoeler: Muwaššaḥ. 



EINLEITUNG 21 

Darüberhinaus nährte sich das Interesse an der andalusischen Strophendichtung 
ebenfalls aus dem Wunsch, ihr Verhältnis zur Entstehung der Troubadourlyrik, ih-
rer Metrik und ihrer musikalischen Darbietung zu erforschen (wieder das awāʾil-
Interesse). Um diese Fragen herum entwickelten sich lange Debatten, die strecken-
weise in Polemiken ausarteten. Zuweilen hat man sogar den Eindruck, es handle 
sich um ideologische Grabenkämpfe, oder drastischer formuliert, als ginge es um 
„die Verteidigung des Abendlandes gegen einen etwaigen muslimisch-arabischen 
Einfluss“. Corriente redet in diesem Zusammenhang von „blind faith and total 
forsaking of reason“[!] bei denen, die sich gegen die Entstehung der andalusischen 
Strophendichtung aus arabischen Vorformen aus dem Osten wenden. Blinder 
Glaube und die totale Aufgabe von Vernunft in der Wissenschaft? Ein harter Vor-
wurf, den Corriente wie folgt näher ausführt: 

Other people, however, most of them Romanists who had rushed to adopt the Hispanic 
hypothesis before its evaluation and eventual refutation by knowledgeable Arabists, or 
just on account of personal and ideological allegiances [meine Hervorhebung] still uphold it 
and, understandably, try to prove wrong the arguments against it and to unearth new 
ones in its favour.40 

Kein Wunder also, dass die andalusische Strophendichtung ihr östliches Pendant 
fast gänzlich aus dem Blickfeld gedrängt hat, obwohl Hartmann in seiner Arbeit 
Dichter sowohl aus al-Andalus als auch aus dem Osten gleichberechtigt neben-
einander stehen lässt.41 Darüberhinaus sind die erhaltenen muwaššaḥahs und v.a. 
zaǧals östlicher Provenienz zahlreicher und sicherlich nicht weniger interessant 
als ihre Vorläufer aus dem Westen – wenn auch in anderer Hinsicht. Jedoch fiel 
das östliche muwaššaḥ nach ersten Studien aus der zweiten Hälfte des 19. Jahr-
hundert in den folgenden Jahrzehnten fast gänzlich unter das Radar der westli-
chen Forschung.42 

                                                                                          
40 Corriente: Hopeless. Siehe auch den Klappentext zu seinem Buch Romania Arabica. Tres 

cuestiones básicas: arabismos, “mozárabe” y “jarchas”. Madrid 2008: „La Romania arabica, o 
sea, el estudio del impacto de la larga presencia del Islam y su cultura en Occidente, es un 
tema apasionante, y como tal a menudo víctima de distorsiones ideológicas, que no han 
hecho ningún servicio al humanismo, como afán de mejor conocimiento del hombre.“ 
Weiterhin von demselben Autor: Rezension zu: Fakhr al-Dīn, Yūsuf: al-Zajal fī Bilād al-
Shām. Kafr Qarah 2010, in: Journal of Arabic Literature 42/2011, S. 261–274, hier: 261: „It 
would be highly desirable that no scholar would ever allow ideological tenets, religious, 
nationalistic or else, to interfere with the honest search for scientific truth, as this kind of 
knowledge can only be built on reason, and never on faith. However, and perhaps among 
other reasons because of the fact that linguistics rather seldom provide definitive, 
foolproof answers to questions, we are often confronted with cases of otherwise quite 
respectable scholars who, only on certain matters, have clearly tipped the scales in favour 
of weak, even frankly speaking groundless hypotheses.“ S. auch Corrientes darauf folgende 
Bemerkungen. 

41 Hartmann: Strophengedicht, S. 6–94. 
42 S. v.a. Freytag, Georg W.: Darstellung der arabischen Verskunst mit sechs Anhängen. Bonn 1830; 

Gies: Versarten; Coupry, Henri: Traité de versification arabe. Leipzig 1875. Hartmann: Stro-
phengedicht, S. 177–124. 



EINLEITUNG 22 

Bis heute fristet die Forschung zur östlichen Strophendichtung aus der Mam-
luken- und Osmanenzeit ein eher unscheinbares Dasein. Veröffentlichungen sind 
rar – vor allem im arabischen Raum entstanden einige Monographien.43 Verein-
zelt wurden auch Gedichtsammlungen von östlichen muwaššaḥahs veröffent-
licht.44 In westlichen Sprachen stechen vor allem die unveröffentlichten Disserta-
tionen von Enani und Haykal hervor.45 Letzterer untersucht nicht nur das 
östliche muwaššaḥ, sondern auch das östliche zaǧal. Ich gehe daher im folgenden 
Abschnitt zum Stand der Forschung auf dieses Werk ein. Al-Qurayšī behandelt 
das irakische muwaššaḥ von seiner Entstehung bis zum Ende des 19. Jahrhun-
derts.46 Rikabi widmet einen kleinen Teil seiner Studie La poésie profane sous les 
Ayyubides et ses principaux représentants dem muwaššaḥ der Ayyubidenzeit.47 In aus-
führlicher Länge geht Raḥīm auf das syrische muwaššaḥ ein.48  
 

                                                                                          
43 Siehe beispielsweise al-Afandī, Maǧd: al-Muwaššaḥāt al-mašriqiyyah wa-āṯār al-Andalus fīhā. 

Damaskus 1999; vom selben Autor: al-Muwaššaḥāt fī l-ʿaṣr al-ʿuṯmānī. Damaskus 1999 und 
ʿAbdallāh, Sulāfah: Bināʾ al-uslūb fī l-muwaššaḥāt al-mamlūkiyyah. Ḥims 2009; al-Bašīr, 
Muḥammad M.: al-Muwaššaḥ fī l-Andalus wa-fī l-Mašriq. Bagdad 1948.  

44 Al-Dulaymī, Muḥammad N.: Dīwān al-muwaššaḥāt al-mawṣiliyyah. Mosul 1975; ʿAṭā, Aḥ-
mad M.: Dīwān al-muwaššaḥāt al-mamlūkiyyah fī Miṣr wa-š-Šām (ad-dawlah al-ūlā). Kairo 
1999; ʿAṭā, Aḥmad M.: Dīwān al-muwaššaḥāt al-fāṭimiyyah wa-l-ayyūbiyyah. Kairo 2001. 

45 Enani, Muḥammad Z.: Le muwaššaḥ en Orient. 2 Bde. Unveröffentlichte Dissertation. Paris 
1973; s. auch vom selben Autor: Madḫal li-dirāsāt al-muwaššaḥāt wa-l-azjāl. Alexandria 
1982; Haykal, Samir: The Eastern Muwashshaḥ and Zajal. A First Study Including an Edition of 
the ʿUqūd al-laʾāli of al-Nawājī. Unveröffentlichte Dissertation. Universität Oxford. Oxford 
1983. 

46 Al-Qurayšī, Riḍā Muḥsin: al-Muwaššaḥāt al-ʿiraqiyyah munḏu našʾatihā ilā nihāyat al-qarn at-
tāsiʿ ʿašar. Bagdad 1981. 

47 Rikabi, Jawdat: La poésie profane sous les Ayyûbides et ses principaux représentants. Paris 1949, 
S. 172–184; s. auch seine unveröffentlichte Dissertation: Le „Dār al-Ṭirāz“ d’Ibn Sanāʾ al-
Mulk. Paris 1947; außerdem seine Edition des Dār aṭ-Ṭirāz: Ibn Sanāʾ al-Mulk, Abū l-
Qāsim Hibatallāh: Dār aṭ-ṭirāz fī ʿamal al-muwaššaḥāt. Rikabi, Jawdat (Hrsg.). Damaskus 
1949. 

48 Raḥīm, Miqdād: al-Muwaššaḥāt fī bilād aš-Šām munḏu našʾatihā ḥattā nihāyat al-qarn aṯ-ṯānī 
ʿašar al-hiǧrī. Beirut 1987; s. außerdem noch Ḥusayn, Muḥammad Kāmil: Dirāsāt fī š-šiʿr fī 
ʿaṣr al-Ayyūbiyyīn. Kairo 2017, S. 109–124; Jargy, Simon: La poésie populaire traditionnelle 
chantée au Proche-Orient Arabe. I: Les textes. Beirut 1970. Es folgen einige kurze Beiträge: Se-
mah, David: al-Muwaššaḥāt fī ʿUqūd al-laʾāl li-n-Nawāǧī, in: al-Karmil 4/1983, S. 67–92; 
Smart, Jack R.: The Muwaššaḥāt of Al-Šihāb al-Ḥijāzī, in: Corriente Federico u.a. (Hrsg.): 
Poesía estrófica. Actas del primer congreso internacional sobre poesía estrófica árabe y hebrea y sus pa-
ralelos romances (Madrid, diciembre 1989). Madrid 1991, S. 347–356; Makkī, Maḥmūd ʿA.: 
Una antología inédita de Muwashshaḥāt del siglo XVI, in: Corriente: Estrófica, S. 243–249; 
Yahalom, Joseph: The Context of Hebrew Imitations of Muwaššaḥāt in Egypt, in: Corrien-
te: Estrófica, S. 357–366; Naṣṣār, Ḥusayn: al-Muwaššaḥ fī Miṣr fī l-ʿaṣr al-ʿuṯmānī, in: Cor-
riente: Estrófica, S. 1–8; Stern, Samuel M.: Two anthologies of Muwaššaḥ Poetry: Ibn al-
Ḫaṭīb’s Ǧayš al-tawšīḥ and al-Ṣafadī’s Tawšīʿ al-Tawšīḥ, in: Arabica 2/1955, S. 150–192. 



EINLEITUNG 23 

1.2 Stand der Forschung 

Es ist Wilhelm Hoenerbach zu verdanken, dass die östliche zaǧal-Tradition in 
den 1950er Jahren wieder in das Blickfeld der Arabistik gelangt ist. Seiner Edition 
von al-Ḥillīs Poetik al-ʿĀṭil al-ḥālī wa-l-muraḫḫaṣ al-ġālī stellt er eine hilfreiche Ein-
leitung zur Wirkungsgeschichte des Werks al-Ḥillīs voraus, bespricht die sieben 
Gedichtformen (dazu später mehr) und kommentiert die Ausführungen al-Ḥillīs. 
Doch auch der Impetus von Hoenerbach und seinem Kollegen Hellmut Ritter ist 
in erster Linie dem Interesse am andalusischen zaǧal geschuldet. Hoenerbach und 
Ritter rühmen sich zurecht, Neues von Ibn Quzmān und Mudġalīs gefunden 
und wissenschaftlich ausgewertet zu haben.49 Es erstaunt daher nicht, dass Hoe-
nerbachs Beitrag zu zaǧals des syrischen zaǧal-Dichters al-Amšāṭī (gest. 725/1325) 
im Jahre 1954 und die Edition von al-Ḥillīs Poetik im Jahre 1956 mit einigen 
Jahren Abstand den Arbeiten über die andalusischen Dichter Ibn Quzmān und 
Mudġalīs (1945–1952) folgen. Hoenerbach kommentiert diesen Umstand in sei-
nem Beitrag in der Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft wie folgt: 
„So beschäftige ich mich augenblicklich mit der Bearbeitung des nichtquzmāni-
schen Materials und der Edition des Ḥillī überhaupt. Aber Ausgangspunkt und 
Zentrale [Hervorhebung von mir] bleibt die von H. Ritter grundgelegte Tatsache 
des Neuen über Ibn Quzmān.“50  

Zaǧal-Dichter aus dem Osten werden im ʿĀṭil nur am Rande behandelt. Daher 
halten sich die Erläuterungen Hoenerbachs in dieser Beziehung auch in Grenzen. 
Trotzdem sollte man die Leistung Hoenerbachs in Bezug auf die Erforschung des 
östlichen zaǧal nicht unterschätzen; nicht nur, weil er die Wirkungsgeschichte des 
ʿĀṭil als erste der ausschließlich im Osten entstandenen Poetiken zu den dialekta-
len Gedichtformen nachzeichnet, sondern auch, weil die Beschäftigung mit dem 
ʿĀṭil zu seinem Beitrag über die zaǧals des syrischen Dichters al-Amšāṭī (gest. 
725/1325) geführt hat.51 Nach Hoenerbach hat es fast 40 Jahre keine weiteren 
Veröffentlichungen zum östlichen zaǧal in der westlichen Forschung gegeben. Eine  
Sonderstellung nimmt die Dissertation Samir Haykals aus dem Jahr 1983 ein, die 
jedoch nicht veröffentlicht wurde und weitgehend unbeachtet blieb. Haykals Ar-
beit hat neben der Edition einer Handschrift des ʿUqūd al-laʾāl fī l-muwaššaḥāt wa-l-
azǧāl („Die Perlenketten der muwaššaḥahs und zaǧals“) von an-Nawāǧī, einer wich-
tigen Anthologie aus der Mamlukenzeit, den Vorzug, dass er versucht, so viele 

                                                                                          
49 Hoenerbach, Wilhelm: Neues über Ibn Quzmān, in: Zeitschrift der Deutschen Morgenländi-

schen Gesellschaft 24/1945–1949, S. 204–205; Hoenerbach, Wilhelm: Neues zu Ibn 
Quzmān, in: Bulletin of the Faculty of Arts. Cairo University 11,2/1949, S. 179–180; Hoener-
bach, Wilhelm und Ritter, Hellmut: Neue Materialien zum zacal. I. Ibn Quzmān, in: Ori-
ens 3/1950, S. 266–315; Hoenerbach, Wilhelm und Ritter, Hellmut: Neue Materialien zum 
zacal. II. Mudġalīs, in: Oriens 5,2/1952, S. 269–301. 

50 Hoenerbach: Neues, S. 205. 
51 Hoenerbach, Wilhelm: Vier Proben des zaǧal-Meisters Amšāṭī, in: Homenaje a Millás-

Vallicrosa. C.S.I.C. (Hrsg.). Barcelona 1954, S. 725–739 und Hoenerbach: Poetik. 



EINLEITUNG 24 

Quellen wie möglich zu östlichen zaǧals und muwaššaḥahs zusammenzutragen. Je-
doch fällt seine Auswahl von Quellen teilweise aufgrund der damals noch schlech-
ten Editionslage gerade in Bezug auf östliche zaǧals restriktiv aus. Darüberhinaus 
stellt er seine Ausführungen zu zaǧal-Dichtern nicht in einen größeren Zusam-
menhang, da er keine Verbindungslinien zwischen den Dichtern zieht. Weiterhin 
macht Haykal keinen Versuch, die einzelnen Dichter literatursoziologisch einzu-
ordnen und die Kontexte, in denen ihre zaǧals entstanden sind, auch nur annä-
hernd zu diskutieren. Seine Besprechung von zaǧal-Typen und ihren Merkmalen 
ist sehr dürftig: Von seiner 188-seitigen Arbeit (ohne Editionsteil) macht lediglich 
ein Drittel die eigentliche Studie aus. In diesem Drittel handelt Haykal sechs Ka-
pitel ab, von denen das Kapitel zu den östlichen zaǧals nur sieben Seiten umfasst. 
Der überwältigende Teil seiner Arbeit ist dagegen der Auflistung von Dichtern mit 
ihren Kurzbiographien und der Nennung ihrer Gedichte gewidmet. Es versteht 
sich von selbst, dass man von dieser kurzen, zusammenfassenden Darstellung 
keine ausführliche Würdigung des östlichen zaǧal erwarten kann. Dennoch ist die 
Arbeit Haykals von großem Wert, da seine Listen viele wertvolle Informationen 
und Quellenverweise, insbesondere in Bezug auf Sufidichter, enthalten.  

Wenn wir die Arbeit Haykals, welche übrigens die wenigsten der nachfolgend 
vorgestellten Autoren zur Kenntnis genommen haben, beiseite lassen, mussten 
gut 40 Jahre vergehen, bis im Westen wieder über vormoderne östliche zaǧals ge-
forscht und publiziert wurde. Sämtliche nachfolgende Arbeiten haben einzelne 
zaǧals zum Gegenstand: Madeleine Voegeli machte 1996 den Anfang mit einem 
ägyptischen zaǧal nach Spielmannsart, vermutlich aus dem 11./17. Jahrhundert.52 
Otfried Weintritt schrieb im Jahre 2005 über ein zaǧal des Kairener Dichters al-
Ḥammāmī, „der Badhausbetreiber“ (gest. 712/1312), in dem letzterer den Nieder-
gang seines Bads beschreibt.53 Im gleichen Band veröffentlichte Thomas Bauer ei-
nen Beitrag über das Nil-zaǧal von Ibrāhīm al-Miʿmār.54 Eine Studie aus dem Jahr 
2007 zu einem ägyptischen zaǧal in hebräischer Schrift aus dem 8./14. Jahrhun-
dert liegt von Heikki Palva vor.55 Margaret Larkins Beitrag aus dem Jahr 2007 be-
handelt ein zaǧal von al-Ġubārī, einem ägyptischen Dichter, der in der zweiten 

                                                                                          
52 Voegeli, Madeleine: Manṣūbat Ṣafā l-ʿaiš – Ein volkstümliches ägyptisch-arabisches zaǧal 

aus dem 17. Jahrhundert, in: Asiatische Studien 50/1996, S. 463–478. Siehe zu diesem zaǧal 
auch Schoeler, Gregor: Über die Metrik andalusischer und nicht-andalusischer zaǧals, in: 
Forstner, Martin (Hrsg.): Festgabe für Hans-Rudolf Singer. Zum 65. Geburtstag am 6. April 
1990 überreicht von seinen Freunden und Kollegen. 2 Bde. Frankfurt 1991, Bd. 2, S. 887–909; 
Corriente, Federico: Further remarks on the Modified ʿarūḍ of Arabic Stanzaic Poetry (an-
dalusi and non-andalusi), in: Journal of Arabic Literature 28/1997, S. 123–40. 

53 Weintritt, Otfried: an-Nāṣir al-Ḥammāmī (gest. 712/1312): Dichter und Bademeister in 
Kairo, in: Bauer: Alltagsleben, S. 381–390. 

54 Bauer: Nilzaǧal, S. 69–88. 
55 Palva, Heikki: An Egyptian-Arabic Zajal from the Fourteenth (?) Century, in: Studia Orien-

talia 101/2007, S. 197–217. 



EINLEITUNG 25 

Hälfte des 8./14. Jahrhunderts wirkte.56 Mehrere zaǧals des oben erwähnten 
Ibrāhīm al-Miʿmār sind Gegenstand zweier weiterer Studien geworden: sein Bier-
zaǧal (2012) und seine Drogen-zaǧals (2012).57 Adam Talib arbeitet in seinem Arti-
kel aus dem Jahr 2014 Parallelen zwischen einem zaǧal aus dem 8./14. Jahrhun-
dert und afro-amerikanischem Hip-Hop heraus.58 Kürzlich erschienen ist ein Bei-
trag von Li Guo, in dem er ein Spott-zaǧal über einen mamlukischen Emir aus 
dem 8./14. bzw. 9./15. Jahrhundert behandelt.59 Erwähnenswert sind weiterhin 
die Ausführungen zu Ibn Sūdūns (810–868/1407–1464) zaǧals von Arnoud Vro-
lijk, dem Herausgeber des Nuzhat an-nufūs.60 

Im Gegensatz zu der schon stattlichen Anzahl von Beiträgen zu einzelnen 
zaǧals in westlichen Sprachen liegen mehrere Studien in arabischer Sprache vor, 
die das vormoderne östliche zaǧal im Allgemeinen zum Gegenstand haben. Zu 
den Arbeiten, die wissenschaftlichen Ansprüchen noch am ehesten genügen, ge-
hören die Studien von Riḍā Muḥsin al-Qurayšī und, mit Einschränkungen, die 
von Yūsuf Faḫraddīn.61 Al-Qurayšī, der Herausgeber des Bulūġ al-amal fī fann az-

                                                                                          
56 Larkin, Margaret: The Dust of the Master: A Mamlūk-era Zajal by Khalaf al-Ghubārī, in: 

Quaderni di Studi Arabi 2/2007, S. 11–29. 
57 Biesterfeldt, Hinrich: Mizr fī Miṣr. Ein Preisgedicht auf das Bier aus dem Kairo des 14. 

Jahrhunderts, in: Biesterfeldt, Hinrich u.a. (Hrsg.): Differenz und Dynamik im Islam. Fest-
schrift für Heinz Halm zum 70. Geburtstag. Würzburg 2012, S. 383–398 und Özkan, Hakan: 
The Drug Zajals in Ibrāhīm al-Miʿmār’s Dīwān, in: Mamlūk Studies Review 17/2013, 
S. 213–248. 

58 Talib, Adam: Caricature and Obscenity in Mujūn Poetry and African-American Women’s 
Hip Hop, in: Talib, Adam u.a. (Hrsg.): The Rude, the Bad and the Bawdy. Essays in honour of 
Professor Geert Jan van Gelder. Cambridge 2014, S. 276–298. 

59 Guo, Li: Songs, Poetry, and Storytelling. Ibn Taghrī Birdī on the Yalbughā Affair, in: Ben-
Bassat, Yuval (Hrsg.): Developing Perspectives in Mamluk History: Essays in Honor of Amalia 
Levanoni. Leiden 2017, S. 189–200. 

60 Vrolijk, Arnoud: Bringing a Laugh to a Scowling Face: A Study and Critical Edition of the Nuz-
hat al-nufūs wa-muḍḥik al-ʿabūs by ʿAlī Ibn Sūdūn al-Bašbuġāwī (Cairo 810/1407–Damascus 
868/1464). Leiden 1998, S. 118, 120, 124–126. S. außerdem Guo, Li: Performing Arts in 
Medieval Islam. Shadow Play and Popular Poetry in Ibn Dāniyāl’s Mamluk Cairo. Leiden 2012, 
S. 116, 160 (Guo stellt hier ein vollständiges zaǧal von Ibn Dāniyāl in Übersetzung vor) 
und Homerin, Th. Emil: „Recalling you, My Lord“: ʿĀʾišah al-Bāʿūniyyah on Dhikr, in: 
Mamlūk Studies Review 17/2013, S. 130–154, hier: S. 145–147 und 151–154. 

61 Al-Qurayšī: Funūn; vgl. auch seine Einleitung zum Bulūġ al-amal fī fann az-zaǧal von Ibn 
Ḥiǧǧah: Muqaddimah, in: Ibn Ḥiǧǧah al-Ḥamawī, Taqiyyaddīn Abū Bakr: Bulūġ al-amal fī 
fann az-zaǧal. Al-Qurayšī, Riḍā Muḥsin (Hrsg.). Damaskus 1974, S. 9–47; Faḫraddīn, Yūsuf: 
az-Zaǧal fī bilād aš-Šām min al-ʿaṣr al-umawī ḥattā suqūṭ al-Andalus. Kafr Qarah 2010. Weitere 
Arbeiten, die zu einem beträchtlichen Teil oder schwerpunktmäßig das östliche zaǧal betref-
fen, sind u.a.: al-Baqlī, Muḥammad Qindīl: Funūn az-zaǧal. Kairo 1979; Enani: Madḫal, 
S. 184–190; ʿAǧǧāǧ, Muṣṭafā I.: Ḥusn al-maqāl fī l-mawāwīl wa-l-azǧāl. Kairo 1906; ʿAǧǧāǧ, 
Muṣṭafā I.: Muʾnis al-ʿalīl fī l-azǧāl wa-l-mawāwīl. Kairo o.J.; al-Lāwand, ʿAbdalḥalīm: Naẓarāt 
fī z-zaǧal wa-l-adab aš-šaʿbī al-mawṣilī. Mossul 1986 (behandelt v.a. moderne zaǧals und 
mawāliyyās); Šaṭṭā, ʿAbdalġanī und Wāṣif, Mīlād: az-Zaǧal wa-z-zaǧǧālūn. Beirut 1942; al-
Hāšimī, as-Sayyid Aḥmad: Mīzān aḏ-ḏahab fī ṣināʿat šiʿr al-ʿArab. Kairo 1970, S. 148–152; 
Abū Buṯaynah, Muḥammad ʿAbdalmunʿim: az-Zaǧal wa-z-zaǧǧālūn. Kairo 1962; Abū 
Buṯaynah, Muḥammad ʿAbdalmunʿim: az-Zaǧal al-ʿarabī – māḍīhi wa-ḥāḍiruhū wa-mustaq- 
baluhū. Kairo 1973; Muḥammad, Maḥmūd Sālim und Ġarīrī, Ḫalīl Qāsim: al-Adab al-ʿarabī 



EINLEITUNG 26 

zaǧal (eine der wichtigsten Poetiken über das zaǧal aus vormoderner Zeit) von Ibn 
Ḥiǧǧah al-Ḥamawī (767–837/1366–1434), widmet den zweiten Band seiner vier-
bändigen Literaturgeschichte dem östlichen zaǧal. Der Band ist in zwei Teile ge-
gliedert: Der erste Teil handelt von der Entwicklung des östlichen zaǧal begin-
nend mit der Entstehung in al-Andalus und seiner Wanderung über Ägypten 
nach Syrien und in den Irak. Al-Qurayšī beschreibt die zaǧal-Tradition dieser drei 
Regionen und einige ihrer Vertreter. Der zweite Teil ist terminologischen und 
strukturellen bzw. theoretischen Fragestellungen gewidmet.  

Al-Qurayšī ist auch der einzige, der sich etwas ausführlicher mit der Hand-
schriftenlage und einigen wichtigen zaǧal-Poetiken befasst hat. Er äußert sich je-
doch nicht zur Frage der Entwicklungsgeschichte dieser Poetiken, bzw. wie sie 
untereinander in Beziehung stehen (S. 17, 21). Seine Beschreibung der verschie-
denen Unterarten des zaǧal wie auch des bullayq gründen sich ausschließlich auf 
die Aussagen aus den zaǧal-Poetiken, ohne die Praxis des bullayq-Dichtens näher 
zu beleuchten. Vielleicht eine der gewichtigsten Schwächen seiner Studie und die 
der meisten Studien, die sich mit der volkssprachlichen Literatur befassen, ist das 
unkommentierte Zitieren von Gedichten, die selbst Forschende mit Arabisch als 
Muttersprache ohne Erläuterungen nicht ohne Weiteres verstehen dürften (s. z.B. 
S. 36–42). Eine weitere Schwäche, die sich bei den meisten Studien aus dem ara-
bischen Raum zeigt, ist die Zurückhaltung beim Zitieren und v.a. bei der Erörte-
rung von Gedichten, die obszönes Material enthalten. Damit wird ein großer Teil 
der zaǧal-Dichtung fast komplett ausgeblendet. Auch al-Qurayšī tut sich in dieser 
Beziehung schwer (s. z.B. S. 42–43). Schließlich fällt auf, dass al-Qurayšī weithin 
bekannte zaǧal-Anthologien wie das ʿUqūd al-laʾāl von an-Nawāǧī nicht berück-
sichtigt und viele Quellen mit Biographien von zaǧal-Dichtern und einigen Bei-
spielen ihrer Dichtkunst ebensowenig in seine Studie einbezieht. Seine Haupt-
quelle ist das von ihm herausgegebene Bulūġ al-amal fī fann az-zaǧal von Ibn 
Ḥiǧǧah, aus der er am häufigsten zitiert. Außerdem schreibt al-Qurayšī in weiten 
Teilen die Poetik von ad-Daǧwī aus, ohne die Zitate zu kennzeichnen, geschweige 
denn sie näher zu erläutern (s. z.B. S. 111–114).62 

Die im Jahre 2010 veröffentlichte Arbeit Yūsuf Faḫraddīns ist die letzte größere 
Studie, die östliche zaǧals aus vormoderner Zeit zum Gegenstand hat. Sie knüpft 
vielerorts an die trotz ihrer Schwächen maßgebliche Studie von al-Qurayšī an (s. 

                                                                                                                                                                                                                          

fī l-ʿaṣr al-mamlūkī. Damaskus 2007–2008, insbesondere S. 101–125; Qandīl, Muḥammad 
ʿIsā Ibrāhīm: aš-Šiʿr al-ʿarabī fī l-ʿaṣr al-mamlūkī aṯ-ṯānī. Unveröffentlichte Dissertation. Uni-
versité Saint-Joseph de Beyrouth. Beirut 1989, S. 524–545; ein populärwissenschaftlicher Ar-
tikel mit nützlichen Informationen: al-Ḥammūd, Naǧiyyah Fāyiz: al-Adab aš-šaʿbī fī l-ʿaṣr 
al-mamlūkī, az-zaǧal namūḏaǧan, in: Aṯ-Ṯaqāfah aš-šaʿbiyyah 30/2015, S. 30–47, und schließ-
lich ein wissenschaftlich eher zweifelhaftes Werk zu Ḫalaf al-Ġubārī, einem berühmten 
ägyptischen zaǧal-Dichter, auf den weiter unten näher eingegangen wird: al-Ġubārī, ʿAwaḍ 
ʿAlī: Azǧāl aš-Šayḫ Ḫalaf al-Ġubārī: dirāsah fī fann az-zaǧal. Kairo 2013. 

62 Die dortigen Passagen sind wörtlich aus dem Werk Bulūġ al-amal fī baʿḍ aḥmāl az-zaǧal von 
Muḥammad b. Marzūq ad-Daǧwī entnommen: s. Hs. Kairo Dār al-Kutub 1182 Šiʿr 
Taymūr, fols. 4v–6r. Mehr zu diesem Autor später. 



EINLEITUNG 27 

z.B. S. 54, 86, 101, 104 usw.) und soll daher etwas ausführlicher besprochen wer-
den, auch weil ein Spezialist der andalusischen Strophendichtung, Federico Cor-
riente, sie mit einer elfseitigen Rezension bedacht hat. Das Werk, hervorgegangen 
aus einer Magisterarbeit an der Universität Haifa (S. 7), trägt den Titel az-Zaǧal fī 
bilād aš-Šām min al-ʿaṣr al-umawī ḥattā suqūṭ al-Andalus. Dieser deutet darauf hin, 
dass der Autor sich vorrangig mit dem vormodernen zaǧal befasst, er behandelt je-
doch auch moderne zaǧals aus dem großsyrischen Raum (Syrien, Libanon, Palästi-
na). Faḫraddīn gibt an, die erste akademische Studie verfasst zu haben, welche die 
Ursprünge des syrischen zaǧal erforscht (awwalu dirāsatin akādīmiyyatin tabḥaṯu fī 
uṣūli zaǧali š-Šām, s. Titelblatt). Der Titel des Werks lässt darauf schließen, dass Faḫ-
raddīn davon ausgeht, es hätte schon zu Zeiten der Umajjaden zaǧals gegeben. Sei-
ne Annahme beruht auf einem ungenauen Verständnis des Terminus zaǧal als Ge-
dichtform (s. z.B. S. 131–140). Corriente schreibt hierzu:  

At times, Prof. Fakhr al-Dīn’s concept of zajal feels too loose, taken to mean any kind of 
Arabic stanzaic or even just dialectal poetry. Such a vague definition has led him to sug-
gest that this genre, together with dialectal songs, was developed in Syria already during 
the Umayyad caliphate of al-Walīd b. Yazīd.63  

In seiner Aufstellung der ersten syrischen zaǧal-Dichter aus dem 7./13. Jahrhun-
dert finden sich einige, von denen gar keine zaǧals überliefert sind (S. 122–124). 
Außerdem zählt Faḫraddīn auch die Mystiker Ibn al-ʿArabī (560–638/1165–1240) 
und aš-Šuštarī zu den syrischen zaǧal-Dichtern, was man weder anhand ihrer Ge-
dichte noch anhand ihrer Herkunft nachvollziehen kann (S. 125–128).  

Im Allgemeinen hat man beim Lesen des Werks oft den Eindruck, Faḫraddīn 
handle Bereiche der zaǧal-Dichtung, die einer tiefergehenden Erörterung bedürf-
ten, rasch und oberflächlich ab. Er verwendet nur einen Bruchteil der verfügbaren 
Primärquellen und verzichtet fast gänzlich auf handschriftliches Material. Auch 
die Sekundärliteratur, auf die er sich bezieht, deckt nur einen kleinen Teil der bis 
dahin vorhandenen Publikationen ab. Etwas mehr Fokussierung auf ein klar um-
rissenes Themenfeld und die Konsultation einer größeren Anzahl wissenschaftli-
cher Publikationen hätte seiner Studie sicherlich gut getan. Um sein Vorgehen zu 
verdeutlichen, soll im Folgenden ein Abschnitt besprochen werden, der sich mit 
den „Volksdichtern“ befasst: 

Faḫraddīn schreibt zurecht, dass es schwer ist, zaǧals von Dichtern aus dem ein-
fachen Volk (azǧāl al-ʿāmmah) in den Quellen ausfindig zu machen (S. 143). Wei-
terhin führt er aus, dass er, um an solche Gedichte heranzukommen, gezwunge-
nermaßen Quellen konsultieren musste, die das zaǧal nicht direkt betreffen. Im 
weiteren Verlauf wird deutlich, dass er sich nur auf eine einzige Quelle bezieht, 
nämlich auf ein Schattenspiel Ibn Dāniyāls (ʿAǧīb wa-ġarīb), aus dem er eine zaǧal-
Strophe zitiert. Auch wenn nur wenige Quellen Gedichte enthalten, die als Beispie-
le für Gedichte von Menschen aus dem Volk in Frage kämen oder, wie Corriente 

                                                                                          
63 Corriente: Fakhr al-Dīn, S. 264. 



EINLEITUNG 28 

schreibt, als „true popular“ gelten können (Corriente: Fakhr al-Dīn, S. 263, Fn. 10), 
so hätte Faḫraddīn allein im ʿUqūd al-laʾāl von an-Nawāǧī, aus dem er ansonsten 
öfter zitiert, einige Gedichte finden können, die seinem Anspruch mindestens ge-
nauso genügt hätten wie die eine Strophe aus Ibn Dāniyāls zaǧal. Dazu kommt, 
dass seine Behauptung, man würde in der genannten Strophe umgangssprachliche 
Wörter vorfinden, befremdet (S. 143). Tatsächlich lässt sich an der Strophe von Ibn 
Dāniyāl im Vergleich zu anderen zaǧals wenig Dialektales erkennen – ganz im Ge-
gensatz zu einigen Wortwechseln aus dem gleichen Schattenspiel an Hand derer 
sich, folgt man Li Guo, der umgangssprachliche Einfluss deutlicher nachvollziehen 
lässt. Letzterer schreibt zu dem von Faḫraddīn herausgegriffenen zaǧal und den di-
alogischen Passagen in Ibn Dāniyāls Schattenspiel:  

Even in the most vernacular poetic form, the zajal, colloquial elements are kept to a 
minimum. This is evidenced by the two zajal-songs, by the Sudanese clown, known as 
Nātū, and the monkey trainer, in „The Amazing Preacher and the Stranger.“ This classi-
cism in poetry is in sharp contrast to the dialogue portion of the script in prose, which is 
peppered with colloquial elements.64  

Faḫraddīn übersieht darüberhinaus, dass Schattenspiele und zaǧal-Dichtung kom-
plementäre Formen sind, bzw. dass Schattenspiele zaǧals des Öfteren inkorporieren 
(s. mehr dazu weiter unten). Hier zeigen sich auch die Grenzen von Corrientes Re-
zension, der sich auf dem Gebiet der östlichen zaǧal-Dichtung und dem ägypti-
schen Schattentheater offenbar nicht auskennt und daher die genannten Lücken in 
Faḫraddīns Studie nicht weiter kommentiert. 

Die Stärken des Werks liegen, wie Corriente richtig urteilt, v.a. in der Beschrei-
bung der Metren vormoderner und moderner zaǧals.65 Doch auch hier schießt er 
manchmal über das Ziel hinaus, wenn er beispielsweise in den Text eines vormo-
dernen zaǧal aus dem Bulūġ al-amal von Ibn Ḥiǧǧah mit „Pseudokorrekturen“ ein-
greift, ohne andere Versionen des Gedichts zu berücksichtigen (z.B. auf S. 147 und 
148). In vielen Fällen stellt Faḫraddīn, der selbst ein zaǧal-Dichter ist, jedoch nach-
vollziehbar dar, dass im Hinblick auf die Metrik Parallelen zwischen vormodernen 
und modernen zaǧals bestehen. Hervorzuheben ist auch seine Berücksichtigung 
von Sufi-Zirkeln als Hort der zaǧal-Praxis in Syrien (S. 113–116) und der christli-
chen zaǧal-Tradition des Libanon, welcher andere Autoren vor ihm nur wenig Be-
achtung schenkten (S. 228–242); davon ausgenommen sind Studien, die sich 
hauptsächlich auf die zaǧal-Tradition Libanons nach Ǧibrāʾīl b. al-Qilāʿī (854–922/ 
1450–1516) beziehen.66 

Neben diesen Studien, die sich zu einem beträchtlichen Teil dem zaǧal wid-
men, gibt es zahlreiche Literaturgeschichten in arabischer Sprache zur Volkslitera-

                                                                                          
64 Guo: Performing Arts, S. 117. 
65 Corriente: Fakhr al-Dīn, S. 263. 
66 S. beispielsweise Wuhaybah, Munīr: az-Zaǧal – tārīḫuhū adabuhū aʿlāmuhū qadīman wa-

ḥadīṯan. Beirut 1952; al-ʿUsaylī, Saʿīd: al-Fann az-zaǧalī. Beirut 1999 und al-Ḫuwayrī, 
Antwān Buṭrus: Tārīḫ az-zaǧal al-lubnānī. Kasrawan 2011. 


