Hakan Ozkan

Geschichte des ostlichen zagal

Dialektale arabische Strophendichtung
aus dem Osten der arabischen Welt - von den Anfangen
bis zum Ende der Mamlukenzeit

Ergon






Hakan Ozkan

Geschichte des 6stlichen zagal

Dialektale arabische Strophendichtung
aus dem Osten der arabischen Welt -
von den Anfingen bis zum Ende
der Mamlukenzeit



ARABISCHE LITERATUR UND RHETORIK -
ELFHUNDERT BIS ACHTZEHNHUNDERT

(ALEA)

Herausgegeben von

Thomas Bauer - Syrinx von Hees

Band 6

ERGON VERLAG



Hakan Ozkan

Geschichte des ostlichen zagal

Dialektale arabische Strophendichtung
aus dem Osten der arabischen Welt -
von den Anfingen bis zum Ende
der Mamlukenzeit

ERGON VERLAG



Die Umschlagabbildung zeigt das Wort zagal in arabischer Schrift.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© Ergon - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2020
Das Werk einschliefilich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt.

Jede Verwertung auf8erhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Verlages.
Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen jeder Art, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen
und fiir Einspeicherungen in elektronische Systeme.

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier.

Umschlaggestaltung: Jan von Hugo
Satz: Thomas Breier

www.ergon-verlag.de

ISBN 978-3-95650-638-3 (Print)
ISBN 978-3-95650-639-0 (ePDF)
ISSN 2365-8878



Inhalt

DankSagUIEen ....ccceueveveueiriririeieietiririeteieices ettt ettt 9
I EANIEITUNE ceoiieiieeeiee ettt ens 11
1.1 GrundSGtzIiChes .....ccooveieieeeeirieirieceie et 11
1.2 Stand der FOrSChUNG ....c.cuevivivieiiiiiiriicccc s 23
1.3 Methode und Aufbau der Studie .....coeveeiirvirieeiieecc e 29
2 Die Anfinge der zagal-Dichtung im OSten ........cccocvveveererrereeeerenereeeeenenes 33
2.1 Ibn an-Nabih ..ocoooiiiiee e 34
2.2 Ibn Nugqtah und die Anfinge des irakischen zagal ..........c.ccccccevvununnence. 39
2.3 Die Rolle der Sufis bei der Verbreitung des zagal im Osten ................. 48
3 Zwei Gruppen von zagal-Dichtern? .........occooevevvvereenennneecenenseieeenenens 51
3.1 Safiyyaddin al-Hilli und die zagal-Dichter ........cccccovvueeennnneeecnenne 51
3.2 Ammah ONA DASSAD ..ot 53
3.3 Schulen, Biicher und Bibliotheken ........ccccceviviviiieiiiiiieieeeeeeee 59
4 Ein Kernkorpus Ostlicher Zagals ...........cccovvveeinnnneicninrecccrenreeeeenes 69
4.1 Das Problem der Verschriftlichung .........ccccovveiiinnnncccnnincecnes 69
4.2 Anthologien und adab-Enzyklopadien .......ccococeecenvireeecnnninieecncnenens 75
4.3 Die zagal-POEtIKEN .....c.cueuiiririeieieieiririeieieeer et ens 154
4.4 Das KerNKOIPUS ..c.covrveveveiiiririeieieieinisieieieieesessetese et sssesesesens 205
5 Ein Querschnitt der dstlichen zagal-Dichtung ........ccoceveveriveinecenieceeene 213
5.1 Die Anfinge: der Altmeister Ibn an-Nabih und
das Duo al-Qawsan/an-NTUSAdIr .....ccovevreeerirrererieeeeeee e 213
5.2 Die syrischen zagal-Meister: das Duo Ibn Mugqatil und
AIFAINISALL wovieeceieeceeeeeee ettt ettt et et eereenean 244
5.3 Gelehrte GelegenheitS-Zaggalin ..........couvueueeoeninneeeeeninreeeeeeerenee 267

5.4 Die Masse der weniger bekannten Volksdichter .........cccccvvieieeerennnns 310



6 INHALT

5.5 Agypten — ein Zentrum der zagal-KUnst ............coceeeeevererreerererreneeenns 350

5.6 Das sufische ZAgal .........cooeeeoivnirieeeiinnineecesrrecees e 382

6 Aspekte der zagal-Theorie — Metrik und Musikalitdt ......c.cccccceevereivivrinnnne. 407

6.1 Die Metrik des zagal nach al-Banawani ..........cccoeveveeeenennnieecncnennns 408

6.2 Wie man langsilbige zagals skandiert .........cocooeoevvvreeeninnreeecns 412

6.3 Betonung im ArabisSChen ........cocooerireirieiinieeee e 420

6.4 Die Metren des zagal - quantitierend oder akzentbasiert? ................. 422
6.5 Betonung und Prosodie im zagal: ma na-lla fi $-Siddah

VON Al-MINAL .ttt sese e 424

6.6 Singbarkeit und MusiKalitdt .......cocoeueveririririeeieinirreeeereeeceene 429

6.7 Ibn Nubatahs zagal als Gegenbeispiel? .........cccceoivvveeeneninnineeeinens 432

7 S1tZ 1M LEDON ettt 435

7.1 Von Schattenspielen, offentlichen Plitzen und Volksfesten ............... 435

7.2 Das mawlid-Fest und der volksnahe Sufismus ........cccccccevevnniccncnennns 446

7.3 Ein unvollstindiges Bild .......cccoeviririeneiireeeerececeeee e 454

Schlusswort — eine WUunschliste .........oveeeiviriieiiccceeceeeeeeeeeeneeeseenes 457

Anhang 1 - eine Chronologie von zagal-Autoren .........c.coeceeeereeereeeeerenenens 459

Anhang 2 - Editionen der Gedichte ........coceevinivieieueeininieeeeeeeeeeeeeee 475

Abkiirzungs- und Literaturverzeichnis .........ccoeeeevrinnnnnnncccccceceennes 519

INAEX ettt 555



Fiir Thomas






Danksagungen

Diese Arbeit ist in einem Umfeld entstanden, das besser nicht hitte sein konnen.
Mehr noch, wenn es so etwas wie ein Paradies fiir Arabist*innen gibt, dann liegt
es in Minster. Das von Thomas Bauer ins Leben gerufene Forschungsprojekt
ALEA (Arabische Literatur und Rhetorik Elfhundert bis Achtzehnhundert) hat
mir iber Jahre hinweg ideale Arbeitsbedingungen geboten, um die vorliegende
Studie in Angriff zu nehmen und schliefflich zu vollenden. Das schonste an die-
sen Jahren waren jedoch meine lieben Kolleg*innen, die mir unermiidlich mit
Rat und Tat zur Seite gestanden haben: Thomas Bauer, Syrinx von Hees, Andre-
as Herdt, Alev Masarwa, Samir Mubayd, Anke Osigus, Nefeli Papoutsakis, Kris-
tina Richardson, Luca Rizzo, Stephan Tolke und Ines Weinrich haben mafigeb-
lich zur Entstehung dieser Studie beigetragen.

Ganz besonders danke ich Nefeli Papoutsakis und Syrinx von Hees fur die
Miihe, diese Arbeit in unterschiedlichen Stadien der Entstehung gelesen und
korrigiert zu haben. Judith Haug besaf§ die Freundlichkeit, in musikalischen Fra-
gen mit ihrer Expertise auszuhelfen, wofiir ich ihr sehr herzlich danke.

Danilo Marino, Adam Talib und Maurice Pomerantz bin ich fiir anregende
und erhellende Unterredungen verpflichtet. Maurice Pomerantz machte mich au-
Rerdem auf eine Handschrift aufmerksam, die mir bis dahin unbekannt war und
stellte mir freundlicherweise eine Abschrift zur Verfiigung. Auch Danilo Marino
und Adam Talib halfen mir mit Handschriften aus und ersparten mir dadurch viel
Zeit und Aufwand.

Manchmal ist es schwieriger, an Biicher zu gelangen, die vor wenigen Jahren
gedruckt worden sind als an tausend Jahre alte Handschriften, die an den un-
moglichsten Orten der Welt aufbewahrt werden. Kristina Richardson aus New
York gebiihrt mein Dank fiir die unliebsame Aufgabe, in Windeseile wichtige
Kapitel eines arabischen Buchs aus dem Jahr 2011 zu scannen und mir zuzusen-
den.

Zu guter Letzt mochte ich Claude Audebert (Aix-en-Provence), die mir stets
eine grofle Inspiration ist und mir auch bei der Fertigstellung dieser Arbeit bera-
tend beigestanden hat, meine tief empfundene Dankbarkeit aussprechen.






1 Einleitung

1.1 Grundsdtzliches

Bis zur Jahrtausendwende konnte man wissenschaftliche Publikationen aus der
westlichen Forschung tiber mamlukische Literatur an einer Hand abzihlen. Seit-
dem hat sich einiges getan. Die im Jahre 1997 erstmalig erschienene und frei zu-
gingliche Zeitschrift Mamlik Studies Review hat daran einen nicht unerheblichen
Anteil. Im ersten Band beschreibt Emil Homerin den Forschungsstand der westli-
chen Forschung zur mamlukischen Literatur und stellt fest, dass diese in den ver-
gangenen vierzig Jahren praktisch nicht stattgefunden hat.! Forschende aus arabi-
schen Lindern hingegen begannen schon in den 1940er Jahren tiber mamlukische
Literatur im Allgemeinen und einzelne Dichter zu publizieren. Homerin stellt in
seinem Artikel einige dieser arabischen Literaturgeschichten vor. Ein weiteres
wichtiges Datum fiir die Etablierung der mamlukischen Literatur in der westlichen
Arabistik ist der erste Teil des siebten Bandes von Mamlitk Studies Review aus dem
Jahr 2003, welcher ginzlich der mamlukischen Literatur gewidmet ist.

Thomas Bauer hat mit seinen zahlreichen Veroffentlichungen einen betrichtli-
chen Beitrag geleistet, Licht in das Dunkel der mamlukischen Literatur zu brin-
gen (s. die Bibliographie am Ende dieser Studie). Mindestens ebenso wichtig wie
seine Einzelstudien sind seine Publikationen, die einen allgemeinen Uberblick
Uber die mamlukische Literatur bieten und dazu beigetragen haben, sie vom
jahrhundertealten Stigma der dekadenten und einer wissenschaftlichen Erfor-
schung unwiirdigen Literatur zu befreien.?2 Symptomatisch fir die ablehnende
Haltung gegeniiber der mamlukischen Literatur ist ein Ereignis, das Bauer in ei-
nem seiner Artikel schildert: Auf der Suche nach Handschriften der Epigramm-
sammlung al-Qatr an-Nubati von Ibn Nubatah besuchte er die Bibliothek eines
arabischen Landes, das er nicht benennt. Zu seiner Freude iiberreichte man ithm
dort nicht nur die Kopie einer gewiinschten Handschrift, der Leiter der Hand-
schriftenabteilung der Bibliothek lud ihn auch zu einem personlichen Gesprich
in sein Biiro ein. Im Gegensatz zur Handschriftensuche war das Gesprich mit
dem Abteilungsleiter jedoch weniger erfreulich:

Our conversation was less successful, however, since the director harshly disapproved of

my scholarly interests. In his eyes, the study of Mamluk literature was not only a waste
of time, but an enterprise that would do nothing but bring shame on the Arabs as well.

1" Homerin, Th. Emil: Reflections on Arabic Poetry in the Mamluk Age, in: Mamlitk Studies
Review 1/1997, S. 63-85, hier: S. 71.

2 Siehe zum Beispiel Bauer, Thomas: Mamluk Literature: Misunderstandings and New Ap-
proaches, in: Mamlik Studies Review 9,2/2005, S. 105-132; Bauer, Thomas: In Search of
Post-Classical Literature“: A Review Article, in: Mamlitk Studies Review 11,2/2007, S. 137-
167.



12 EINLEITUNG

»Lhere is nothing in Mamluk literature,” he concluded, ,illd madp an-nabi [d.h. ,Proph-
etenlob®, meine Erginzung] wa-ma yusammi al-Amrikan ,gay literature®3

Aus dieser Reaktion sollte man jedoch nicht voreilig schlieflen, dass es sich bei
diesem Abteilungsleiter um einen ,intoleranten Araber” handelt, der noch nicht
in den Genuss der freiheitlichen Ordnung der westlichen Welt gekommen ist. Sie
deutet vielmehr auf eine weit verbreitete Einschitzung hin, nimlich dass es mit
der arabischen Literatur ab dem 6./12. Jahrhundert bis ins neunzehnte Jahrhun-
dert stetig bergab gegangen sei. Diese Erzdhlung des epochalen Niedergangs wird
im Arabischen als ‘asr al-inbitat bzw. ‘asr al-inhidar bezeichnet. Das Niedergangs-
narrativ, dessen Ursprung in der eurozentristischen Perspektive westlicher Arabis-
ten zu suchen ist, hat auch die arabischsprachige Literaturwissenschaft nachhaltig
beeinflusst. Das Geschichtsbild, das sich aus diesem Narrativ ergab, stellte sich als
Hemmschuh fur die Erforschung der Literatur dieser Jahrhunderte heraus. Auch
einige der von Homerin besprochenen Autoren, die sich der arabischen Literatur
der Mamluken- und Osmanenzeit widmeten und sie dadurch fur die globale Wis-
senschaftsgemeinde praktisch erst sichtbar machten, bestirkten das Narrativ des
Niedergangs, wobei die Osmanenzeit meistens noch schlechter bewertet wurde als
die Mamlukenzeit.* Selbst Bakri Sayh Amin, der in der Einleitung zu seinem
Werk dartiber klagt, man tue die arabische Literatur der Mamluken- und Osma-
nenzeit zu Unrecht als dekadent ab und der es sich deswegen zur Aufgabe macht,
diese Fehleinschitzung in seinem Werk Mutala‘at fi $-5ir al-mamliki wa-I-utmani
zu korrigieren, stellt am Ende seines Werkes fest, dass die Qualitdt der arabischen
Dichtung in der Osmanenzeit abgenommen habe.> Wenn man nach Griinden fiir
diese Haltung sucht, trifft man auf verschiedene Erklirungsansitze: die Abnahme
des Mizenatentums, bedingt u.a. durch die Herrschaft nicht arabophoner Kasten,
der wachsende Einfluss der Volksliteratur und ihre sprachlichen ,Unreinheiten®,
der Sittenverfall, der Eklektizismus und die mangelnde Originalitit von Dichtern,
die sich auf die Sammlung von Gedichten, das ,Kopieren“ von Vorbildern und
manieristische Spielereien verlegen usw.® Diese wiederholt hervorgebrachten Ar-
gumente setzen sich zu einer Erzihlung zusammen, der es geschuldet ist, dass die
westliche und in geringerem Maf3e auch die arabischsprachige Arabistik bis zum
Ende des 20. Jahrhunderts einen Zeitraum von gut sieben Jahrhunderten arabi-
scher Literatur weitgehend ausgeblendet hat. Einer der grofiten Verteidiger der
arabischen Literatur der Mamluken- und Osmanenzeit ist der 2016 verstorbene
syrische Literaturwissenschaftler ‘Umar Musa Basa, Autor der einzigen wissen-
schaftlichen Anspriichen gentigenden Monographie tiber Ibn Nubatah aus dem

3 Bauer, Thomas: ,Ayna hadha min al-Mutanabbi!“ Toward an Aesthetics of Mamluk Litera-
ture, in: Mamilitk Studies Review 17/2013, S. 5-22.
Homerin: Reflections, S. 71.
Amin, Bakei Sayh: Mutalaat fi $-5ir al-mamlitki wa-I<utmani. Beirut 1986, S. 298-320.

6 Vgl. Bauer: Misunderstandings, S. 111-119.



EINLEITUNG 13

Jahr 1963.7 Seine Beschiftigung mit den vergessenen Jahrhunderten der arabi-
schen Literatur geht auf seinen Lehrer Muhammad Bahgat al-Baytar (1894-1976)
zuriick, der schon in den 1950er Jahren die Qualitit der mamlukischen und
nachmamlukischen Dichtung pries.® Im ersten Kapitel seines 1989 veroffentlich-
ten Buchs Tarip al-adab al-‘arabi — al-“asr al-mamliki riumt ‘Umar Musa Basa
grindlich mit dem Narrativ des Niedergangs auf.? An einer Stelle stellt er explizit
fest, dass dieser Begriff auf ein westliches Konzept zuriickgeht:

Ctora) dand (il B ool s £ (Lllag) Al o1 3 b i L 2

Lo = 7y (S = Joo¥) (3 o8 Kol ol 33} o gl [1] Rl e Bo1 3
. (décadence) & ,al\ il

Wir miissen hier darauf hinweisen, dass der Begriff inpitar (,Niedergang®) den Alten
Uberhaupt nicht geldufig war. Vielmehr kam dieser Begriff zu Beginn der Nahda [der
arabischen ,Renaissance“ Ende des 19., Anfang des 20. Jahrhunderts] auf [...]. Wir sind
der Meinung, dass die Prigung dieses Begriffs offenbar auf eine Arabisierung des franzo-
sischen Worts décadence zuriickgeht.10

Die westliche Arabistik war zu jener Zeit noch weit davon entfernt, sich derart
deutlich gegen das dominante Narrativ zu positionieren. Im Gegenteil, Peter
Heath behauptete noch im Jahre 1990, die hocharabische Literatur des 7./13.
Jahrhunderts sei ,,im Niedergang begriffen® gewesen.!!

Die Lage hat sich inzwischen grundlegend geidndert. Seit dem Erscheinen des
siebten Bands von Mamlik Studies Review im Jahr 2003 trifft man inzwischen mit
Ausnahme von wenigen Ewiggestrigen kaum jemanden an, der die Erzidhlung
vom Niedergang leichtfertig reproduziert, und auch die Relevanz der Erfor-
schung der Literatur der Mamluken- und Osmanenzeit wird mittlerweile nicht
mehr bestritten. Dennoch haben bisher wenige die dringende Aufgabe in Angriff
genommen, die Schitze der mamlukischen Literatur zu heben und sich an die
notwendige Grundlagenarbeit zu machen: Die Edition der wichtigsten Werke ist
bisher noch unvollstindig. Die Zahl der Arabisten, die sich mit vormoderner
arabischer Literatur beschiftigen, ist klein, und noch kleiner ist die Zahl derer,

7 Ba$a, ‘Umar Musa: Ibn Nubatah almisri: amir Su‘ar@ al-Mashrig. Kairo 1963. S. Bauer,
Thomas: ,Der Fiirst ist tot, es lebe der Fiirst!“ Ibn Nubatahs Gedicht zur Inthronisation al-
Afdals von Hamah (732/1332), in: Marzolph, Ulrich (Hrsg.): Orientalische Studien zu Sprache
und Literatur. Fesigabe zum 65. Geburtstag von Werner Diem. Wiesbaden 2011, S. 285-315,
hier: S. 304.

8 Basa, ‘Umar Masa: Tarip al-adab al-arabi — al-asr al-mamliki. Damaskus 1989, S. 13.

9 Basa: Tarib, S. 11-23.

10 Basga: Tarip, S. 12. Vgl. auch die dhnlichen Aussagen von ‘Abdal‘aziz al-Ahwani im Vor-
wort zu al-Quraysis Geschichte der nichtflektierten Gedichtformen, s. al-Quraysi, Rida
Mubhsin: al-Funin as-5iriyyah gayr al-mu‘rabab. 4 Bde. Kairo 1976-1979, Bd. 2, S. 8.

11" Heath, Peter: Arabische Volksliteratur im Mittelalter, in: Heinrichs, Wolfhart P. u.a. (Hrsg.):
Neues Handbuch der Literaturwissenschaft Band V, Orientalisches Mittelalter. Wiesbaden 1990,
S. 423-439, hier: S. 424.



14 EINLEITUNG

die sich der mamlukischen bzw. osmanenzeitlichen Literatur verschreiben. Den-
noch gibt es Lichtblicke, wie das Erscheinen des Bands Arabic Literature in the
Post-Classical Period in der Reihe Cambridge History of Arabic Literature aus dem
Jahr 2006, welches ausschliefflich von der arabischen Literatur aus der Mamlu-
ken- und Osmanenzeit handelt. Allein die Tatsache, dass man einen ganzen
Band der Literatur der Mamlukenzeit und danach widmet, deutet darauf hin,
dass sich die Haltung der westlichen Forschung ihr gegeniiber grundlegend gein-
dert hat. Die Encyclopedia of Islam THREE nimmt inzwischen mehr und mehr
Eintrige zu Dichtern und Autoren aus der Mamluken- und Osmanenzeit auf, die
man in vorangegangenen Auflagen vergeblich gesucht hat. Das von der Leipziger
Arabistin Verena Klemm initiierte Projekt Bibliotheca Arabica, dessen Nebentitel
Neue Geschichte der arabischen Literatur nicht zufillig an die Geschichte der arabischen
Litteratur Brockelmanns erinnert, widmet sich der Erforschung der arabischen Li-
teraturen von 1150-1850. Diese positiven Entwicklungen und ihr Potential, den
Nihrboden fur eine weitergehende Erforschung der mamlukischen und nach-
mamlukischen Literatur zu bieten, wecken die Hoffnung, dass sie den Status er-
langt, den sie aufgrund ihres Umfangs, ihrer Vielfalt aber auch ihrer Qualitat
verdient.1?

Dass diese Qualitit auf anderen Kriterien beruht als auf denen, welche fiir die
Bewertung der Qualitit vormoderner arabischer Literatur bis vor einigen Jahren
noch herangezogen wurden, versteht sich inzwischen von selbst. Zuvor noch in-
flationdr gebrauchte Begriffe wie ,,Originalitit®, ,,Ausdruck wahrer Gefiihle® oder
gar ,Minnlichkeit“ klingen nun verschroben und seltsam deplaziert. Es scheint,
als ob sich ein Konsens dariiber herausgebildet hat, dass es fir die Bewertung
von Qualitit notig ist, erst einmal die der damaligen Zeit eigenen Kriterien fiir
Asthetik und Qualitit herauszuarbeiten und sie zu verstehen, bevor man ein Ur-
teil fillt. Abgesehen von der Qualitit eines Werks, die sich aus immanent entwi-
ckelten formalen, inhaltlichen und stilistischen Kriterien ableiten lisst,!3 stellt der
Uber Jahrhunderte anhaltende Erfolg ein Kriterium fur die Beurteilung eines
Werks dar: So handelt es sich bei Kontrafakturen von Gedichten (arab. mu‘Gradah)
nicht um gedankenlose Nachahmungen, sie steigern bzw. unterstreichen viel-
mehr den Wert des Ursprungsgedichts. Kontrafakturen, abgefasst von angesehe-
nen Literaten, stellen daher ein wichtiges Kriterium fur die Beurteilung der Ur-
sprungsgedichte dar. Ein grofler zeitlicher Abstand zwischen Kontrafaktur und
Ursprungsgedicht ldsst vermuten, dass es sich bei letzterem um ein wichtiges
Vorzeigestiick bzw. um einen Klassiker handelte, weil es auch Jahrhunderte spiter
noch aufgegriffen und weiterverarbeitet wurde.

Manche literarischen Formen und Gattungen, die wihrend und nach der Mam-
lukenzeit florierten, wurden bis vor der Jahrtausendwende von der westlichen

12 Allen, Roger u.a. (Hrsg.): Arabic Literature in the Post-Classical Period. Cambridge 2006.
13 vgl. die Arbeit von Qulqaylah, ‘Abduh ‘Abdal‘aziz: an-Nagd al-adabi fi [<asr al-mamliki.
Kairo 1972.



EINLEITUNG 15

Arabistik weniger beachtet als andere. Die Makame ist ein Beispiel hierfiir. Je-
mand ohne Einsicht in weiterfithrende Quellen hitte vor dem Erscheinen der
Monographie Himeen-Anttilas'# den Eindruck haben koénnen, dass sich die Ma-
kamenliteratur auf die Werke der beiden berithmtesten Vertreter dieser Form, al-
Hamadani und al-Hariri, beschrinkte bzw., wenn man etwas belesener war, dass
sie einige wenige Imitatoren hatten. Eine lange Zeit hielt sich sogar die Legende,
dass sich Nasif al-Yazigi (1214-1287/1800-1871) nach der Lektiire von de Sacys
Edition der Makamen von al-Hariri diesem Genre zugewandt habe.!> Bei genaue-
rer Betrachtung wird jedoch deutlich, dass unzihlige Beispiele von Makamen aus
der Feder von Autoren sowohl aus der Mamluken- als auch aus der Osmanenzeit
zu finden sind - ein Anzeichen dafiir, dass diese Form seit ihrer Entstehung
durchgingig praktiziert und gepflegt wurde.

Andere Gattungen wie Volksepen bzw. Heldenromane, die Sirat ‘Antar und
die Sirat Bani Hilal zum Beispiel, welche erstmals in der Mamlukenzeit in Er-
scheinung getreten sind, wurden hingegen schon frith in der westlichen Welt zur
Kenntnis genommen, rezipiert und wissenschaftlich untersucht. Dieser Umstand
gehort in die gleiche Kategorie wie die des Niedergangsnarrativs. Man war be-
dacht, dem ersten Auftreten einer bestimmten Literaturform und ihren ersten
Beispielen mehr Aufmerksamkeit zu schenken, als ihren Nachfolgern, die — wenn
tberhaupt - als Indiz fur ihren qualitativen Verfall herangezogen wurden. So
wurden die Makamen von al-Hamadani und al-Hariri zu einem unerreichbaren
Gipfel der vormodernen arabischen Literatur erklirt, was alle Nachfolger auto-
matisch verblassen lieff und sie zu einem Abklatsch der beiden Meisterwerke de-
gradierte. In der arabischen Literaturgeschichte gibt es eine Textgattung, die nach
diesem Anspruch benannt wurde, das erste Auftreten von etwas zu beschreiben:
die awa’iF-Literatur.'® Vor diesem Hintergrund versteht man auch, warum Volks-
epen, welche zum ersten Mal in der Mamlukenzeit auftraten, viel mehr Beach-
tung in der Forschung fanden als andere Literaturformen, die in einer dhnlichen
Art schon existierten.

Noch mehr Beachtung wurde den Geschichten aus 1001 Nacht geschenkt, die
schon sehr frith tibersetzt und untersucht wurden. Es gibt dort jedoch einen klei-
nen Haken. Remke Kruk schreibt zu den Griinden fiir das Interesse des Westens
an den Volksepen und den Geschichten von 1001 Nacht:

‘Antar has also enjoyed great popularity in Europe. The stories about him fit well with

romantic notions about the Arab world. They evoked the mysterious and colourful
world of A Thousand and One Nights, and also appealed to Western fascination with de-

14 Himeen-Anttila, Jaakko: Magamah. A History of a Genre. Wiesbaden 2002.

15" Himeen-Anttila, Jaakko: 1000 Years of Magamas: A List of Maqama Authors, in: Zeitschrifi
Jur Geschichte der arabisch-islamischen Wissenschaften 13/1999-2000, S. 244-315, hier: S. 244.

16 Vgl. Bauer, Thomas: Das Nilzagal des Ibrahim al-Mi‘mar. Ein Lied zur Feier des Nilschwel-
lenfestes, in: Bauer, Thomas u.a. (Hrsg.): Alltagsleben und materielle Kultur in der arabischen
Sprache und Literatur. Festschrift fiir Heinz Grotzfeld zum 70. Geburistag. Wiesbaden 2005, S. 69-
88, hier: S. 74.



16 EINLEITUNG

sert life. ‘Antar embodied the noble bedouin warrior, but also is an undaunted, and at
times ruthless, lover, a veritable shaykh according to Western imagination.!”

Neben dem awa’il-Aspekt klingt im Zitat von Kruk ein weiterer an, der eine
wichtige Rolle fiir die besondere Behandlung von einigen Bereichen der mamlu-
kischen und nachmamlukischen Literatur in der westlichen Forschung spielte:
Das Interesse an der arabischen Literatur war geleitet von einer bestimmten Vor-
stellung, die man von ihr und dem in ihr vermittelten Bild der ,muslimisch-
arabischen Welt“ hatte und erwartete. Auch wenn das Interesse an den Werken
nicht immer ein wissenschaftliches, sondern auch ein literarisches und populires
war, da der ,exotische® Orient seit Jahrhunderten ein anziehendes Thema fiir
westliche Schriftsteller und das westliche Publikum gewesen ist, forschte man
auch viel mehr in den genannten Bereichen der Volksepen, der Geschichten aus
1001 Nacht oder, um ein weiteres Beispiel zu nennen, des Schattentheaters!® als
in anderen Bereichen wie zum Beispiel der Poesie. Dort und auch bei den An-
thologien sowie adab-Enzyklopadien macht sich die Vernachlissigung der mam-
lukischen und nachmamlukischen Literatur nimlich am deutlichsten bemerkbar.
Anthologien und Enzyklopiddien wurden bis vor einigen Jahren als Paradebei-
spiele fur Unkreativitit und Einfallslosigkeit bezeichnet. Eine Einschitzung, die
inzwischen vollstindig hinfillig ist. Die Abneigung gegen die mamlukische und
nachmamlukische Poesie ist ebenso stark wie die gegen Enzyklopidien und An-
thologien, und zwar sowohl in Bezug auf die sogenannte Elitedichtung!? als auch
auf die Volksdichtung, bzw. der Dichtung der Volksdichter (schwierige Begriffe,
die ich im zweiten und v.a. im dritten Kapitel dieser Studie zu fassen versuche).
Mamlukische und nachmamlukische Poesie hatte es ungleich schwerer als alle
anderen Kunstformen, sich als hinlinglich untersuchungswerter Stoff durchzu-
setzen. Gezeichnet von den oben aufgezihlten ,Verfallserscheinungen®, die man
ihr angedichtet hatte, und vergessen von der awa’i-Fraktion, waren es nur sehr
wenige Forschende, die sich tiberhaupt auf diese terra incognita begaben.?? Dies
gilt auch fiir die in der Poetik des Safiyyaddin al-Hilli (677-750/1278-1349), al-
Atil al-hali wa-I-murabbas al-gali (eine ungefihre Ubersetzung wire ,,Das Buch des
ungeschmiickt Geschmiickten und des verbilligt Teuren®), behandelten dialekta-
len Dichtungsformen: mawaliyya, kan wa-kan, gima und nicht zuletzt zagal. Oh-
ne ins Detail zu gehen, sollen diese Formen hier kurz vorgestellt werden:

17 Kruk, Remke: Sirat ‘Antar Ibn Shaddad, in: Allen, Roger u.a. (Hrsg.): Arabic Literature in the
Post-Classical Period. Cambridge 2006, S. 292-306.

18 S, zum Beispiel die Arbeiten von Kahle und Jacob: Kahle, Paul: Zur Geschichte des arabi-

schen Schattentheaters in Agypten. Leipzig 1909; Jacob, Georg: Geschichte des Schattentheaters in

Morgen- und Abendland. Hannover 1925, u.v.m.

Das hoffentlich letzte Beispiel dieser Art ist der Beitrag von Jayyusi im soeben gelobten

Band der Cambridge History of Arabic Literature: Jayyusi, Salma Khadra: Arabic Poetry in

the Post-Classical Age, in: Allen: Literature, S. 25-59.

20 Siehe die kurze Liste von Homerin: Reflections, S. 64, Fn. 6.

19



EINLEITUNG 17

Mawaliyyas bzw. mawwals sind vorwiegend nach klassischen Metren verfasste,
hauptsichlich volkssprachliche Zweizeiler, von denen gemeinhin angenommen
wird, dass sie aus dem Irak stammen.?!

Das kan wa-kan wurde al-Hilli zufolge in Bagdad erfunden. Ein kin wa-kan,
wortlich tbersetzt ,es war (einmal) und es war (einmal)“, kann von zwei bis zu
Uber fiinfzig Versen zihlen und enthilt oft Erzihlungen.??

Wie das kan wa-kan soll auch das gima seinen Ursprung in Bagdad haben. Als
sein Erfinder gilt Ibn Nugtah al-Muzakli§ (gest. 597/1200). Al-Hilli schreibt, dass
Singer Fastende wihrend der Ramadannichte mit diesen gi#mas zum sabir (der
Mabhlzeit, die man noch in der Nacht, Stunden vor der Morgendimmerung, ein-
nimmt) weckten.?? Eine verbreitete Form dieser Gedichtform besteht aus vier
Halbversen. Verse eins, zwel und vier weisen ein iibereinstimmendes Versmaf und
einen gemeinsamen Reim auf. Der dritte Halbvers weicht in beiden Punkten ab.2*

Das dialektale zagal (von zagala = etwa ,laut rufen; singen, trillern, die Stimme
in die Lange ziehen und st modulieren®) und ihr hochsprachliches Pendant, das
muwassah (von wasSapa = ,schmiicken bzw. jemandem das wi§zh genannte Perlen-
band bzw. den ebenso genannten geschmiickten Giirtel umlegen®)?® sind strophi-
sche, oft fiir den musikalischen Vortrag bestimmte, Gedichtformen, deren erste ru-
dimentire Vorformen vermutlich im 2./8. Jahrhundert in al-Andalus entstanden
sind.?6 MuwasSahabs sind seit dem 4./10. Jahrhundert belegt, zagals erst ein Jahr-
hundert spiter.?’

Das muwasiab besteht normalerweise aus fiunf Strophen. Seltener enthilt es
vier, sechs oder gar sieben Strophen. Im Osten finden sich zuweilen lingere mu-
wassahabs, wie die des Agypters Ibrahim al-Mi‘mar, welche sich aus acht Stro-

21 S, u.a. Cachia, Pierre: ,mawaliya®, in: EI. Cachia ist einer der wenigen, der sich Zeit seines

Wirkens mit volkssprachlicher Literatur, v.a. dem mawaliyya der nachmamlukischen Zeit
befasst hat (s. Literaturverzeichnis).

22 (Ozkan, Hakan: ,kan wa-kan®, in: EP.

23 Der Befehl giama, welcher auf den Imperativ Energeticus gaman (also den Singular und
nicht den Dual) zuriickgeht, ist Teil des Satzes gima li-s-sabir, der am Ende einer jeden
Strophe gesungen wurde.

24 Ben Cheneb, Mohamed und Pellat, Charles: ,,qima“, in: EF und a$-Saybi, Kamil Mustafa:

Diwan fann al-qima fi §-5ir as-5a‘bi al-‘arabi al-qadim. Bagdad 2000; Gies, Hermann: Ein Bei-

trag zur Kenntnis sieben neuerer arabischer Versarten. Leipzig 1879, S. 63-68; Balke, Diethelm:

Westdstliche Gedichtformen. Sadschal-Theorie und Geschichte des deutschen Ghasels. Unveroffent-

lichte Dissertation. Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitit. Bonn 1952, S. 31.

Wenn von der Gedichtform als Ganzes die Rede ist, wird der Begriff muwassah verwendet,

das einzelne Exemplar heiflt muwassabab.

Siehe zu solchen sogenannten Proto-zagals: Corriente, Federico: De nuevo en torno al pro-

tocejel del afio 913, in: Sefarad 52/1992, S. 69-73 und vom selben Autor Poesia dialectal dra-

be y romance en Alandalus. Madrid 1997, S. 79-80.

27 S.Jones, Alan: A Tenth Century Muwasiah, in: Journal of Arabic Literature 24,3/1993,
S. 231-235. Welche Form der anderen vorausging, kann man aufgrund der schwachen Be-
leglage nicht genauer bestimmen. Vgl. Larkin, Margaret: Popular Poetry in the Post-Classi-
cal Period, 1150-1850, in: Allen: Literature, S. 191-242, hier: S. 197-201; Schoeler, Gregor:
szadjal“ und ,muwashshah®, in: EP.

25

26



18 EINLEITUNG

phen zusammensetzen (z.B. Nr. 531 im Diwan). Die Strophe, welche man bayt
(wortl. ,,Zelt“)?8, bzw. dawr (wortl. ,Kreis, Zyklus“)*® nennt, gliedert sich in zwei
Teile: die Sonderreimverse, agsan (Plur. von gusn = wortl. ,,Zweig®), und die Ge-
meinreimverse, asmat (Plur. von simt = wortl. ,Schnur®) bzw. agfal (wortl.
»Schloss; Gelenk® oder nach Dozy: Supplément, s.v.: ,petites chaines que I’on por-
te au cou pour se parer”). Die agsan bestehen aus drei bzw. vier Versen, zuweilen
auch mehr, und weisen innerhalb der jeweiligen Strophe das gleiche Reimschema
und tber das ganze Gedicht das gleiche Metrum auf. Das Metrum der agsan
kann sich jedoch von dem der asmar unterscheiden. Letztere setzen sich mindes-
tens aus zwei Versen zusammen. Wenn das muwassah ein matla® (,Eingangsstro-
phe bzw. Eingangsverse®) enthilt, bezeichnet man es als tamm (,vollstindig®);
ohne Eingangsverse heifdt es agra® (,kahl®). Das Metrum und das Reimschema
der Gemeinreimverse entspricht denen der Eingangsverse. Eine einfache Form
des Reimschemas sieht im muwassah tamm wie folgt aus: aa bbbaa cccaa dddaa
usw. Es kommen jedoch auch komplexere Reimschemata vor, die dariiberhinaus
durch Binnenreime erginzt werden konnen. Die letzten Gemeinreimverse des
muwasiah bezeichnet man als markaz (wortl. ,Zentrum® bzw. ,point d’appui®,
scentre du mouvement®, s. Dozy: Supplément, s.v. JS) oder hiufiger pargah (wortl.
»Ausgang” bzw. frei tibersetzt: ,Kehraus®). Diese pargabs sind oft Liedzitate, ver-
fasst im arabischen Dialekt von al-Andalus bzw. teilweise oder vollstindig in
Romance, eine Art Frithromanisch oder Altspanisch. Der Prozentsatz der pargabs,
die ausschliefflich aus Romance bestehen, ist jedoch sehr gering. Im Osten
kommen zuweilen pargabs in Persisch bzw. Turkisch zur Anwendung (mehr dazu
spater). Anders als die pargab ist der Hauptteil des Gedichts in klassischem Ara-
bisch gehalten. Die Themen des muwassah decken sich weitgehend mit denen der
Kassidendichtung, wobei Liebe, Lob und Wein das Bild dominieren. Nicht nur
sprachlich, sondern auch stilistisch und thematisch setzt sich die pargah vom
Hauptteil des Gedichts ab. Nach dem arabischen Vorbild entstand um das 5./11.
Jahrhundert auch eine hebriische muwassap-Tradition in al-Andalus, in der nicht
nur weltliche, sondern auch liturgische muwasiahabs verfasst wurden.30

Im Unterschied zum muwassap ist die Sprache des zagal im Fall der andalusi-
schen zagals der arabische Dialekt von al-Andalus, der v.a. in der Anfangszeit auch
den ostlichen zagal beeinflusst hat. Formal werden zwei Typen unterschieden: das

28 Derselbe Terminus, der auferhalb der Strophendichtung fiir den Vers verwendet wird.

29 In seiner Abhandlung iiber das Schattenspiel Li% at-timsah (,Das Krokodilspiel“) aus dem
11./17. Jahrhundert schreibt Paul Kahle, dass man den Terminus bayt verwendet, wenn das
Gedicht einen Monolog darstellt. Dawr ist dagegen Strophen vorbehalten, die abwechselnd
von zwei Sprechern im Dialog vorgetragen wurden, s. Kahle, Paul: Das Krokodilspiel (L%
et-Timsdh), ein egyptisches Schattenspiel, in: Nachrichten von der kiniglichen Gesellschaft der
Wissenschafien zu Gottingen. Gottingen 1915, S. 288-359, hier: S. 300, Fn. 1.

Einen guten Uberblick iiber die aktuelle Forschung zum andalusischen muwassah bietet
Rosen, Tova: The muwashshab, in: Menocal, Maria R.: The Literature of Al-Andalus. The
Cambridge History of Arabic Literature. Cambridge 2000, S. 163-189.

30



EINLEITUNG 19

eigentliche zagal und das muwassab-artige zagal. Letzteres hat exakt denselben Auf-
bau wie das muwasiap. Das eigentliche zagal unterscheidet sich von diesem inso-
fern, als dass die Gemeinreimverse aus der Halfte der Eingangsstrophe bzw. des
Eingangsverses bestehen. Ubersetzt in das Reimschema sihe ein einfaches Beispiel
fur das eigentliche zagal wie folgt aus: aa bbba ccca ddda usw. Eigentliche zagals ent-
halten beliebig viele Strophen, muwasiap-artige zagals aus al-Andalus sind bis zu 11
Strophen lang. Aus dem Osten sind muwasSah-artige zagals von tber 100 Strophen
Linge bezeugt.3! Es gibt zwar zagals ohne Eingangsverse, diese sind jedoch weitaus
seltener anzutreffen als muwasSapabs ohne Eingangsverse. Die Termini aus der mu-
wassah-Dichtung gelten auch fur das zagal, wobei sie in den Quellen nicht immer
konsequent verwendet werden.3? Wie beim muwasiah geht man auch beim zagal
davon aus, dass sich aus dem arabischen Vorbild eine zagal-Tradition in einem heb-
raisch-andalusischen Dialekt gebildet hat.33

Zentrale Bereiche der andalusischen Strophendichtung wurden und werden
teilweise noch bis heute kontrovers diskutiert, so z.B. der Ursprung der pargabs, ih-
re Beziehung zur Gesamtkomposition des muwassah, der Ursprung der andalusi-
schen Strophendichtung und ihr hybrider Charakter als Ausdruck der sprachlichen,
ethnischen und kulturellen Diversitit von al-Andalus, die Frage, ob das muwassah
aus dem zagal entstanden ist oder umgekehrt, der Einfluss der andalusischen Stro-
phendichtung auf die europiische Troubadourlyrik bzw. des Minnesangs, die Met-
rik und Prosodie, die musikalische Umsetzung und Auffithrungspraxis der Gedich-
te und einiges mehr. Obwohl allgemeiner Konsens dariiber herrscht, dass manche
dieser Fragen abschlieflend geklirt sind, treten bis heute immer wieder Forschende
auf den Plan, die abweichende Positionen vertreten. Als Beispiel sei hier lediglich
die Entstehung der andalusischen Strophendichtung aus den im Osten aufge-
kommenen arabischen Strophenformen (musammat) genannt, die James T. Monroe
in einem Beitrag aus dem Jahr 2007 in Frage stellt.3*

31 Es handelt sich bei diesen jedoch hauptsichlich um Beispiele aus der Osmanenzeit, s. die

anonyme zagal-Sammlung Hs. Kairo Dar al-Kutub 665 Si‘r Taymar, fols. 1V-27". Beispiel
fur ein langes eigentliches zagal ist das 79 Strophen zihlende vom Azhar-Gelehrten
‘Abdallah Sarafaddin a$-Sabrawi (1091-1171/1680-1758), s. Hs. Kairo Dar al-Kutub 666,
fols. 127"-138".

32 Hoenerbach, Wilhelm: Die vulgdrarabische Poetik al-Kitah al-<Atil al-hali wa-I-murabbas al-gali

des Safiyyaddin Hilli. Wiesbaden 1956, S. 20.

S. zum Beispiel Monroe, James T.: Which Came First, the Zajal or the Muwassaha? Some

Evidence for the Oral Origins of Hispano-Arabic Strophic Poetry, in: Oral Tradition 4,1-

2/1989, S. 38-64, hier: S. 44-45.

34 Monroe, James T.: Literary Hybridization in the Zajal: Ibn Quzman’s Zajal 88 (The Visit
of Sir Gold), in: Journal of Arabic Literature 38,3/2007, S. 324-351, s. dazu die Antwort von
Corriente, Federico: On a Hopeless Last Stand for the Hypothesis of a Romance Origin of
Andalusi Stanzaic Poetry: Homosexuality and Prostitution in the Kbarjas, in: jJournal of
Arabic Literature 40/2009, S. 170-181. Zum musammat s. z.B. Schoeler, Gregor: Muwasiah
und Zagal, in: Heinrichs, Wolthart P. w.a. (Hrsg.): Neues Handbuch der Literaturwissenschaft
Band V. Orientalisches Mittelalter. Wiesbaden 1990, S. 440-464, hier: S. 440-442.

33



20 EINLEITUNG

Im Gegensatz zur 6stlichen Strophendichtung hat die andalusische Strophen-
dichtung schon seit der Veroffentlichung von Das Arabische Strophengedicht von
Martin Hartmann aus dem Jahr 1897 das ungebrochene Interesse der westlichen
Arabistik auf sich gezogen.®> Die von Hartmann verfasste Abhandlung gilt bis
heute als Pionierleistung in diesem Feld. Inzwischen liegen Hunderte wenn nicht
gar Tausende Publikationen tiber die andalusische Strophendichtung vor.3¢ Insbe-
sondere das Interesse an den pargahs war und ist so stark, dass sie zum Gegenstand
eines ausgewachsenen Forschungszweigs, den pargah-Studien (engl. bargah stu-
dies),’” geworden ist. Allein zu diesen pargahs wurden mehrere Bibliographien, u.a.
in Buchform, verdffentlicht.38 Grund fiir das iiberbordende Interesse an — um es
Uberspitzt zu formulieren — ein paar Wortern in Romance, die einem lingeren
Gedicht in Arabisch nachgestellt sind, liegt selbstredend im Verlangen, mehr tiber
die Sprache und die Urspriinge dieser pargabs zu erfahren und zu erkunden, in-
wiefern es sich um Zitate aus eigenstindigen ,altspanischen® Gedichten bzw. Lie-
dern handelt.?

Es kann kaum in Abrede gestellt werden, dass diese Forschungen duflerst wert-
voll sind und groflen Erkenntnisgewinn bringen. Man sieht jedoch auch hier, wie
sich westliches Forschungsinteresse an arabischer Literatur formierte. Einerseits griff
auch bei der andalusischen Strophendichtung der awa’il-Reflex: muwassah und
zagal als neue Gedichtformen verdienten besondere Beachtung. In diesem Fall
kommt jedoch noch etwas anderes hinzu: Ein bedeutenderer Antrieb fiir die Erfor-
schung der andalusischen Strophengedichte und insbesondere der pargabs war, dass
sie erste Belege (wieder das awa’il-Interesse, dieses Mal sogar eines, das einen unmit-
telbaren europiischen Bezug besitzt) fiir weltliche Poesie in Romance enthielten.

35 Hartmann, Martin: Das Arabische Strophengedicht, I. Das Muwasiabh. Eine Studie der Geschichte
und der Dichter einer der Hauptformen der arabischen Verskunst mit Formenlisten, Versmassen, und
Namensregister. Weimar 1897. Allein zu Ibn Quzman wurden seit der Entdeckung seines
Diwans im Jahr 1881 bis ins Jahr 1941 zahlreiche Beitrige veroffentlicht. Lévi-Provencal
listet 23 dieser Schriften in einem von ihm als vorldufig titulierten Literaturverzeichnis auf:
Lévi-Provencal, Evariste: Something New on Ibn Quzman, in: Journal of the Royal Asian So-
ciety 76,3-4/1944, S. 105-118, hier: S. 117-118.

S. v.a. Zwartjes, Otto und Heijkoop, Henk: Muwassah, zajal, kbarja: bibliography of strophic
poetry and music from al-Andalus and their influence in East and West. Leiden 2004; Corriente,
Federico u.a. (Hrsg.): Actas del primer congreso internacional sobre poesia estrdfica drabe y hebrea y
sus paralelos romances (Madrid, diciembre de 1989). Madrid 1991; Jones, Alan u.a. (Hrsg.):
Studies on the Muwasiabh and the Kharja. Proceedings of the Exeter International Colloguinm. Ox-
ford 1991.

37 Vgl. Armistead, Samuel G.: A brief history of kbarja studies, in: Hispania 70/1987, S. 8-15.
38 S.w.a. Carroza, David O.A.: The Mozarabic Harga: a Critical Bibliography. Chapel Hill 1973;
Hitchcock, Richard: The kbarjas: a critical bibliography. London 1977; Hitchcock, Richard:
The Fate of the Kbarjas: A Survey of Recent Publications, in: British Society for Middle Eas-
tern Studies 12,2/1985, S. 172-190; Hitchcock, Richard und Lépez-Morillas, Consuelo: The
Kharjas. A Critical Bibliography. Supplement I. London 1996.

Vgl. Alvarez, Lourdes M.: ,muwashshah (pl. muwashshahat)®, in: Meisami, Julie S. u.a.
(Hrsg.): Encyclopedia of Arabic Literature. 2 Bde. London 1998 (im Folgenden abgekiirzt zu
EAL) und Schoeler: Muwas$ab.

36

39



EINLEITUNG 21

Dariiberhinaus nihrte sich das Interesse an der andalusischen Strophendichtung
ebenfalls aus dem Wunsch, ihr Verhiltnis zur Entstehung der Troubadourlyrik, ih-
rer Metrik und ihrer musikalischen Darbietung zu erforschen (wieder das awa’il-
Interesse). Um diese Fragen herum entwickelten sich lange Debatten, die strecken-
weise in Polemiken ausarteten. Zuweilen hat man sogar den Eindruck, es handle
sich um ideologische Grabenkimpfe, oder drastischer formuliert, als ginge es um
sdie Verteidigung des Abendlandes gegen einen etwaigen muslimisch-arabischen
Einfluss®“. Corriente redet in diesem Zusammenhang von ,blind faith and total
forsaking of reason“[!] bei denen, die sich gegen die Entstehung der andalusischen
Strophendichtung aus arabischen Vorformen aus dem Osten wenden. Blinder
Glaube und die totale Aufgabe von Vernunft in der Wissenschaft? Ein harter Vor-
wurf, den Corriente wie folgt naher ausfiihrt:

Other people, however, most of them Romanists who had rushed to adopt the Hispanic
hypothesis before its evaluation and eventual refutation by knowledgeable Arabists, or
just on account of personal and ideological allegiances [meine Hervorhebung] still uphold it
and, understandably, try to prove wrong the arguments against it and to unearth new
ones in its favour.

Kein Wunder also, dass die andalusische Strophendichtung ihr 6stliches Pendant
fast ginzlich aus dem Blickfeld gedringt hat, obwohl Hartmann in seiner Arbeit
Dichter sowohl aus al-Andalus als auch aus dem Osten gleichberechtigt neben-
einander stehen lisst.*! Dariiberhinaus sind die erhaltenen muwasiababs und v.a.
zagals Ostlicher Provenienz zahlreicher und sicherlich nicht weniger interessant
als ihre Vorldufer aus dem Westen — wenn auch in anderer Hinsicht. Jedoch fiel
das ostliche muwasiah nach ersten Studien aus der zweiten Hilfte des 19. Jahr-
hundert in den folgenden Jahrzehnten fast ginzlich unter das Radar der westli-
chen Forschung.?

40 Corriente: Hopeless. Siehe auch den Klappentext zu seinem Buch Romania Arabica. Tres
cuestiones bdsicas: arabismos, “mozdrabe” y “jarchas” Madrid 2008: ,La Romania arabica, o
sea, el estudio del impacto de la larga presencia del Islam y su cultura en Occidente, es un
tema apasionante, y como tal a menudo victima de distorsiones ideoldgicas, que no han
hecho ningtin servicio al humanismo, como afin de mejor conocimiento del hombre.”
Weiterhin von demselben Autor: Rezension zu: Fakhr al-Din, Yasuf: al-Zajal fi Bilad al-
Sham. Kafr Qarah 2010, in: journal of Arabic Literature 42/2011, S. 261-274, hier: 261: It
would be highly desirable that no scholar would ever allow ideological tenets, religious,
nationalistic or else, to interfere with the honest search for scientific truth, as this kind of
knowledge can only be built on reason, and never on faith. However, and perhaps among
other reasons because of the fact that linguistics rather seldom provide definitive,
foolproof answers to questions, we are often confronted with cases of otherwise quite
respectable scholars who, only on certain matters, have clearly tipped the scales in favour
of weak, even frankly speaking groundless hypotheses.” S. auch Corrientes darauf folgende
Bemerkungen.

41 Hartmann: Strophengedicht, S. 6-94.

42 S.v.a. Freytag, Georg W.: Darstellung der arabischen Verskunst mit sechs Anhingen. Bonn 1830;
Gies: Versarten; Coupry, Henri: Traité de versification arabe. Leipzig 1875. Hartmann: Stro-
phengedicht, S. 177-124.



22 EINLEITUNG

Bis heute fristet die Forschung zur 6stlichen Strophendichtung aus der Mam-
luken- und Osmanenzeit ein eher unscheinbares Dasein. Veroffentlichungen sind
rar — vor allem im arabischen Raum entstanden einige Monographien.*® Verein-
zelt wurden auch Gedichtsammlungen von ostlichen muwasSahabs veroffent-
licht.** In westlichen Sprachen stechen vor allem die unveroffentlichten Disserta-
tionen von Enani und Haykal hervor® Letzterer untersucht nicht nur das
ostliche muwasiah, sondern auch das ostliche zagal. Ich gehe daher im folgenden
Abschnitt zum Stand der Forschung auf dieses Werk ein. Al-Quraysi behandelt
das irakische muwasiah von seiner Entstehung bis zum Ende des 19. Jahrhun-
derts.*¢ Rikabi widmet einen kleinen Teil seiner Studie La poésie profane sous les
Ayyubides et ses principaux représentants dem muwassah der Ayyubidenzeit.4’ In aus-
fuhrlicher Linge geht Rahim auf das syrische muwasSap ein.*

43 Siehe beispielsweise al-Afandi, Magd: al-Muwassabat al-masrigiyyab wa-atar al-Andalus fiba.

Damaskus 1999; vom selben Autor: al-Muwassahat fi Fasr al-utmani. Damaskus 1999 und
‘Abdallah, Sulafah: Bina al-uslib fi F-muwasiabar al-mamlikiyyah. Hims 2009; al-Bair,
Muhammad M.: al-Muwas$ab fi - Andalus wa-fi I-Masriq. Bagdad 1948.
44 Al-Dulaymi, Muhammad N.: Diwan al-muwasiabat al-mawsiliyyah. Mosul 1975; “Ata, Ah-
mad M.: Diwan al-muwasSabat al-mamlikiyyah fi Misr wa—s“—gim (ad-dawlab al-ilz). Kairo
1999; ‘Ata, Ahmad M.: Diwan al-muwasSapat al-fatimiyyab wa-l-ayyibiyyab. Kairo 2001.
Enani, Muhammad Z.: Le muwassah en Orient. 2 Bde. Unveroffentlichte Dissertation. Paris
1973; s. auch vom selben Autor: Madpal li-dirdsat al-muwasiabat wa-l-azjal. Alexandria
1982; Haykal, Samir: The Eastern Muwashshah and Zajal. A First Study Including an Edition of
the ‘Uqid al-la’ali of al-Nawaji. Unverdffentlichte Dissertation. Universitit Oxford. Oxford
1983.
Al-Quraysi, Rida Muhsin: al-Muwassabat al-iraqiyyah mundn na’atiba ila nibayat al-qarn ai-
tasi* ‘asar. Bagdad 1981.
Rikabi, Jawdat: La poésie profane sous les Ayyibides et ses principaux représentants. Paris 1949,
S. 172-184; s. auch seine unveroffentlichte Dissertation: Le ,Dar al-Tiraz“ &Ibn Sana’ al-
Mulk. Paris 1947; auflerdem seine Edition des Dar at-Tiraz: Ibn Sana’ al-Mulk, Abu I-
Qasim Hibatallah: Dar at-tiraz fi ‘amal al-muwassabat. Rikabi, Jawdat (Hrsg.). Damaskus
1949.
Rahim, Miqdad: a--Muwassabat fi bilad a5-Sam mundu nafatihi hatta nibayat al-qarn at-tani
“aSar al-higri. Beirut 1987; s. auerdem noch Husayn, Muhammad Kamil: Dirasat fi §-5ir fi
asr al-Ayyabiyyin. Kairo 2017, S. 109-124; Jargy, Simon: La poésie populaire traditionnelle
chantée au Proche-Orient Arabe. I: Les textes. Beirut 1970. Es folgen einige kurze Beitrige: Se-
mah, David: al-Muwas$ahat fi ‘Uqad al-la’al li-n-Nawagi, in: alKarmil 4/1983, S. 67-92;
Smart, Jack R.: The Muwassahat of Al-Sihab al-Hijazi, in: Corriente Federico u.a. (Hrsg.):
Poesia estrdfica. Actas del primer congreso internacional sobre poesia estrdfica drabe y hebrea y sus pa-
ralelos romances (Madrid, diciembre 1989). Madrid 1991, S. 347-356; Makki, Mahmud °A.:
Una antologia inédita de Muwashshahar del siglo XV1, in: Corriente: Estrdfica, S. 243-249;
Yahalom, Joseph: The Context of Hebrew Imitations of MuwasSahat in Egypt, in: Corrien-
te: Estrdfica, S. 357-366; Nassar, Husayn: al-Muwassah fi Misr fi 1-asr al-‘utmani, in: Cor-
riente: Estrdfica, S. 1-8; Stern, Samuel M.: Two anthologies of Muwassah Poetry: Ibn al-
Hatib’s Gays al-tawsib and al-Safadi’s Tawsi® al-Tawsib, in: Arabica 2/1955, S. 150-192.

45

46

47

48



EINLEITUNG 23

1.2 Stand der Forschung

Es ist Wilhelm Hoenerbach zu verdanken, dass die ostliche zaga/Tradition in
den 1950er Jahren wieder in das Blickfeld der Arabistik gelangt ist. Seiner Edition
von al-Hillis Poetik al-Atil al-hali wa-l-murabbas al-gali stellt er eine hilfreiche Ein-
leitung zur Wirkungsgeschichte des Werks al-Hillis voraus, bespricht die sieben
Gedichtformen (dazu spiater mehr) und kommentiert die Ausfithrungen al-Hillis.
Doch auch der Impetus von Hoenerbach und seinem Kollegen Hellmut Ritter ist
in erster Linie dem Interesse am andalusischen zagal geschuldet. Hoenerbach und
Ritter riihmen sich zurecht, Neues von Ibn Quzman und Mudgalis gefunden
und wissenschaftlich ausgewertet zu haben.*’ Es erstaunt daher nicht, dass Hoe-
nerbachs Beitrag zu zagals des syrischen zagal-Dichters al-Amsati (gest. 725/1325)
im Jahre 1954 und die Edition von al-Hillis Poetik im Jahre 1956 mit einigen
Jahren Abstand den Arbeiten tiber die andalusischen Dichter Ibn Quzman und
Mudgalis (1945-1952) folgen. Hoenerbach kommentiert diesen Umstand in sei-
nem Beitrag in der Zeitschrifi der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft wie folgt:
»50 beschiftige ich mich augenblicklich mit der Bearbeitung des nichtquzmani-
schen Materials und der Edition des Hilli iiberhaupt. Aber Ausgangspunkt und
Zentrale [Hervorhebung von mir] bleibt die von H. Ritter grundgelegte Tatsache
des Neuen iiber Ibn Quzman.“30

Zagal-Dichter aus dem Osten werden im “4til nur am Rande behandelt. Daher
halten sich die Erlduterungen Hoenerbachs in dieser Beziehung auch in Grenzen.
Trotzdem sollte man die Leistung Hoenerbachs in Bezug auf die Erforschung des
ostlichen zagal nicht unterschitzen; nicht nur, weil er die Wirkungsgeschichte des
Atil als erste der ausschlieflich im Osten entstandenen Poetiken zu den dialekta-
len Gedichtformen nachzeichnet, sondern auch, weil die Beschiftigung mit dem
Atil zu seinem Beitrag iiber die zagals des syrischen Dichters al-Amsati (gest.
725/1325) geftuhrt hat.5! Nach Hoenerbach hat es fast 40 Jahre keine weiteren
Veroffentlichungen zum 6stlichen zagal in der westlichen Forschung gegeben. Eine
Sonderstellung nimmt die Dissertation Samir Haykals aus dem Jahr 1983 ein, die
jedoch nicht veroffentlicht wurde und weitgehend unbeachtet blieb. Haykals Ar-
beit hat neben der Edition einer Handschrift des ‘Ugid al-la’al fi Fmuwassabat wa-I-
azgal (,Die Perlenketten der muwasiabahs und zagals“) von an-Nawagi, einer wich-
tigen Anthologie aus der Mamlukenzeit, den Vorzug, dass er versucht, so viele

49 Hoenerbach, Wilhelm: Neues iiber Ibn Quzman, in: Zeitschrifi der Deutschen Morgenlindi-
schen  Gesellschaft 24/1945-1949, S.204-205; Hoenerbach, Wilhelm: Neues zu Ibn
Quzman, in: Bulletin of the Faculty of Arts. Cairo University 11,2/1949, S. 179-180; Hoener-
bach, Wilhelm und Ritter, Hellmut: Neue Materialien zum zacal. 1. Ibn Quzman, in: Ori-
ens 3/1950, S. 266-315; Hoenerbach, Wilhelm und Ritter, Hellmut: Neue Materialien zum
zacal. 11. Mudgalis, in: Oriens 5,2/1952, S. 269-301.

50 Hoenerbach: Neues, S. 205.

51 Hoenerbach, Wilhelm: Vier Proben des zagal-Meisters Amsati, in: Homenaje a Millds-
Vallicrosa. C.S.I.C. (Hrsg.). Barcelona 1954, S. 725-739 und Hoenerbach: Poetik.



24 EINLEITUNG

Quellen wie moglich zu 6stlichen zagals und muwassahabs zusammenzutragen. Je-
doch fillt seine Auswahl von Quellen teilweise aufgrund der damals noch schlech-
ten Editionslage gerade in Bezug auf Ostliche zagals restriktiv aus. Dariiberhinaus
stellt er seine Ausfithrungen zu zagal-Dichtern nicht in einen grofleren Zusam-
menhang, da er keine Verbindungslinien zwischen den Dichtern zieht. Weiterhin
macht Haykal keinen Versuch, die einzelnen Dichter literatursoziologisch einzu-
ordnen und die Kontexte, in denen ihre zagals entstanden sind, auch nur anni-
hernd zu diskutieren. Seine Besprechung von zagal-Typen und ihren Merkmalen
ist sehr durftig: Von seiner 188-seitigen Arbeit (ohne Editionsteil) macht lediglich
ein Drittel die eigentliche Studie aus. In diesem Drittel handelt Haykal sechs Ka-
pitel ab, von denen das Kapitel zu den ostlichen zagals nur sieben Seiten umfasst.
Der tiberwiltigende Teil seiner Arbeit ist dagegen der Auflistung von Dichtern mit
ihren Kurzbiographien und der Nennung ihrer Gedichte gewidmet. Es versteht
sich von selbst, dass man von dieser kurzen, zusammenfassenden Darstellung
keine ausfiithrliche Wiirdigung des 6stlichen zagal erwarten kann. Dennoch ist die
Arbeit Haykals von groflem Wert, da seine Listen viele wertvolle Informationen
und Quellenverweise, insbesondere in Bezug auf Sufidichter, enthalten.

Wenn wir die Arbeit Haykals, welche tibrigens die wenigsten der nachfolgend
vorgestellten Autoren zur Kenntnis genommen haben, beiseite lassen, mussten
gut 40 Jahre vergehen, bis im Westen wieder tiber vormoderne Ostliche zagals ge-
forscht und publiziert wurde. Simtliche nachfolgende Arbeiten haben einzelne
zagals zum Gegenstand: Madeleine Voegeli machte 1996 den Anfang mit einem
agyptischen zagal nach Spielmannsart, vermutlich aus dem 11./17. Jahrhundert.>?
Otfried Weintritt schrieb im Jahre 2005 tber ein zagal des Kairener Dichters al-
Hammami, ,,der Badhausbetreiber” (gest. 712/1312), in dem letzterer den Nieder-
gang seines Bads beschreibt.’3 Im gleichen Band veroffentlichte Thomas Bauer ei-
nen Beitrag tiber das Nil-zaga/ von Ibrahim al-Mi‘mar.>* Eine Studie aus dem Jahr
2007 zu einem &gyptischen zagal in hebriischer Schrift aus dem 8./14. Jahrhun-
dert liegt von Heikki Palva vor.>> Margaret Larkins Beitrag aus dem Jahr 2007 be-
handelt ein zagal von al-Gubari, einem igyptischen Dichter, der in der zweiten

52 Voegeli, Madeleine: Mansibat Safa I“ai§ — Ein volkstiimliches igyptisch-arabisches zagal

aus dem 17. Jahrhundert, in: Asiatische Studien 50/1996, S. 463-478. Siehe zu diesem zagal
auch Schoeler, Gregor: Uber die Metrik andalusischer und nicht-andalusischer zagals, in:
Forstner, Martin (Hrsg.): Fesigabe fiir Hans-Rudolf Singer. Zum 65. Geburtstag am 6. April
1990 diberreicht von seinen Freunden und Kollegen. 2 Bde. Frankfurt 1991, Bd. 2, S. 887-909;
Corriente, Federico: Further remarks on the Modified ‘@rid of Arabic Stanzaic Poetry (an-
dalusi and non-andalusi), in: Journal of Arabic Literature 28/1997, S. 123-40.

53 Weintritt, Otfried: an-Nasir al-Hammami (gest. 712/1312): Dichter und Bademeister in
Kairo, in: Bauer: Alltagsleben, S. 381-390.

5% Bauer: Nilzagal, S. 69-88.

55 Palva, Heikki: An Egyptian-Arabic Zajal from the Fourteenth (?) Century, in: Studia Orien-
talia 101/2007, S. 197-217.



EINLEITUNG 25

Hilfte des 8./14. Jahrhunderts wirkte.’¢ Mehrere zagals des oben erwihnten
Ibrahim al-Mi‘mar sind Gegenstand zweier weiterer Studien geworden: sein Bier-
zagal (2012) und seine Drogen-zagals (2012).57 Adam Talib arbeitet in seinem Arti-
kel aus dem Jahr 2014 Parallelen zwischen einem zagal aus dem 8./14. Jahrhun-
dert und afro-amerikanischem Hip-Hop heraus.?® Kiirzlich erschienen ist ein Bei-
trag von Li Guo, in dem er ein Spott-zagal iiber einen mamlukischen Emir aus
dem 8./14. bzw. 9./15. Jahrhundert behandelt.’® Erwihnenswert sind weiterhin
die Ausfuhrungen zu Ibn Suduns (810-868/1407-1464) zagals von Arnoud Vro-
lijk, dem Herausgeber des Nuzhat an-nufs.®0

Im Gegensatz zu der schon stattlichen Anzahl von Beitrigen zu einzelnen
zagals in westlichen Sprachen liegen mehrere Studien in arabischer Sprache vor,
die das vormoderne 6stliche zagal im Allgemeinen zum Gegenstand haben. Zu
den Arbeiten, die wissenschaftlichen Anspriichen noch am ehesten gentigen, ge-
horen die Studien von Rida Muhsin al-Quraysi und, mit Einschrinkungen, die
von Yusuf Fahraddin.®! Al-Qurays$i, der Herausgeber des Buliig al-amal fi fann az-

56 Larkin, Margaret: The Dust of the Master: A Mamlitk-era Zajal by Khalaf al-Ghubari, in:
Quaderni di Studi Arabi 2/2007, S. 11-29.

57 Biesterfeldt, Hinrich: Mizr fi Misr. Ein Preisgedicht auf das Bier aus dem Kairo des 14.

Jahrhunderts, in: Biesterfeldt, Hinrich w.a. (Hrsg.): Differenz und Dynamik im Islam. Fest-

schrift fui Heinz Halm zum 70. Geburtstag. Whirzburg 2012, S. 383-398 und Ozkan, Hakan:

The Drug Zagjals in Ibrahim al-Mi‘mar’s Diwan, in: Mamlik Studies Review 17/2013,

S. 213-248.

Talib, Adam: Caricature and Obscenity in Mujin Poetry and African-American Women’s

Hip Hop, in: Talib, Adam u.a. (Hrsg.): The Rude, the Bad and the Bawdy. Essays in honour of

Professor Geert Jan van Gelder. Cambridge 2014, S. 276-298.

59 Guo, Li: Songs, Poetry, and Storytelling. Ibn Taghri Birdi on the Yalbugha Affair, in: Ben-
Bassat, Yuval (Hrsg.): Developing Perspectives in Mamluk History: Essays in Honor of Amalia
Levanoni. Leiden 2017, S. 189-200.

60 Vrolijk, Arnoud: Bringing a Laugh to a Scowling Face: A Study and Critical Edition of the Nuz-

hat al-nufius wa-mudhik al-abis by “Ali Ibn Sidin al-Basbugawi (Cairo 810/1407-Damascus

868/1464). Leiden 1998, S. 118, 120, 124-126. S. aullerdem Guo, Li: Performing Arts in

Medieval Islam. Shadow Play and Popular Poetry in Ibn Daniyal’s Mamluk Cairo. Leiden 2012,

S. 116, 160 (Guo stellt hier ein vollstindiges zagal von Ibn Daniyal in Ubersetzung vor)

und Homerin, Th. Emil: ,Recalling you, My Lord“: ‘A’i§ah al-Ba‘Gniyyah on Dbikr, in:

Mamlitk Studies Review 17/2013, S. 130-154, hier: S. 145-147 und 151-154.

Al-Quray$i: Funin; vgl. auch seine Einleitung zum Bulig al-amal fi fann az-zagal von Ibn

Higgah: Mugaddimab, in: Ibn Higgah al-Hamawi, Taqiyyaddin Abu Bakr: Bulig al-amal fi

Sfann az-zagal. Al-Quray$i, Rida Muhsin (Hrsg.). Damaskus 1974, S. 9-47; Fahraddin, Yusuf:

az-Zagal fi bilad as-Sam min al-“asr al-umawi hatia suqit al-Andalus. Kafr Qarah 2010. Weitere

Arbeiten, die zu einem betrichtlichen Teil oder schwerpunktmiflig das ostliche zagal betref-

fen, sind u.a.: al-Baqli, Muhammad Qindil: Funin az-zagal. Kairo 1979; Enani: Madpal,

S. 184-190; “Aggag, Mustafa L.: Husn al-maqal fi IFmawawil wa-l-azgal. Kairo 1906; ‘Aggag,

Mustafa L.: Mu’nis al-“alil fi I-azgal wa-I-mawawil. Kairo o.].; al-Lawand, ‘Abdalhalim: Nazarat

Ji zzagal wa-l-adab ai-Sa‘bi al-mawsili. Mossul 1986 (behandelt v.a. moderne zagals und

mawaliyyas); Satta, ‘Abdalgani und Wasif, Milad: az-Zagal wa-z-zagdalin. Beirut 1942; al-

Hasimi, as-Sayyid Ahmad: Mizan ad-dabab fi sind‘at §ir al-“Arab. Kairo 1970, S. 148-152;

Abu Butaynah, Muhammad ‘Abdalmuntim: az-Zagal wa-z-zagéalin. Kairo 1962; Abu

Butaynah, Muhammad ‘Abdalmun‘im: az-Zagal al-“arabi — madibi wa-hadirubii wa-mustaq-

balubi. Kairo 1973; Muhammad, Mahmud Salim und Gariri, Halil Qasim: al-Adab al-‘arabi

58

61



26 EINLEITUNG

zagal (eine der wichtigsten Poetiken tiber das zagal aus vormoderner Zeit) von Ibn
Higgah al-Hamawi (767-837/1366-1434), widmet den zweiten Band seiner vier-
bindigen Literaturgeschichte dem 6stlichen zagal. Der Band ist in zwei Teile ge-
gliedert: Der erste Teil handelt von der Entwicklung des ostlichen zagal begin-
nend mit der Entstehung in al-Andalus und seiner Wanderung iiber Agypten
nach Syrien und in den Irak. Al-Quraysi beschreibt die zagal-Tradition dieser drei
Regionen und einige ihrer Vertreter. Der zweite Teil ist terminologischen und
strukturellen bzw. theoretischen Fragestellungen gewidmet.

Al-Quraysi ist auch der einzige, der sich etwas ausfihrlicher mit der Hand-
schriftenlage und einigen wichtigen zagal-Poetiken befasst hat. Er duf3ert sich je-
doch nicht zur Frage der Entwicklungsgeschichte dieser Poetiken, bzw. wie sie
untereinander in Beziehung stehen (S. 17, 21). Seine Beschreibung der verschie-
denen Unterarten des zagal wie auch des bullayq griinden sich ausschliefflich auf
die Aussagen aus den zagal-Poetiken, ohne die Praxis des bullayg-Dichtens niher
zu beleuchten. Vielleicht eine der gewichtigsten Schwichen seiner Studie und die
der meisten Studien, die sich mit der volkssprachlichen Literatur befassen, ist das
unkommentierte Zitieren von Gedichten, die selbst Forschende mit Arabisch als
Muttersprache ohne Erlduterungen nicht ohne Weiteres verstehen diirften (s. z.B.
S. 36-42). Eine weitere Schwiche, die sich bei den meisten Studien aus dem ara-
bischen Raum zeigt, ist die Zuriickhaltung beim Zitieren und v.a. bei der Erorte-
rung von Gedichten, die obszdnes Material enthalten. Damit wird ein grofler Teil
der zagal-Dichtung fast komplett ausgeblendet. Auch al-Quraysi tut sich in dieser
Beziehung schwer (s. z.B. S. 42-43). Schlieflich fillt auf, dass al-Quraysi weithin
bekannte zagal-Anthologien wie das ‘Ugiid al-la’al von an-Nawagi nicht bertick-
sichtigt und viele Quellen mit Biographien von zagal-Dichtern und einigen Bei-
spielen ihrer Dichtkunst ebensowenig in seine Studie einbezieht. Seine Haupt-
quelle ist das von ihm herausgegebene Bulig al-amal fi fann az-zagal von Ibn
Higgah, aus der er am hiufigsten zitiert. Auflerdem schreibt al-Quray$i in weiten
Teilen die Poetik von ad-Dagwi aus, ohne die Zitate zu kennzeichnen, geschweige
denn sie niher zu erldutern (s. z.B. S. 111-114).62

Die im Jahre 2010 veroffentlichte Arbeit Yusuf Fahraddins ist die letzte grolere
Studie, die ostliche zagals aus vormoderner Zeit zum Gegenstand hat. Sie kntipft
vielerorts an die trotz ihrer Schwichen mafigebliche Studie von al-Qurays$i an (s.

Ji Fasr al-mamlitki. Damaskus 2007-2008, insbesondere S. 101-125; Qandil, Muhammad
“Isa Ibrahim: as-Sir al-‘arabi fi I“asr al-mamlitki at-tani. Unveroffentlichte Dissertation. Uni-
versité Saint-Joseph de Beyrouth. Beirut 1989, S. 524-545; ein populdrwissenschaftlicher Ar-
tikel mit niitzlichen Informationen: al-Hammud, Nagiyyah Fayiz: al-Adab a$-Sa‘bi fi [-“asr
al-mamluki, az-zagal namudagan, in: At-Taqafah as-sabiyyah 30/2015, S. 30-47, und schlie3-
lich ein wissenschaftlich eher zweifelhaftes Werk zu Halaf al-Gubari, einem berithmten
agyptischen zagal-Dichter, auf den weiter unten niher eingegangen wird: al-Gubari, ‘Awad
Ali: Azgal as-Sayh Halaf al-Gubari: dirasabh fi fann az-zagal. Kairo 2013.

Die dortigen Passagen sind wortlich aus dem Werk Buliig al-amal fi ba‘d ahmal az-zagal von
Muhammad b. Marziq ad-Dagwi entnommen: s. Hs. Kairo Dar al-Kutub 1182 Si‘r
Taymaur, fols. 4V-6'. Mehr zu diesem Autor spiter.

62



EINLEITUNG 27

z.B. S. 54, 86, 101, 104 usw.) und soll daher etwas ausfiihrlicher besprochen wer-
den, auch weil ein Spezialist der andalusischen Strophendichtung, Federico Cor-
riente, sie mit einer elfseitigen Rezension bedacht hat. Das Werk, hervorgegangen
aus einer Magisterarbeit an der Universitit Haifa (S. 7), trigt den Titel az-Zagal fi
bilad as-Sam min al<asr al-wmawi hatti suqit al-Andalus. Dieser deutet darauf hin,
dass der Autor sich vorrangig mit dem vormodernen zagal befasst, er behandelt je-
doch auch modere zagals aus dem grofisyrischen Raum (Syrien, Libanon, Palisti-
na). Fahraddin gibt an, die erste akademische Studie verfasst zu haben, welche die
Urspriinge des syrischen zagal erforscht (awwaln dirasatin akadimiyyatin tabbatu fi
usitli zagali §-Sam, s. Titelblatt). Der Titel des Werks lisst darauf schlieRen, dass Fah-
raddin davon ausgeht, es hitte schon zu Zeiten der Umajjaden zagals gegeben. Sei-
ne Annahme beruht auf einem ungenauen Verstindnis des Terminus zagal als Ge-
dichtform (s. z.B. S. 131-140). Corriente schreibt hierzu:

At times, Prof. Fakhr al-Din’s concept of zajal feels too loose, taken to mean any kind of
Arabic stanzaic or even just dialectal poetry. Such a vague definition has led him to sug-
gest that this genre, together with dialectal songs, was developed in Syria already during
the Umayyad caliphate of al-Walid b. Yazid.®3

In seiner Aufstellung der ersten syrischen zagal-Dichter aus dem 7./13. Jahrhun-
dert finden sich einige, von denen gar keine zagals iiberliefert sind (S. 122-124).
Auflerdem zihlt Fahraddin auch die Mystiker Ibn al-‘Arabi (560-638/1165-1240)
und a$-Sustari zu den syrischen zagal-Dichtern, was man weder anhand ihrer Ge-
dichte noch anhand ihrer Herkunft nachvollziehen kann (S. 125-128).

Im Allgemeinen hat man beim Lesen des Werks oft den Eindruck, Fahraddin
handle Bereiche der zagal-Dichtung, die einer tiefergehenden Erorterung bediirf-
ten, rasch und oberflichlich ab. Er verwendet nur einen Bruchteil der verfiigbaren
Primirquellen und verzichtet fast ginzlich auf handschriftliches Material. Auch
die Sekundairliteratur, auf die er sich bezieht, deckt nur einen kleinen Teil der bis
dahin vorhandenen Publikationen ab. Etwas mehr Fokussierung auf ein klar um-
rissenes Themenfeld und die Konsultation einer grofieren Anzahl wissenschaftli-
cher Publikationen hitte seiner Studie sicherlich gut getan. Um sein Vorgehen zu
verdeutlichen, soll im Folgenden ein Abschnitt besprochen werden, der sich mit
den ,Volksdichtern“ befasst:

Fahraddin schreibt zurecht, dass es schwer ist, zagals von Dichtern aus dem ein-
fachen Volk (azgal al-“@mmah) in den Quellen ausfindig zu machen (S. 143). Wei-
terhin fithrt er aus, dass er, um an solche Gedichte heranzukommen, gezwunge-
nermaflen Quellen konsultieren musste, die das zaga/ nicht direkt betreffen. Im
weiteren Verlauf wird deutlich, dass er sich nur auf eine einzige Quelle bezieht,
nimlich auf ein Schattenspiel Ibn Daniyals (“Agib wa-garib), aus dem er eine zagal-
Strophe zitiert. Auch wenn nur wenige Quellen Gedichte enthalten, die als Beispie-
le fiir Gedichte von Menschen aus dem Volk in Frage kimen oder, wie Corriente

63 Corriente: Fakhr al-Din, S. 264.



28 EINLEITUNG

schreibt, als ,true popular® gelten konnen (Corriente: Fakbr al-Din, S. 263, Fn. 10),
so hitte Fahraddin allein im ‘Ugid al-la’al von an-Nawagi, aus dem er ansonsten
oOfter zitiert, einige Gedichte finden konnen, die seinem Anspruch mindestens ge-
nauso geniigt hitten wie die eine Strophe aus Ibn Daniyals zagal. Dazu kommt,
dass seine Behauptung, man wiirde in der genannten Strophe umgangssprachliche
Worter vorfinden, befremdet (S. 143). Tatsdchlich ldsst sich an der Strophe von Ibn
Daniyal im Vergleich zu anderen zagals wenig Dialektales erkennen — ganz im Ge-
gensatz zu einigen Wortwechseln aus dem gleichen Schattenspiel an Hand derer
sich, folgt man Li Guo, der umgangssprachliche Einfluss deutlicher nachvollziehen
lasst. Letzterer schreibt zu dem von Fahraddin herausgegriffenen zaga/ und den di-
alogischen Passagen in Ibn Daniyals Schattenspiel:

Even in the most vernacular poetic form, the zajal, colloquial elements are kept to a
minimum. This is evidenced by the two zajal-songs, by the Sudanese clown, known as
Nata, and the monkey trainer, in ,The Amazing Preacher and the Stranger.” This classi-
cism in poetry is in sharp contrast to the dialogue portion of the script in prose, which is
peppered with colloquial elements.5*

Fahraddin bersieht dariiberhinaus, dass Schattenspiele und zagal-Dichtung kom-
plementire Formen sind, bzw. dass Schattenspiele zagals des Ofteren inkorporieren
(s. mehr dazu weiter unten). Hier zeigen sich auch die Grenzen von Corrientes Re-
zension, der sich auf dem Gebiet der 6stlichen zagal-Dichtung und dem &gypti-
schen Schattentheater offenbar nicht auskennt und daher die genannten Liicken in
Fahraddins Studie nicht weiter kommentiert.

Die Stirken des Werks liegen, wie Corriente richtig urteilt, v.a. in der Beschrei-
bung der Metren vormoderner und moderner zagals.5> Doch auch hier schiefit er
manchmal tber das Ziel hinaus, wenn er beispielsweise in den Text eines vormo-
dernen zagal aus dem Bulig al-amal von Ibn Higgah mit ,Pseudokorrekturen” ein-
greift, ohne andere Versionen des Gedichts zu beriicksichtigen (z.B. auf S. 147 und
148). In vielen Fillen stellt Fahraddin, der selbst ein zagal-Dichter ist, jedoch nach-
vollziehbar dar, dass im Hinblick auf die Metrik Parallelen zwischen vormodernen
und modernen zagals bestehen. Hervorzuheben ist auch seine Beriicksichtigung
von Sufi-Zirkeln als Hort der zagal-Praxis in Syrien (S. 113-116) und der christli-
chen zagal-Tradition des Libanon, welcher andere Autoren vor ihm nur wenig Be-
achtung schenkten (S.228-242); davon ausgenommen sind Studien, die sich
hauptsichlich auf die zagalTradition Libanons nach Gibra’il b. al-Qila‘ (854-922/
1450-1516) beziehen.t¢

Neben diesen Studien, die sich zu einem betrichtlichen Teil dem zagal wid-
men, gibt es zahlreiche Literaturgeschichten in arabischer Sprache zur Volkslitera-

64 Guo: Performing Arts, S. 117.

65 Corriente: Fakbr al-Din, S. 263.

66 S. beispielsweise Wuhaybah, Munir: az-Zagal — taribubii adabubii alamubi qadiman wa-
baditan. Beirut 1952; al-‘Usayli, Sa“id: al-Fann az-zagali. Beirut 1999 und al-Huwayri,
Antwan Butrus: Tarip az-zagal al-lubnani. Kasrawan 2011.



