Al

7
> aly f&%

Michael Bongardt/Holger Burckhart
John-Stewart Gordon/Jurgen Nielsen-Sikora (Hg.)

Hans Jonas
Handbuch

Leben - Werk - Wirkung

4% J.B.METZLER




% J.B.METZLER



Hans Jonas-Handbuch

J. B. Metzler Verlag



Die Herausgeber

Prof. Dr. Michael Bongardt ist Professor fiir Anthropologie,
Kultur- und Sozialphilosophie am Philosophischen Seminar
der Universitit Siegen und einer der Hauptherausgeber der
Kritischen Gesamtausgabe der Werke von Hans Jonas.
Prof. Dr. Holger Burckhart ist seit 2009 Rektor der Universitit
Siegen. Seine Forschungsschwerpunkte liegen in der
Praktischen Philosophie. Er ist Begriinder des Hans
Jonas-Instituts der Universitit Siegen und Mitherausgeber
der Kritischen Gesamtausgabe.

Prof. Dr. John-Stewart Gordon ist seit 2015 Professor fiir
Philosophie sowie seit 2016 Leiter des Forschungsclusters
fiir Angewandte Ethik an der Vytautas Magnus Universitit,
seit 2018 Chief Researcher an der Fakultit fiir
Rechtswissenschaften an der Vytautas Magnus Universitét,
sowie von 2017-2021 Projektleiter des EU-Projektes
»Integration Study on Future Law, Ethics, and Smart
Technologies«.

Prof. Dr. Jiirgen Nielsen-Sikora ist seit 2018 auflerplan-
mafliger Professor fiir Bildungsphilosophie an der Fakultit
II der Universitét Siegen sowie Vorstandsmitglied des
Hans Jonas-Zentrums Siegen.

Die Internationale Hans Jonas-Konferenz und die Er-
stellung des daraus erwachsenen Handbuchs wurden
gefordert durch

UF

Deutsche
Forschungsgemeinschaft

) HANSJONAS
i ZENTRUM

&V SIEGEN

ISBN 978-3-476-05722-8
ISBN 978-3-476-05723-5 (eBook)
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05723-5

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese
Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

J. B. Metzler
© Springer-Verlag GmbH Deutschland,
ein Teil von Springer Nature, 2021

Das Werk einschliefilich aller seiner Teile ist urheber-
rechtlich geschiitzt. Jede Verwertung, die nicht ausdriicklich
vom Urheberrechtsgesetz zugelassen ist, bedarf der vor-
herigen Zustimmung des Verlags. Das gilt insbesondere fiir
Vervielfiltigungen, Bearbeitungen, Ubersetzungen, Mikro-
verfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in
elektronischen Systemen.

Die Wiedergabe von allgemein beschreibenden Bezeich-
nungen, Marken, Unternehmensnamen etc. in diesem Werk
bedeutet nicht, dass diese frei durch jedermann benutzt
werden diirfen. Die Berechtigung zur Benutzung unterliegt,
auch ohne gesonderten Hinweis hierzu, den Regeln des
Markenrechts. Die Rechte des jeweiligen Zeicheninhabers
sind zu beachten.

Der Verlag, die Autoren und die Herausgeber gehen davon
aus, dass die Angaben und Informationen in diesem Werk
zum Zeitpunkt der Veréffentlichung vollstindig und korrekt
sind. Weder der Verlag, noch die Autoren oder die Heraus-
geber tibernehmen, ausdriicklich oder implizit, Gewéhr fiir
den Inhalt des Werkes, etwaige Fehler oder Auflerungen.
Der Verlag bleibt im Hinblick auf geografische Zuordnungen
und Gebietsbezeichnungen in veréffentlichten Karten und
Institutionsadressen neutral.

Umschlagabbildung: Permission given from the estate
of Hans and Eleanore Jonas

J. B. Metzler ist ein Imprint der eingetragenen Gesellschaft

Springer-Verlag GmbH, DE und ist ein Teil von Springer Nature

Die Anschrift der Gesellschaft ist:
Heidelberger Platz 3, 14197 Berlin, Germany



Vorwort VI

—

O 0 N1 O\ Ul

11
12

13

14

15

16

17

Leben

Intellektuelle Biographie
Jirgen Nielsen-Sikora 3

Kontexte

Marburger Umfeld Saskia Wendel 19
Kant/Neukantianismus Robinson dos Santos,
Michael Bongardt und Jiirgen Nielsen-Sikora 24
Heidegger RalfElm 28

Bloch Rainer E. Zimmermann 35

Frankfurter Schule Eva Buddeberg 40

Antike Philosophie Emidio Spinelli 44
Judische Philosophie Avishag Zafrani 49
Phanomenologie Jens Peter Brune 54
Naturphilosophie Francesca Michelini
Naturwissenschaft Kristian Kochy 64
Technikphilosophie Jan C.Schmidt 69

59

Texte

Hauptwerke

Augustin und das paulinische Freiheitsproblem
(1930) Udo Lenzig 77

Gnosis und spétantiker Geist I: Die mythologische
Gnosis (1934) Rainer Kampling 83

Gnosis und spétantiker Geist II. Von der
Mythologie zur mystischen Philosophie (1954)
Elad Lapidot 88

Gnosis. Die Botschaft des fremden Gottes (1958)
Jonathan Cahana-Blum 96

Zwischen Nichts und Ewigkeit. Drei Aufsitze
zur Lehre vom Menschen (1963)

Nathalie Frogneux 104

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

Organismus und Freiheit (1973)

Horst Gronke 109

Philosophical Essays. From Ancient Creed

to Technological Man (1974)

Jirgen Nielsen-Sikora 117

Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik
fiir die technologische Zivilisation (1979)
Angela Michelis 119

Das Prinzip Verantwortung: Diskursethische
Weiterfithrung Dietrich Bohler 127

Das Prinzip Verantwortung: Eine anthropozen-
trische Ethik? Reinhold Schwenzer 135

Das Prinzip Verantwortung: Systemverant-
wortung Hans Lenk 139

Technik, Medizin und Ethik. Zur Praxis

des Prinzips Verantwortung (1985)

Jens Kurreck 145

Philosophische Untersuchungen und
metaphysische Vermutungen (1992)

Michael Hackl 153

Ausgewahlte Aufsitze

Die Idee der Zerstreuung und Wiedersammlung
bei den Propheten (1922) Petr Frantik 160
Das jiidische Schulwesen in Paléstina (1923)
Petr Frantik 164

Unsere Teilnahme an diesem Kriege. Ein Wort
an jiidische Méanner (1939)

Jan Schenkenberger 167

Gnosis, Existentialismus und Nihilismus (1960)
Fabio Fossa 170

Husserl und Heidegger (1963)

Ian Alexander Moore 172

Heidegger und die Theologie (1964)

Stefano Bancalari 176

Im Kampf um die Moglichkeit des Glaubens
(1977) Michael Bongardt 180

Techniken des Todesaufschubs und das Recht zu
sterben (1984) Paolo Becchi 183



\'!

34

35

36

37

38

v

39
40

41
42
43

44
45

46
47

48
49

Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jiidische
Stimme (1984)

Francisco Quesada Rodriguez 187
Wissenschaft als personliches Erlebnis

(1987) Sebastian A. Hopfl 191

Erkenntnis und Verantwortung. Gesprach

mit Ingo Hermann (1991/1980)

Bernadette Herrmann 194

Vergangenheit und Wahrheit. Ein spater
Nachtrag zu den sogenannten Gottesbeweisen
(1991) Roman Seidel 197

Philosophie. Riickschau und Vorschau am Ende
des Jahrhunderts (1993) Ralf Seidel 201

Briefwechsel

Rudolf Bultmann Andreas Grofimann 207
Hannah Arendt Frauke A. Kurbacher und

Astrid Hahnlein 210

Giinther Anders Ginger Isabelle Kokorin 217
Gershom Scholem Christiane Auras 222
Private Briefe Jirgen Nielsen-Sikora 228
Rezeptionsgeschichte

Deutschland Karl Giinter Arnold 235

Italien Paolo Becchi, Roberto Franzini Tibaldeo
und Fabio Fossa 243

Frankreich Eric Pommier 251

Frankophoner Sprachraum auflerhalb Frank-
reichs Nathalie Frogneux 259

Polen Piotr Rosol 266

USA 'Theresa Morris 273

50 Japan Hiroshi Abe 280

51 Brasilien Oswaldo Giacoia Junior 284
VI Begriffe
52 (Bio-)Medizin Rosangela Barcaro 293

53 Bild Roberto Franzini Tibaldeo 295

54 Evolution Jelson R. Oliveira 298
55 Ehrfurcht/Demut
Chris Doude van Troostwijk 301

56 Freiheit Michelle Bobsin Duarte 304
57 Gott/Religion Michael Bongardt 306
58 Heuristik der Furcht Valentin Pluder
59 Judentum Irene Kajon 312

60 Krieg/Frieden Raphael Dohn 315
317

309

61 Monismus Lawrence Vogel
62 Mythos/Entmythologisierung
Michael Bongardt 321

63 Nachhaltigkeit Thomas Rusche
64 Natur Christian Illies 327

65 Ontologie/Metaphysik Hiroshi Abe 330
66 Sein/Sollen Reinhold Schwenzer 333
67 Tod/Sterblichkeit Michael Bongardt 335
68 Utopie Roberto Franzini Tibaldeo 338
69 Wahrnehmung Gianluca Garelli 342

324

Anhang

Zeittafel 347

Autorinnen und Autoren 348
Siglen-Verzeichnis/Bibliographie 351
Personenregister 354



Das vorliegende Handbuch ist das erste seiner Art {iber
den international bekannten deutsch-jiidischen Phi-
losophen Hans Jonas (1903-1993). Obwohl Hans Jo-
nas spatestens seit seinem ethischen Hauptwerk Das
Prinzip Verantwortung (1979) auch einer breiten inter-
nationalen Offentlichkeit wohlbekannt ist, fiel sein
akademischer Einfluss — auch wenn Jonas wichtige Im-
pulse in vielen Bereichen der Philosophie insbesonde-
re mit Blick auf die Umwelt- und Technikethik gesetzt
hat - bis jetzt insgesamt eher gering aus. Umso erfreu-
licher ist es zu sehen, dass sich dies in den letzten Jah-
ren substantiell gedndert hat. Immer mehr zeitgendssi-
sche Philosophen arbeiten iiber Hans Jonas und nut-
zen seine tiefgreifenden Uberlegungen, um neue
Denkanstofle zu aktuellen philosophischen und ethi-
schen Fragen zu geben.

In diesem Zusammenhang istim Jahr 2017 das Hans
Jonas-Zentrum, das lange Zeit von Dietrich Bohler an
der Freien Universitét Berlin geleitet wurde, samt sei-
ner umfassenden Bibliothek an die Universitit Siegen
gezogen. Dort bildet es seither mit dem in Siegen an-
sassigen Hans Jonas-Institut die zentrale akademische
Anlaufstelle fiir die kritische Auseinandersetzung mit
dem Leben und Werk von Hans Jonas in Deutschland.
Das allgemeine Ziel war es, der deutschsprachigen
Hans Jonas-Forschung durch den akademischen Zu-
sammenschluss beider Institute neue Impulse zu ver-
leihen, um den internationalen Anschluss zu halten
und weiter auszubauen. Wir mochten, dass Hans Jonas
nicht nur im Ausland, wo er lebendig diskutiert wird,
sondern auch hierzulande eine neue philosophische
Beachtung findet. Wir sind davon tiberzeugt, dass seine
Ideen nach wie vor nicht nur bedeutend, sondern auch
hochaktuell sind, wie man z. B. an den gegenwirtigen
Diskussionen zum Klimawandel und iiber die Corona-
Pandemie deutlich erkennen kann.

Den Zusammenschluss der beiden Forschungsstel-
len haben wir zum Anlass genommen, um im Jahr
2018 eine grofle, internationale Konferenz zu ver-
anstalten, zu der viele Wissenschaftlerinnen und Wis-
senschaftler aus etlichen Teilen der Welt (z. B. Japan,
Brasilien, Norwegen, Italien und Frankreich) nach

Siegen kamen, um gemeinsam mit uns das Werk von
Hans Jonas kritisch zu reflektieren und ausgiebig zu
diskutieren. Die Konferenz zu Hans Jonas war ein ech-
tes Novum, da hier die verschiedensten Aspekte seines
intellektuellen und philosophischen Schaffens ldnder-
ubergreifend wissenschaftlich aufgearbeitet werden
konnten. Das vorliegende Handbuch ist ein wesentli-
ches Ergebnis dieser akademisch fruchtbaren Aus-
einandersetzung, zu dem {iber 50 Jonas-Forscher aus
Europa, Asien und Amerika beigetragen haben.

Das Handbuch umfasst insgesamt sieben Teile.
Wihrend der erste Teil ausfiihrlich in das intellektuel-
le Leben von Hans Jonas einfiihrt, geht der zweite Teil
auf unterschiedliche akademische und philosophie-
historische Kontexte wie etwa sein Verhaltnis zu Mar-
tin Heidegger, das Marburger Umfeld, die Jiidische
Philosophie oder die Technikphilosophie von Hans
Jonas ein.

Die Kapitel im dritten Teil stellen zum einen kri-
tisch die Hauptwerke von Jonas vor und diskutieren
zum anderen ausgewdhlte wichtige Aufsitze. Unter
den Schriften von Jonas darf Das Prinzip Verantwor-
tung zweifellos als sein meistbeachtetes Buch gelten.
Um seiner besonderen Bedeutung gerecht zu werden,
wird es zunéchst in einem Kapitel ausfiihrlich dar-
gestellt (s. Kap. 19). Diesem folgen noch drei weitere
Kapitel, die sich mit Jonas’ Forderung nach einer Zu-
kunftsethik kritisch und weiterfithrend auseinander-
setzen (s. Kap. 20-22). Der vierte Teil befasst sich mit
den wichtigsten Briefpartnerschaften, darunter die
mit Rudolf Bultmann und Hannah Arendt, wihrend
der fiinfte Teil die Rezeption von Jonas in unterschied-
lichen Léndern in den Blick nimmt. Die Kapitel im
sechsten Teil gehen auf Begriffe wie Gnosis, Heuristik
der Furcht, Ontologie oder Utopie ein und diskutieren
diese vor dem Hintergrund des gesamten Jonas'schen
Euvres. Den Abschluss bildet der Anhang, der eine
Zeittafel, das Verzeichnis der Autorinnen und Auto-
ren, das Siglen-Verzeichnis mit den entsprechenden
Publikationen sowie ein Namenregister bereithalt.

Grundsatzlich bleibt zu konstatieren, dass einzelne
thematische Uberschneidungen bewusst gewollt sind



Vil

und das Mosaik von Jonas’ Thesen und Denkwegen
deutlich widerspiegeln. Jonas beleuchtet die unter-
schiedlichen Sachverhalte aus verschiedenen Perspek-
tiven kritisch und bringt diese in einem tiberaus frucht-
baren philosophischen Diskurs zusammen. Querver-
weise wurden insgesamt sparsam eingesetzt und nur
dort angefiihrt, wo Stellen unmittelbar mit Parallelstel-
len in Kontakt treten.

Die Internationalitit der Autorinnen und Autoren
eroffnet dariiber hinaus unterschiedliche Perspekti-
ven auf den Denker Hans Jonas. Deutlich erkennbar
sind die heterogenen Schreibstile und dahinterstehen-
den Wissenschaftskulturen. Fiir die Redaktion des
Handbuchs war diese Vielfalt eine nicht unerhebliche
Herausforderung. Dabei stellte sich heraus, dass eine
vollkommene formale Vereinheitlichung aller Beitra-
ge weder moglich noch wiitnschenswert gewesen wire.
Sie hatte die anregende Pluralitdt der Perspektiven in
Uniformitét erstarren lassen. Eine weitere Diversitat
sei ausdriicklich hervorgehoben: Das Handbuch ent-
halt Beitrage von Forscherinnen und Forschern, die
sich seit Jahrzehnten intensiv mit Jonas auseinander-
setzen, manche von ihnen kannten ihn persénlich. Zu
Wort kommen aber auch junge Wissenschaftlerinnen
und Wissenschaftler, fiir die Jonas nicht mehr Zeitge-
nosse, sondern Teil der Philosophiegeschichte ist.
Auch deren Blick er6ffnet neue Perspektiven.

Bewusst haben wir die Entscheidung getroffen, ein
deutschsprachiges Handbuch zu publizieren. So wur-
den alle fremdsprachigen Beitrdge ins Deutsche iiber-
setzt. Aus dem Werk von Jonas wird nach den mafigeb-
lichen deutschen Fassungen, v.a. aus der noch nicht
abgeschlossenen Kritischen Gesamtausgabe (KGA) zi-
tiert. Texte von Jonas, die nicht in einer deutschspra-
chigen Fassung vorliegen, werden in der Regel nach
der mafigeblichen englischen Publikation zitiert. Zita-
te aus der reichen Sekundarliteratur zu Jonas wurden
ins Deutsche iibersetzt, wenn nicht wichtige Griinde
dagegensprachen. Wir hoffen, der deutschprachigen
Publikation des Handbuchs eine englischsprachige
Version folgen lassen zu kénnen.

Auf die Werke von Hans Jonas wird grundsétzlich
durch Kiirzel verwiesen, die das Siglen-Verzeichnis
am Ende des Handbuchs im Einzelnen auflost. Die Li-
teraturverzeichnisse am Ende jedes Kapitels benen-
nen nicht nur die im Text erwéhnte Sekundarliteratur,
sondern hdufig auch Publikationen, die zur Vertie-
fung des jeweiligen Themas hilfreich sind. Verweise
auf sogenannte klassische Autoren (wie Platon, Aris-
toteles, Kant) erfolgen im Text mit den gebrauchlichen
Werkkiirzeln und Paginierungen, ohne gesonderte

Nennung im Literaturverzeichnis. Die Archivalien
des Nachlasses von Hans Jonas in der Universitit Kon-
stanz fithren die Sigle »HJ« mit entsprechender Num-
merierung mit sich. Wir nutzen die erweiterte Sigle
»HJN« (Hans Jonas Nachlass) mit der vom Archiv ver-
gebenen Ziffernfolge.

Verzichtet haben wir auf ein chronologisches Ver-
zeichnis der Werke von Jonas. Viele seiner Texte hat
Jonas in immer wieder neuen Zusammenstellungen
mehrfach verdffentlicht, auch in seine Hauptwerke in-
tegriert. Davon gibt das Siglen-Verzeichnis, das die
notigen bibliographischen Angaben enthilt, ein be-
redtes Zeugnis. Fiir die oft langen und verzweigten
Wege, die Texte im Lebenswerk von Jonas zuriickleg-
ten, sei auf die »editorischen Hinweise« in den Banden
der KGA verwiesen.

Zudem mochten wir darauf verweisen, dass das Na-
menregister nicht samtliche im Handbuch genannten
Namen enthalt. Wir haben beispielsweise auf die Nen-
nung der Handbuch-Autoren komplett verzichtet.
Mehr oder minder wurden nur als >klassisch« zu nen-
nende Autoren aufgenommen, die immer wieder im
Text auftauchen. Auf die Nennung von Hans Jonas
selbst haben wir verstdndlicherweise verzichtet. Ziel
war es, das Register nicht ausufern zu lassen und nur die
fiir Jonas’ Denken entscheidenden Autoren aufzulisten.

Last, not least: Unser besonderer Dank gilt nicht
nur den einzelnen Autorinnen und Autoren, ohne die
dieses Handbuch nicht moglich gewesen wire, son-
dern insbesondere auch Michelle Buller und Jens Ole
Beckers, die uns bei der Recherche, der Suche nach Zi-
tatstellen und den Formalien unermessliche Hilfe ge-
leistet haben. Nadine Heuckmann hat ebenfalls ganz
wesentlich zum Gelingen der Konferenz und des
Handbuchs beigetragen; Lars Henk, Jonas Jebens und
Nicola Jungsberger haben Teile der fremdsprachigen
Artikel ins Deutsche {ibertragen. Dr. Ingeborg Szo1l6si
danken wir fiir ihre bewéhrte und akribische Schluss-
korrektur.

Wir bedanken uns ebenfalls ganz herzlich fiir die
grofiziigige finanzielle Unterstiitzung bei der Deut-
schen Forschungsgemeinschaft (DFG). Beim Verlag
J. B. Metzler bedanken wir uns fiir die Herausgabe des
Handbuchs sowie insbesondere bei Franziska Remei-
ka (J.B. Metzler) fiir die hervorragende Betreuung.
Ohne das grofe Engagement aller Beteiligten wire das
Handbuch nicht das, was es ist. Wir hoffen, mit die-
sem Handbuch eine echte Liicke in der Hans Jonas-
Forschung schliefSen zu kénnen.

Die Herausgeber, Siegen und Kaunas im August 2020



| Leben




1 Intellektuelle Biographie

Die Familiengeschichte des Philosophen Hans Jonas
lasst sich bis weit in das 19. Jahrhundert zurtickverfol-
gen (vgl. Nielsen-Sikora 2017), als in einer Zeit des ge-
sellschaftlichen und politischen Umbruchs der junge
Jude Benjamin Jonas (1791-1884) in Borken, einer
kleinen Garnisonsstadt der westfilischen Bucht, einen
Textilbetrieb griindet. Die Bedingungen vor Ort er-
weisen sich als duflerst giinstig, zumal die damals klei-
ne, orthodox ausgerichtete jiidische Gemeinschaft,
bestehend aus rund 75 Personen, am Borkener Non-
nenplatz nicht nur eine Synagoge, sondern auch eine
judische Schule errichtet.

Durch das »Edikt betreffend die biirgerlichen Ver-
haltnisse der Juden in dem Preuf8ischen Staate« wer-
den die in Preuflen lebenden Juden bereits im Mirz
1812 Staatsbiirger - sofern sie sich bereit erkldren, ei-
nen eigenen Familiennamen zu fithren (Benjamin Jo-
nas macht den Namen des Vaters zu seinem Nach-
namen). Ferner sollen sie ihre Handelsbiicher und
Vertrige in deutscher Sprache abfassen. Das Edikt be-
wirkt nicht weniger als den steten Zuzug von Juden ins
Miinsterland nach 1815. Waren sie bis dato blof3 ge-
duldet, so etablieren sie sich - wie Benjamin Jonas - in
Preuflen insbesondere als Selbststandige. Erst im Zuge
der industriellen Umstrukturierungen im 19.Jahr-
hundert und der zunehmend antisemitischen Stim-
mung auf dem Land wird das inzwischen von Benja-
mins Sohn Herz Jonas (1828-1907) gefithrte Geschaft
am 17.3.1896 an den Niederrhein verlegt. In dem gut
100 Kilometer entfernten Miinchen-Gladbach (so die
damals offizielle Schreibweise) wird der Betrieb zu ei-
ner mechanischen Leinenweberei umgebaut.

Die Webereifirma in Borken hat stets nach dem sog.
Verlagssystem gearbeitet: Sie vergab ihre Auftrige wie
auch die Lieferung des Garns an Heimweber in den
umliegenden kleineren Ortschaften. Diese lieferten
fertige Stiickware zum Vertrieb wieder an das Unter-
nehmen. Durch die Mechanisierung und die Ver-
legung des Standortes hat sich dies geandert. Fortan ist
die Ware direkt in der Firma erzeugt worden. Dazu
war ein »Industriegebiet mit Lohnarbeiterbevolke-
rung« (Brief vom 2.11.1983 [HJN, 11-2-2]), wie es
Gladbach besaf$, vonnoten. Ein weiterer Grund fiir die
Verlagerung diirfte das wachsende, die Stadt gleich-

wohl einschniirende Eisenbahnnetz rund um Glad-
bach gewesen sein. Es ermdglichte schnelle Transport-
wege fiir den Vertrieb der Ware. So baute die Rhei-
nische Eisenbahngesellschaft eine Strecke zwischen
Krefeld und Rheydt in Konkurrenz zu der bereits be-
stehenden Bergisch-Markischen Eisenbahngesell-
schaft. Dariiber hinaus entstand 1879 die fiir die Tex-
tilindustrie bedeutende >Baumwollbahn« von Glad-
bach iiber Roermond bis zum Seehafen von Antwer-
pen. 1899 folgte zudem der Streckenausbau nach Kéln
tiber Grevenbroich. Mit Eroffnung der Textilschule
1901 festigte Gladbach schliefilich seinen Ruf als das
>Rheinische Manchester.

Bereits im September 1883 wurde die Synagoge in
der Karlstrafle, einem gut situierten Viertel der Stadt,
feierlich erdffnet (vgl. Lohr 2003). Dies war ein deutli-
ches Zeichen fiir das gewachsene soziale Ansehen
der iiberwiegend gemifigt konservativen Juden in
Gladbach. Gladbach wuchs in der zweiten Hilfte des
19. Jahrhunderts um etwa das Vierfache und hat im
Jahr 1900 etwas mehr als 58.000 Einwohner. Unter ih-
nen leben auch gut 700 Juden - etwa sieben Mal so
viel wie in der alten westfilischen Heimat von Benja-
min Jonas (vgl. Erckens 1988-90, Bd. 1, 246 ff.) - zu-
meist in den fiir die damalige Zeit typischen Dreifens-
terhdusern.

Der Ort wird 1888 kreisfreie Stadt und erhilt nun
auch offiziell den Namen Miinchen-Gladbach. Das
neue, in der Hofstrale nahe der Bahnstrecke gelegene
Geschiftder Familie Jonas hat damals ca. 60 Mitarbeiter
(ebd., 248; Brief von Erckens an Jonas vom 15.5.1983
[StAMg, Bd. 1, 15-42-342]; Brief vom 2.11.1983 [HJN,
11-2-2]), die Halbleinen, Handtiicher und Ahnliches
produzieren. Am 25.10.1902 scheidet auch Herz Jonas
altersbedingt aus dem Betrieb aus. Zwei seiner ins-
gesamt elfKinder, seine Sohne Gustav und Alfred Abra-
ham, fithren von nun an die mechanische Weberei. Bis
zum Ersten Weltkrieg ist die Firma in gemieteten Fa-
brikraumen untergebracht. Erstnach dem Kriegerrich-
tet die Familie einen eigenen Fabrikbau (HJN, 11-2-2).

Die Familie Jonas gehort zum biirgerlich-liberalen
Milieu Miinchen-Gladbachs. Gustav Jonas wird im
20. Jahrhundert durch den Erfolg der mechanischen
Leinenweberei zu einer gesellschaftlichen Grofle in
Miinchen-Gladbach sowie zu einer wichtigen Figur
des jiidischen Lebens dort.

J. B. Metzler © Springer-Verlag GmbH Deutschland, ein Teil von Springer Nature, 2021
Michael Bongardt u. a. (Hg.), Hans Jonas-Handbuch, https://doi.org/10.1007/<https://doi.org/10.1007/978-3-476-05723-5_1



Am 4.12.1900 heiratet Gustav Jonas in Krefeld die
elf Jahre jingere Rosa Horowitz (1875-1942), Tochter
von Jakob Horowitz, einem damals weithin bekannten
Rabbiner, der 1837 in Krakau geboren wird und 1907
in Diisseldorf verstirbt. Mit Gustav Jonas hat Rosa drei
Kinder: Ludwig (1901-1916), Hans (1903-1993) und
Georg Adalbert (1906-1994).

Hans Jonas erblickt am 10.5.1903 als zweites Kind
in Miinchen-Gladbach zwischen Weizenfeldern und
Fabrikschloten das Licht der Welt. Vor allem zu seiner
Mutter entwickelt er ein ganz besonderes Verhéltnis.
In seinen Erinnerungen spricht er ihr »iiberstromende
Menschlichkeit« (EG, 31) zu und charakterisiert sie
mit den Worten: »Meine liebevolle Mutter litt am Le-
ben, und zwar nicht an den Weltritseln, sondern da-
ran, dafd es so viel Leid auf der Welt gab, so viel Armut
und Ungliick. Sie nahm daran ungeheuren Anteil und
versuchte zu lindern, wo sie konnte« (EG, 40).

Jonas selbst wird sich zeitlebens eher als einen Ho-
rowitz denn als einen Jonas betrachten (EG, 43). Er ge-
hort wie auch Leo Baeck, Martin Buber und Franz Ro-
senzweig zu einer Generation der »postassimilatori-
schen« Juden (Wiese 2003, 22). Das Judentum ist fiir
ihn nicht unbedingt eine religiose Praxis. Vielmehr
tiberwiegt sein Wunsch nach Bewahrung des Juden-
tums und seiner Kultur allgemein. Wie Jonas spater
einmal mit Hannah Arendt sagen wird, konne er sich
eine Welt ohne Juden nicht vorstellen: »Es gibt ein Ge-
heimnis, das uns alle iiber die zeitgebundenen, priva-
ten, personlichen Stellungnahmen hinaus, die wir
geistig und bewuf3t vollziehen, bindet« (EG, 341).

1.1 Jugend in Mdnchengladbach

Im September 1910 zieht die Familie Jonas in eine
»neu errichtete Elf-Zimmer-Villa« (Hintzen 2012,
35; HJN, 17-1-3) in der Mozartstrafle 9 gegeniiber der
am 29.11.1903 erdffneten und im Jugendstil fiir Kon-
zert und Theater erbauten Kaiser-Friedrich-Halle, be-
nannt nach Friedrich IIL., dem 99-Tage-Kaiser (1888)
der Hohenzollern. Von hier aus lauft Hans Jonas die
rund 1000 Meter zum Stiftisch-Humanistischen
Gymnasium neun Jahre lang »keuchend und oft ge-
nug zu spat den Klassenraum erreichend« (StAMg,
3490).

Miinchen-Gladbach ist zu dieser Zeit bereits eine
wirtschaftlich aufstrebende Mittelstadt. Doch die nie-
derrheinische Idylle wéahrt nur kurz. Denn der Aus-
bruch des Ersten Weltkrieges dndert vieles. Jonas wird
den Krieg als pragendstes Ereignis seiner Miinchen-

Gladbacher Jugendzeit beschreiben (vgl. EG, 25). Er
berichtet:

»Mein Bewul3tsein der Weltereignisse setzte notwen-
digerweise am 1.August 1914 ein, als sich plotzlich
das eigene Land im Krieg befand. Mit der dem Kinde ei-
genen Dummbheit hatte ich das Gefiihl, daR nun end-
lich etwas geschah. Bis dahin war ich unter bevorzug-
ten Bedingungen aufgewachsen, in einem Land, das
seit Jahrzehnten nur Frieden gekannt hatte, das wirt-
schaftlich bliihte, als Kind eines Hauses, das gut ge-
stellt war, wo der Vater ein geachteter Fabrikant und
anerkanntes Mitglied der jidischen Gemeinde war, wo
man in den groBen Ferien immer mit riesigen Koffern
an die Nordsee fuhr und glaubte, das werde immer so
weitergehen« (EG, 26 f.).

Doch es geht entgegen aller Erwartungen nicht immer
so weiter: Bereits am Sonntag, dem 28.6.1914, als die
Schiisse auf den dsterreichisch-ungarischen Thronfol-
ger, Erzherzog Franz Ferdinand, im gut 1200 Kilo-
meter entfernten Sarajevo fallen, dndert sich die Lage
in ganz Europa dramatisch. Die zwei mal acht Gramm
Blei, die beiden Schiisse des bosnisch-serbischen At-
tentiters Gavrilo Princip aus der Browning FN 1910,
lauten das 20. Jahrhundert, das »Zeitalter der Extre-
me« (Hobsbawm), ein.

Wie in vielen deutschen Stadten, so iiberwiegt
auch in Miinchen-Gladbach zunéchst das Gefiihl der
»Befreiung aus einer unendlichen Langeweile« (Bo-
land 2014, 41). Im Hause Jonas teilt man mit vielen
anderen Deutschen die anfingliche Kriegsbegeiste-
rung (vgl. EG, 31). Bereits am 28.7. versammeln sich
Schiiler der Gladbacher Gymnasien auf dem Kaiser-
platz, singen »patriotische Lieder, stimmen ein Hoch
auf den Kaiser an« (Lohr 2003, a. a. O., 150) und zie-
hen geschlossen durch die Straflen. Doch ihre Begeis-
terung halt nicht lange vor. Denn es folgen mehr als
1500 Kampftage. Jede Minute zwischen 1914 und
1918 sterben in Europa vier Menschen an den Folgen
der Kriegshandlungen.

Jonas ist bei Ausbruch des Weltkriegs elf Jahre alt.
Auch wenn er in diesem Alter noch nicht die Folgen
des Krieges abschitzen kann, so besitzt er doch ein
Gespiir fir die Bedeutung dessen, was in Europa vor
sich geht: »Es brach also der Weltkrieg aus, und natiir-
lich stimmte ein elfjdhriger Junge in den allgemeinen
Jubel ein, und es wurden die grofien Siege gefeiert. [...]
Die ersten Zweifel stellten sich [..] wihrend der
Schlacht bei Verdun heraus, diesem schrecklichen ge-
genseitigen Morden« (EUV; 35). Die Schlacht um Ver-



dun beginnt Anfang 1916 und dauert das ganze Jahr
tiber. Der deutsche Angriff auf die franzdsische Stadt
fordert viele Tote, ohne dass sich der Frontverlauf in
all den Monaten des Kampfes bedeutend verandert.
Im Niemandsland zwischen den Fronten bricht durch
den massiven Einsatz von Granaten, Geschiitzen und
Minen die Hélle auf Erden herein.

Im ersten Kriegsjahr aber ist die Wahrnehmung der
Kriegshandlungen bei der Familie Jonas anders ge-
lagert. Auch die Sorgen kreisen weiterhin eher um ganz
private Dinge. So stellt die Familie bereits 1912 auf Vor-
schlag des Gymnasialdirektors Prof. Wilhelm Schurz
einen Privatlehrer fiir Jonas’ élteren Bruder Ludwig
ein, der an einer seltenen Knochenkrankheit leidet und
nicht mehr am Schulunterricht teilnehmen kann. Es
handelt sich bei diesem Privatlehrer um Rudi Vitus, der
spater, nicht zuletzt dank des finanziellen Engagements
der Familie Jonas, katholischer Priester wird und der
Mutter Rosa so nahesteht, als wére er ihr eigenes Kind
(vgl. Brief vom 22.12.1953 [H]N, 12-1-143]).

Ludwig Jonas, geboren 1901, stirbt jedoch bereits
1916 nach einem Sturz infolge seiner versteiften Kno-
chen. Die Mutter Rosa versinkt in eine langer wahren-
de Depression. Hans’ jiingerer Bruder Georg Adalbert,
der von Geburt an korperlich beeintrachtigt ist, leidet
stark unter den melancholischen Phasen seiner Mut-
ter. Hans Jonas selbst findet einen Weg, mit der Trauer
umzugehen. Vielleicht hilft ihm dabei nicht zuletzt der
Malunterricht, der im Todesjahr des Bruders bei Karl
Cohnen beginnt. Er entdeckt damals seine Liebe zur
bildenden Kunst, offenbart zeichnerisches Talent und
macht bei Cohnen auch die Bekanntschaft mit dem
Monchengladbacher Kesselschmied und autodidakti-
schen Arbeiterdichter Heinrich Lersch (vgl. EG, 50;
Brief von Hans Jonas an Heinrich Lerschs Sohn Edgar
vom 27.10.1987 [StAMg, 14/3490]). Der junge Hans
Jonas scheint sich blendend mit dem rund 14 Jahre al-
teren Dichter (1889-1936) zu verstehen.

Lersch, einst ein weit iiber Gladbach und Deutsch-
land hinaus bekannter Dichter, ist schon nach dem
Zweiten Weltkrieg fast vollig in Vergessenheit geraten.
Jonas liest ihn als Jugendlicher wahrend des Ersten
Weltkriegs und in der Weimarer Republik. Neben
Lersch sind v. a. Kant, Schiller, Zweig, Werfel, Heine
und Goll zu nennen, die ihn begeistern. Auch die Lek-
tiire von Martin Bubers Drei Reden iiber das Judentum
(Buber 1916) und die Reden der Propheten, vermittelt
durch die religionsgeschichtliche Schule, eine Bewe-
gung innerhalb der evangelischen Theologie (Well-
hausen, Gunkel, Gressmann), beeinflussen Jonas
nachhaltig (vgl. EG, 65). Hierzu berichtet er: »Was aus

den Propheten sprach, war fiir mich das Wort Gottes,
aber als Menschenwort« (EG, 66).

Jonas wird es spiter als eine lebenspridgende Er-
kenntnis charakterisieren, dass das Wort Gottes sich
nur durch den Menschen offenbaren kann. Thn per-
sonlich erfiillt es mit Stolz, der Tradition der Prophe-
ten anzugehéren und ihr verpflichtet zu sein (vgl. EG,
68). Jonas erinnert hier insbesondere an das Bild, das
die Propheten vom Zustand eines Volkes im Galuth
malen und rekurriert sogleich auf die Idee der Wieder-
sammlung (Zionismus) eines Rests (Schear Jaschub).

1.2 Jidisches Selbstverstandnis

In den Jahren nach dem Ende des Krieges wird Jonas
sodann Zionist in seinem inzwischen zur belgischen
Besatzungszone gehorenden Geburtsort. Thn befliigelt
v. a. die Lektiire von Martin Bubers bereits erwdhnten
Reden iiber das Judentum. Buber griindet Ende des
19.Jahrhunderts eine zionistische Ortsgruppe und
nimmt als Delegierter an den zionistischen Kongres-
sen teil. Er gilt seinerzeit als Vertreter eines auf Achad
Ha’am zuriickgehenden Kulturzionismus, dessen Ziel
eine erneuerte hebrdische Kultur als Zentrum der jii-
dischen Gesellschaft ist. Rettung des Judentums statt
Rettung der Juden, wie bei Theodor Herzl, wird zum
Losungswort des Kulturzionismus.

Zwecks der geistigen Erneuerung des Judentums
begriindet Buber im Jahr 1902 dariiber hinaus den Jii-
dischen Verlag. Nach seiner Dissertation im Juli 1904
zieht er sich zundchst mehr und mehr aus der zionis-
tischen Parteiarbeit zuriick. In der Zeit vor Ausbruch
des Ersten Weltkriegs wichst sein Interesse am Zio-
nismus jedoch wieder. Auch seine drei Reden, gehal-
ten zwischen 1909 und 1911, bringen dies ein wenig
verbliimt zum Ausdruck. Buber fragt, was es heif3t, Ju-
de zu sein, reflektiert die Vergangenheit und die Zu-
kunft des Judentums und pladiert schlielich fiir eine
Erneuerung des Judentums.

Jonas selbst ist in einem zionistischen Zirkel in sei-
ner Geburtsstadt aktiv — gegen den Willen des Vaters,
der als Ortsgruppen-Vorsitzender des Centralvereins
deutscher Staatsbiirger jiidischen Glaubens, als auch
spiter als Vorstandsmitglied der Synagogen-Gemein-
de Miinchen-Gladbach (vgl. Brief vom 21.1.1930
[StAMg, 15-43-114 II]; EG, 70) v.a. Sorge vor anti-
semitischer Hetze hat. Zionistische Aktivititen und
die Idee des Centralvereins, Judentum und Deutsch-
tum miteinander zu vereinbaren, widersprachen sich
in den Augen von Gustav Jonas, der als entschluss-



freudig und zielstrebig gilt, mitunter ein wenig her-
risch ist, doch seinem Sohn grundsitzlich keine Steine
in den Weg legen will (vgl. Brief Gerald an Hans vom
6.12.1935 [HJN, 20-1-69]).

Die zionistische Bewegung schopft am Ende des
Ersten Weltkrieges neue Hoffnung. Grund ist die Bal-
four-Deklaration vom 2.11.1917. Grof3britannien in
der Person des damaligen Auflenministers Arthur
James Earl of Balfour erklart sich in dieser Deklaration
gegeniiber dem Prasidenten der English Zionist Fede-
ration, Lord Lionel Walter Rothschild, einverstanden
damit, in Paléstina eine nationale Heimstitte des jii-
dischen Volkes aufzubauen. Die Rechte der nicht-jii-
dischen Bevolkerung sollen allerdings unangetastet
bleiben. In zionistischen Kreisen sieht man die Dekla-
ration als Zugestdndnis der zionistischen Ziele an, zu-
mal die Deklaration in das Volkerbundmandat fiir Pa-
lastina aufgenommen wird. In diesem Kontext gilt es
dennoch zu bedenken, dass sich innerhalb des Juden-
tums die Geister beziiglich des zionistischen Bestre-
bens schieden. So sprach sich etwa der Reichsbund jii-
discher Frontsoldaten fiir einen Verbleib in Deutsch-
land aus, »wihrend andere ihre Aufgabe darin sahen,
eine moglichst rasche Auswanderung ihrer Glaubens-
genossen zu erreichen«. Die zionistischen Organisatio-
nen wurden zunéchst auch von Nationalsozialisten un-
terstiitzt, »weil der Wille zur Auswanderung ihren —
damaligen - eigenen Zielen sehr entgegenkam« (Wet-
zel 1990, 273). Insofern war der Zionismus tatsachlich
ernst zu nehmen, konnte man sich zumindest eine Zeit
lang sowohl des nationalsozialistischen als auch des
britischen Supports gewiss sein. Auch wenn es im Lau-
fe der Jahre immer wieder enttduschte jiidische Stim-
men iiber Englands tatsachliche Israel-Politik gegeben
hat, so muss doch zugestanden werden, dass die Griin-
dung Israels im Mai 1948 auf britischem Mandats-
gebiet ohne die Balfour-Deklaration nicht denkbar ge-
wesen wire: » Wir alle waren, so restimiert Hans Jonas,
»daher natiirlich pro-englisch, weil England uns die
Tore Palastinas geofnet hatte« (EG, 91).

Im Zusammenhang mit seinem zionistischen En-
gagement spricht er in seinen Erinnerungen auch die
Bedeutung des Ostjudentums fiir die zionistische Be-
wegung in West- und Mitteleuropa an, betont aber zu-
gleich, iiber die Sorgen der arabischen Bevélkerung
hitte sich in seinem zionistischen Kreis niemand ernst-
haft Gedanken gemacht (vgl. EG, 76). Das stimmt frei-
lich nicht ganz. Kein Geringerer als Theodor Herzl
selbst ist zeitlebens dafiir eingetreten, dass »im zukiinf-
tigen jiidischen Gemeinwesen die arabische Bevolke-
rung Paléstinas vollkommen gleichberechtigt und am

politischen Leben des Landes teilnehmen sollte« (Avi-
neri 2016, 11). Auch gibt es damals durchaus weitere
zionistische Personlichkeiten, die das Problem des In-
teressenkonflikts zwischen Juden und Arabern voraus-
sehen. So etwa Georg Landauer, wie Hans Jonas eben-
falls Mitglied im zionistischen Wanderbund Blau-Weif3
(vgl. Dopp 1997). Beide kommen in den 1920er Jahren
in Koln zusammen. Die Stadt war v. a. in den Jahren vor
dem Ersten Weltkrieg eine Hochburg des Zionismus,
da nicht nur der aus Litauen stammende Kaufmann
David Wolffsohn (vgl. Meybohm 2013), Mitarbeiter
und Nachfolger Herzls in der Zionistischen Organisati-
on, sondern auch der Rechtsanwalt Max Bodenheimer
in K6ln wirkten. 1893 griindeten beide den Kélner Ver-
ein zur Forderung von Ackerbau und Handwerk in Pa-
listina. Auf Bodenheimers Initiative entstand zudem
Ende des 19. Jahrhunderts in der Rheinmetropole die
Zionistische Vereinigung fiir Deutschland.

Der von Hans Jonas unterstiitzte zionistische Ju-
gendbund Blau-Weif3, 1912/13 gegriindet, grift die
bekannte MeifSnerformel auf, um seine Mitglieder zu
judischer Gesinnung anzuhalten. Die Meifinerformel
war so etwas wie der kleinste gemeinsame Nenner der
Freideutschen Jugend, die nach eigener Bestimmung,
vor eigener Verantwortung und in innerer Wahrhaf-
tigkeit ihr Leben gestalten wollte (vgl. Beckmann/
Nielsen-Sikora 2015, 281-302).

Im Leitfaden von 1913 heift es, eine Umwalzung des
judischen Gemiitslebens sei das Ziel von Blau-Weif3
(Reinharz 1981, 115; Eloni 1987, 448 ff.). Stark ange-
lehnt an den Wandervogel erhob der Blau-Weif3 den
Anspruch, die jiidische Wanderbewegung schlechthin
zu sein. Noch entscheidender aber war, dass Landauer
auch einer der Griinder der deutschen Sektion der Or-
ganisation HaPoel HaZair (>Der junge Arbeiter<) war.
Um 1906 entstanden, will diese jiidisch-sozialistische
Arbeiterpartei ganz im Geiste des Programms der Zio-
nistischen Organisation die Juden in der Hauptsache
als Bauern in Paldstina ansiedeln. Die Landarbeit soll
die Juden geistig und moralisch erneuern. Der HaPoel
HaZair bemiiht sich schon friih (wie auch Martin Bu-
ber) um eine Verstdndigung mit der arabischen Bevol-
kerung Paldstinas und bt starken Einfluss auf die ji-
dischen Zionisten in Deutschland aus.

1.3 Student und Soldat

Neben seinen jugendpolitischen Interessen beschif-
tigt sich Hans Jonas damals mit allgemein-theologi-
schen, philosophischen und kunstgeschichtlichen



Fragen, wihrend sein Vater wie viele andere Unter-
nehmer in der Weimarer Republik mit ldnger wahren-
den Streikphasen der Belegschaft zu kimpfen hat.

Zum Studium geht Hans Jonas sodann 1921 nach
Freiburg, wo er die Seminare von Edmund Husserl
(1859-1938) und Martin Heidegger (1889-1976) be-
sucht (s.Kap.4). Zeitgleich wird er Mitglied in der
Freiburger zionistischen Studentenverbindung IV-
RIA. Trotz der jiidischen Netzwerke, denen er ange-
hort, wird er das Gefiihl des Auflenseitertums nicht
los: »Ich gehore einer Minderheit an, und man darf
sich nichts gefallen lassen, wir gehoren nicht ganz da-
zu. Dieser starke Abwehrstolz ist mir mein ganzes Le-
ben geblieben« (EG, 59).

Seine Liebe zu den Klassikern der Literatur und
Philosophie macht es ihm nicht allzu schwer, in sein
Studium hineinzufinden. Gleich im ersten Semester
setzt er sich nicht nur rekonstruktiv, sondern auflerst
kritisch mit Kants Philosophie auseinander (s.
Kap. 3). Im ersten Wintersemester geht er nach Berlin
an die Hochschule fiir die Wissenschaft des Juden-
tums, einem liberalen Rabbinerseminar, sowie an die
Friedrich-Wilhelms-Universitit, wo er bis zum Win-
tersemester 1922/23 bleibt. In Berlin triftt er auch
wieder auf Giinther Anders, mit dem er seine in Frei-
burg begonnene Freundschaft intensiviert. Kurze Zeit
spater lernt er auch Hannah Arendt (s. Kap. 40) ken-
nen, mit der ihn eine lebenslange Freundschaft ver-
binden wird.

Im Wintersemester 1924/25 folgt Jonas sodann
seinem Lehrer Martin Heidegger nach Marburg (s.
Kap. 2). In Heidegger sieht er einen begnadeten Pa-
dagogen und grofien Denker, der eine vollig neue
Philosophie formuliert hat. Andererseits neige Hei-
degger, so Jonas spiiter, zu orakelhaften Auflerungen:
»Heidegger war ein Hinterwaldler. Er fiihlte sich ei-
gentlich nur wohl in seiner Hiitte im Schwarzwald,
unter den Biaumen, unter den Bauern dort, in den
Bergen« (EUV, 54).

Heidegger nimmt die ordentliche Professur (auf ei-
nem auflerordentlichen Lehrstuhl) in Marburg wahr
und freundet sich rasch mit dem evangelischen Theo-
logen Rudolf Bultmann (s. Kap. 39) an, der auch fiir
Hans Jonas eine iiberaus wichtige Rolle spielen wird.
Denn in Bultmanns Seminaren lernt Jonas Geschichte
und Grundgedanken der christlichen Theologie ken-
nen. Er und Hannah Arendt sind die einzigen Juden in
Bultmanns Seminar. Diese Konstellation schweif3t die
beiden eng zusammen. Gemeinsam unternehmen sie
viel in der hessischen Kleinstadt mit ihren insgesamt
rund 500 Juden. Sie lernen ebenfalls den bereits pro-

movierten Karl Loéwith, Hans-Georg Gadamer, Leo
Strauss und Walter Brocker kennen. Mit Brocker spielt
Jonas regelmiflig Schach, ehe sie das Konigsspiel zu-
gunsten ihrer philosophisch-theologischen Studien
aufgeben (vgl. EG, 110).

Wie fiir viele junge Studenten sind auch fiir Jonas
diese ersten Studienjahre prigend. Nicht zuletzt sein
Lehrer Heidegger wird ihm zum intellektuellen Vor-
bild, wenngleich er sich zunehmend von dessen politi-
scher Haltung abgestoflen fiihlt. Am Mittwoch, dem
29. Februar 1928, ist es dann vollbracht. Er legt sein
Rigorosum bei Heidegger ab. Die eisigen Temperatu-
ren der vergangenen Wochen mit Werten bis weit un-
ter den Gefrierpunkt sind voriiber, dennoch hat der
Winter Deutschland fest im Griff, als sich Jonas bei
Heidegger zur Priifung einfindet und seine Thesen
verteidigt. Das Thema schlechthin in all den Jahren
seines Studiums ist die Gnosis (s. Kap. 13/14), als de-
ren Interpret er iber Jahrzehnte hinweg eine Autoritat
in der akademischen Welt ist.

Jonas zeichnet in seinen Schriften zur Gnosis v. a.
den Weg von der mythologischen zur philosophisch-
mystischen Gnosis im zweiten und dritten Jahrhun-
dert nach. Entlang von Begriffsklirungen (Kosmos,
Heimarmene, Pronoia, Psyche, Pneuma etc.) und der
Darstellung einzelner Autoren dringt Jonas bis zum
(valentinianischen) Evangelium der Wahrheit vor.
Sein Ziel ist es, den Geist der Gnosis zu begreifen, der
aus den vielen unterschiedlichen Stimmen spricht.

Jonas berichtet zudem von gnostischen Sekten
und der geistigen Krise der Zeit, die dieses Denken
forciert hat. Ein Gefiihl der Einsamkeit und Welt-
fremdheit durchzieht die Schriften der Gnostiker. Sie
formulieren eine Art Erlosungsreligion, in der das
Wissen von Gott ein Mittel der Erlgsung darstellt.
Gott zu erkennen bedeutet zugleich, von ihm erkannt
zu werden. Durch Gotteserkenntnis konnen die Be-
freiung aus der Knechtschaft der Welt und eine Riick-
kehr ins Reich des Lichtes gelingen. Allerdings fehlt
eine Tugendlehre im strengen Sinne. Jonas sieht in
diesem Fehlen einen Zusammenhang »mit der anti-
kosmischen Haltung, d.h. mit der Weigerung, den
Dingen dieser Welt und entsprechend auch den
Handlungen des Menschen irgendeinen Wert ein-
zurdumen« (BFG, 317).

Trotz der zahlreichen Stationen, die das Studium
mit sich gebracht hat, wird er zeitlebens immer wieder
nach Monchengladbach zuriickkehren - auch wenn
er nach der Barbarei des Zweiten Weltkrieges und
dem Tod der Mutter in Auschwitz sich nicht mehr
dauerhaft in Deutschland niederlassen wird.



Die Verbundenheit zu Ménchengladbach hiangt ge-
wiss auch damit zusammen, dass er noch im August
1930, nachdem die Weberei des Vaters in eine Kom-
manditgesellschaft umgewandelt worden war (Brief
von Erckens an Jonas vom 15.5.1983 [StAMg, Bd. 1,
15-42-342]), gemeinsam mit Alfreds Sohn Gerald Jo-
nas Kommanditist des Unternehmens wird, d. h. Ge-
sellschafter der Firma mit beschrankter Haftung. Die
Cousins Hans und der 1909 geborene Gerald Jonas
bleiben zeitlebens nicht nur geschiftlich, sondern
auch freundschaftlich miteinander verbunden. An-
ders jedoch als Hans Jonas arbeitet Gerald zeitweise
selbst in der Firma mit.

Das unternehmerische Elternhaus hat Hans Jonas
ohnehin stark gepragt. Die {iberdurchschnittlich hohe
Leistungsmotivation wurde schon frith im erzieheri-
schen Alltag weitergegeben. Aber auch betriebswirt-
schaftliche Kenntnisse, Erfahrung mit Verwaltungs-
aufgaben, ein Gespiir fiir strategische Planung und li-
beral-konservative politische Einstellungen sind nicht
nur typische Eigenschaften von Unternehmern; sie
kommen auch bei der Familie Jonas zur Geltung. Frei-
lich ldsst sich ein Nachweis der iibernommenen Ideale
im Einzelfall nur schwer fithren. Bei Jonas fallt jedoch
ins Auge, dass er trotz widrigster Umstdnde in seinem
Leben nie den Mut verliert und immer nach vorn
blickt. Der Wille, etwas bewegen zu wollen, ist zeit-
lebens ungebrochen. Er ist nicht nur in seinem Den-
ken flexibel, auch sein Lebensweg zeugt davon, dass er
sich situationsangemessen, Chancen und Risiken ge-
nau abwiégend, verhalt.

Auch am 30.1.1933 ist er fiir kurze Zeit wieder zu-
riick in seiner Heimatstadt. In der Kaiser-Friedrich-
Halle in Monchengladbach, vis-a-vis dem Elternhau-
se, erfahrt er, dass Hitler zum Reichskanzler ernannt
worden ist (EG, 129). Seine Reaktion schildert er
spater so:

»lch muB gestehen, daf? ich zu denen gehort habe, die
dafur waren, daR die Nazis einmal an die Macht kom-
men sollten. Meine Vorstellung war, dieses Fieber, die-
se Krankheit mul’ ausgeschwitzt werden. Einer Partei,
die so groB geworden ist und mit solchen Anspriichen
auftritt und eine solche Verfiihrungsmacht besitzt
lUber das ganze deutsche Volk, sollte Gelegenheit gege-
ben werden, abzuwirtschaften« (EUV, 56).

Die Hoffnung triigt. Im September 1933 verlésst er
Deutschland und geht iiber London nach Paléstina.
Obwohl er sich geschworen hatte, erst wieder nach
Deutschland zuriickzukehren, wenn das Nazi-Re-

gime besiegt ist, so deutet ein Brief von November
1934 doch darauthin, dass er vor seiner Abreise
nach Paléstina 1935 nochmals zu Hause gewesen ist.
Wohl nicht zuletzt aus Heimweh plant er einen Be-
such. Ob es dazu tatsichlich gekommen ist, ist lei-
der nicht tbermittelt (vgl. Brief vom 15.11.1934
[HJN, 20-1-89]).

Als Soldat der jiidischen Brigade in der britischen
Armee, der sich immer intensiver, umgeben von Leid
und Tod, mit Fragen des Lebens und des Organismus
auseinandersetzt, erreicht Jonas gegen Ende des
Zweiten Weltkrieges dann tatsdchlich wieder deut-
schen Boden, zunéchst bei Garmisch-Partenkirchen.
Dann fihrt er weiter Richtung Ulm, Karlsruhe, Pforz-
heim, Saarbriicken, Lille und Tournai. Schliefflich
wird seine Einheit Ende August in dem Dorf Baarlo
bei Venlo am linken Ufer der Maas, knapp 40 Kilo-
meter von seinem Geburtsort entfernt, stationiert
(vgl. Brief vom 9.7.1947 [HJN, 20-1-103]).

Esist Ende August, Anfang September, als er sich in
Monchengladbach umsieht. Fiir das Datum spricht
der Brief, den ihm die Frau seines Cousins Heinz Si-
mon, Liesel, Ende Juli aus Haifa schreibt und betont,
dass sie sich freue, Jonas bald wieder in der alten Hei-
mat zu wissen (Brief vom 31.7.1945 [HJN, 20-1-224]).
Auch ein Brief an seinen britischen Vorgesetzten legt
diese Einschitzung nahe: »Ende Juli iiberquerten wir
die Alpen« (Briefentwurf ohne exaktes Datum (1945),
Ubers. JNS [H]N, 11-1-4]).

In Gladbach kommt er mit vielen alten Bekannten
zusammen und will wissen, wie sich einzelne Gladba-
cher Biirger in der Zeit des Nationalsozialismus ver-
halten haben. Lobende Erwédhnung findet u.a. der
Kiinstler Hans Liineborg, von dem er seinem Cousin
berichtet (Brief Gerald an Hans vom 27.10.1946
[HJN, 20-1-74]). Auflerdem erfihrt er durch die
Gladbacher Biirgerin Flora Herzberger vom Tod der
Mutter (Schreiben vom 6.9.1958 [StAMg, Bd. 1, 15-
43-114]), deren Sterbedatum zunichst auf den Tag
der Kapitulation, den 8.5.1945, datiert wird: »Das ist
eine dunkle Geschichte, der grofle Kummer meines
Lebens. Diese Wunde hat sich nie geschlossen - das
Schicksal meiner Mutter. Dariiber bin ich nie hinweg
gekommen« (EG, 139). An Rudi Vitus gerichtet heif3t
es in einem Brief Jahre spater hierzu: »Man kommt
nie ueber das Entsetzliche hinweg, und wenn es wie-
der heraufbeschworen wird, verliert man die Fassung.
Aber ebenso unversieglich wie der Schmerz ist auch
die Troestung der Freundschaft und der Liebe, die die
Nacht des Unrechts durchleuchtet [...]« (Brief vom
8.11.1963 [HJN, 10-1-27]).



1.4 Von Jerusalem nach Ottawa

Nach dem Zweiten Weltkrieg (1946/47) wird Hans Jo-
nas zunichst Gastdozent in Jerusalem. Er unterrichtet
Alte Geschichte an der nach Kriegsende gegriindeten
School of Higher Studies des British Council und Phi-
losophie an der Hebréischen Universitit. U. a. bietet er
eine Vorlesung iiber »Das Problem des Lebens im
Rahmen der Ontologie« an, worin er neue Gedanken-
ginge, »die Stellung des Organismus im System des
Seins betreffend« (vgl. Brief an Jaspers vom 18.7.1947
[HJN, 20-1-92]) entwickelt (vgl. KGA II/3, PLR). Im
Zentrum steht hierbei die (erkenntnistheoretische)
Dualismus-Frage, die ihn abermals in die Auseinan-
dersetzung mit Kant treibt. Auflerdem vertritt er im
Wintersemester 1947/48 das Fortgeschrittenensemi-
nar von Prof. Hugo Bergman und hélt einen Vortrag
anlésslich Martin Bubers 70. Geburtstag in Jerusalem
auf einer Veranstaltung des Irgun Olej Merkas Eu-
ropa, einer Organisation, gegriindet um die aus
Deutschland und Europa kommenden jiidischen Im-
migranten zu unterstiitzen. Fiir die Organisation hat
Jonas bereits 1946 mehrere Vortréige gehalten, die ihm
Hans Tramer, von 1956 bis 1979 Vorsitzender des Leo-
Baeck-Instituts, im GrofSraum von Tel Aviv, wo auch
sein Bruder Georg lebt, vermittelt hat. An Jaspers ge-
richtet, schreibt er, er sei »zu einer polyglotten Exis-
tenz gendtigt« (Brief an Jaspers vom 18.7.1947 [HJN,
20-1-92]). Dazu gehort u.a. auch, dass er fiir den
Schocken-Verlag ein Regestenverzeichnis des Kon-
zernverkaufs erstellt.

Schon im Herbst 1947 versucht Jonas dariiber hi-
naus, die 1944 im Krieg entstandenen Lehrbriefe
(s. Kap. 18) an seine Frau in der Zeitschrift Die Wand-
lung, deren Herausgeber sein Freund Dolf Sternberger
ist, unterzubringen (vgl. HJN 20-1-247 bis 249). Dies
gelingt jedoch aufgrund der Thematik nicht. Fiir Jonas
ist klar, dass es fiir lange Zeit seine letzte Schrift auf
Deutsch sein wird. Die Themen der Lehrbriefe kreisen
um die philosophische Pflicht der Antwort, das Sich-
Einlassen auf Ergebnisse der Naturwissenschaften
und den Leib-Seele-Dualismus.

Jonas entwickelt in diesen Tagen die Grundziige
seiner philosophischen Biologie. Zentrale Idee dieser
Philosophie ist eine Stufenfolge des Lebens vom ein-
fachen Organismus bis hin zum menschlichen Geist,
sowie — damit zusammenhingend - die kritische Aus-
einandersetzung mit Darwins Evolutionstheorie und
Descartes’ Dualismus-These von res cogitans und res
extensa. Er philosophiert iiber den Organismus und
den Stoffwechsel: Schon in der einfachsten Form des

Organismus sei Freiheit als ontologischer Wesenscha-
rakter des Lebens vorhanden. Mit dieser Freiheit gin-
gen Zweckhaftigkeit, Selbstinteresse und Zukunfts-
bezogenheit einher. Es gebe keinen Organismus ohne
Teleologie, auch keine Teleologie ohne Innerlichkeit.
Damit geht er das Problem des Lebens im Rahmen der
Ontologie an und fragt nach der Stellung des Organis-
mus im System des Seins.

Die Gnosis will er — zunichst — ad acta legen, ver-
starkt nimmt er Bezug auf Alfred North Whitehead
und Henri Bergsons Lebensphilosophie, deren Leit-
motiv der élan vital ist, ein Schopfungsprinzip, das die
organischen und geistigen Formen des Lebens als
Einheit begreift (vgl. Bergson 1921). Die Entfaltung
des Lebens zu immer hoheren Formen impliziert bei
Bergson die Idee der Freiheit. Bergson rezipierend
schreibt Jonas im Lehrbrief vom 31.3.1944 an seine
Frau Lore:

»Im Begriff der Freiheit besitzen wir einen Leitbegriff
fur die Interpretation des Lebens [...] also ein ontologi-
scher Grundcharakter des Lebens als solchem; und
auch [..] das durchgehende Prinzip [..] seines Fort-
schrittes zu hoheren Stufen, in dem jedesmal Freiheit
auf Freiheit sich baut, hohere auf niedere, reichere auf
einfachere: In den Termini des Freiheitsbegriffes 3Rt
sich das Entwicklungsganze lberzeugend interpretie-
ren« (LL, 357).

Der Begriff der Freiheit beschiftigt ihn schon in sei-
ner 1930 publizierten Schrift iber Augustin und das
paulinische Freiheitsproblem, deren Thesen und Inhal-
te er auch in den 1950er und 1960er Jahren wieder
aufgreift (s. Kap. 15). Jonas legt dar, »wie Augustinus,
der das abendlandische Denken sehr stark beeinflus-
sen sollte, die paulinische Bestimmung des Freiheits-
begriffes verdndert hat. Grundlage dieser Augustin-
Studie ist ein Referat, das Jonas am 21. Januar 1928 un-
ter dem Titel Das Freiheitsproblem bei Augustin«
(Bongardt/Lenzig/Miiller 2014, XXXVIII) im Mar-
burger Schelling-Seminar von Heidegger gehalten hat.

Nun, nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges,
hofft er auf eine universitire Zukunft in Jerusalem.
Doch wieder einmal spielt ihm das Schicksal einen
Streich. Denn nach dem teilweisen Riickzug der Bri-
ten aus Paldstina und der damit verbundenen Security
Situation, bietet sich ihm keine Perspektive einer
Daueranstellung mehr.

Als Hans Jonas sodann bei Leo Strauss 1948 beziig-
lich einer universitaren Anstellung anfragt, ist Lore
bereits schwanger und er selbst 45 Jahre alt. Strauss



10

bedauert zutiefst, ihm nicht weiterhelfen zu kénnen,
vermittelt ihm aber noch im selben Jahr ein Stipendi-
um der Lady-Davis-Foundation {iber Elisabeth Stau-
dinger, Ehefrau des Wirtschaftswissenschaftlers Hans
Staudinger und Direktorin des American Council for
Emigrés in the Professions.

Doch zunichst ist er als Mitglied der israelischen
Armee erneut in den Krieg verwickelt, obwohl er ei-
gentlich nichts lieber will als zur wissenschaftlichen
Arbeit zuriickzukehren. Bereits kurz nach Ausbruch
des Krieges im Mai fillt am 3.6.1948 sein Schwager
Franz Joseph Weiner. Er wird nur 26 Jahre alt. Erst seit
ein paar Monaten verheiratet, war er kurz davor, zum
ersten Mal Vater zu werden. Seine Tochter Josepha
kommt 1949 zur Welt. Fiir sie verfasst Hans Jonas sei-
ne Erinnerungen an Franz Joseph Weiner mit dem Ti-
tel »Yiscor« im Juni 1949. Yiscor ist ein Gebet, das der
Verstorbenen gedenkt. Es ist tiblich, erst ein Jahr nach
dem Tod das Yiscor-Gebet zu sprechen. Der Trauer
tiber den Verlust beigemischt ist die Freude tiber die
Geburt der ersten Tochter Ayalah am 25.10.1948, just
an Simchat, dem jiidischen Thorafreudenfest. Doch
auch diese Freude wird ein wenig {iberschattet von
der Bombardierung Jerusalems. Martin Buber cha-
rakterisiert die Situation Israels in einem Brief an Ru-
dolf Bultmann vom 9.10.1948 als »apokalyptisch«
(Buber 1975, 182).

Bereits im Sommer desselben Jahres, nach dem Tod
des Schwagers, verabschiedet sich Jonas fiir ein paar
Wochen aus Jerusalem, um Lore aufgrund der an-
gespannten Situation in Jerusalem bei ihren Eltern in
Tel Aviv unterzubringen und als Spezialist dem Stab
der Artillerie zu dienen. In Tel Aviv ist Hans Jonas da-
mals Lehrer an der Artillerie-Offiziers-Schule (Brief
vom 25.8.1948 [HJN, 20-1-76]; Brief vom 4.10.1948
[H]N, 20-1-120]).

Parallel zu den Gefechten in und um Jerusalem er-
fahrt Jonas sodann im September von der Bewilligung
des einjahrigen Stipendiums der kanadischen Lady-
Davis-Foundation fiir Montreal. Die offizielle Be-
kanntgabe erfolgt am 1.12.1948 durch die Stiftung
(Schreiben vom 28.9.1948 [HJN, 12-3-7]; Schreiben
vom 1.12.1948 [H]N, 12-3-1]). Es ist keineswegs iiber-
trieben zu behaupten, dass Hans Jonas ohne die grof3-
ziigige Zuwendung seitens der Stiftung nicht das ge-
worden wire, was er geworden ist: Einer der bedeu-
tenden Philosophen des 20. Jahrhunderts.

Als Referenz fiir die Bewilligung der Zuwendung
gibt er neben seinem Vorgesetzten der British Coun-
cil School of Higher Studies, Robert Hellman, auch
Hugo Bergman an, den er aber - aus Zeitgriinden, wie

er schreibt - erst im Anschluss daran selbst kontak-
tiert (vgl. Briefentwurfvom 14.9.1948 [HJN, 20-1-6]).
Elisabeth Staudinger teilt Jonas kurz darauf mit, er
habe sich beziiglich seiner Forschungen in Kanada al-
lerdings eigenstindig um eine wissenschaftliche Ein-
richtung zu kiimmern (Schreiben vom 28.9.1948
[H]N, 21-1-6]).

Jonas geht an das Dawson College mit ca. 700 Stu-
denten. Das College gehort zur McGill University und
liegt auflerhalb Montreals. Seine neue Aufgabe ist es,
Naturwissenschaftler in die Philosophie einzufiihren.
Im Sommer 1949 folgt die Ubersiedlung nach Kanada.

Dawson ist zwar ein akademisch uninteressanter
Ort, doch immerhin ein Anfang (vgl. Brief an Martin
Buber vom 21.10.1949 [HJN, 11-4-48]). Entgegen
den eigenen Erinnerungen aber ist die Stelle dort kei-
neswegs sicher. Tatsichlich schliefit das Dawson-
College bereits 1950 aus finanziellen Griinden und
eine Ubernahme seiner Person an die McGill-Uni-
versity scheitert. Sein Versuch, an der University of
Alberta in eine Position zu gelangen, misslingt eben-
so wie seine Gesuche an den Universititen von Bri-
tish Colombia, Vancouver und der Dalhouse Uni-
versity in Halifax, stellvertretend fiir viele weitere Ini-
tiativbewerbungen, die Jonas in dieser Zeit nicht zu-
letzt auf Anraten Werner Jagers (Brief Werner Jager
vom 24.3.1950 [HJN, 11-4-79]), dennoch offensicht-
lich ein wenig verzweifelt, losschickt (Brief von Wal-
ter H. Johns vom 15.3.1950 [HJN, 11-4-3]; Brief von
N. A.M. MacKenzie vom 16.3.1950 [HJN, 11-4-4];
Brief Kerr vom 10.4.1950 [HJN, 11-4-5]). Zu seinem
Gliick kann er aber bereits ab Mai 1950 als Visiting
Professor am Carleton-College in Ottawa fiir zu-
nichst ein Jahr unterrichten. Den Hinweis auf das
Carleton College verdankt Jonas dem Biologen Lud-
wig von Bertalanfty.

1.5 USA: Wendepunkte

In den Jahren 1944 bis 1951 nimmt auch Jonas® Phi-
losophie eine faszinierende Wendung. Die Beschifti-
gung mit der Gnosis gerdt zwar nicht zur Génze in den
Hintergrund, aber die Prioritét liegt fortan in anthro-
pologisch-biologischen Studien. Denn der Krieg hat
andere, neue Prioritdten gesetzt. Seither steht der Or-
ganismus im Fokus seiner Philosophie. Man sollte al-
lerdings nicht glauben, dass das Thema Gnosis jemals
aus dem Denken von Jonas verschwindet. Es bleibt bis
zuletzt nachweisbar. Die Kritik an der Gnosis und
dem gnostischen Denken beeinflusst sowohl seine



Philosophie des Lebens als auch seine Ethik und sei-
nen Gottesbegriff (s. Kap. 34).

Als Jonas die ersten wissenschaftlichen Aufsitze zu
diesem Thema fertiggestellt hat, gibt die Universitat
Jerusalem ihm endlich eine bindende Erkldrung ab
fiir eine Professur ab Herbst 1952 - wie von ihm ver-
langt. Fast im selben Augenblick erhilt er Anfang
1951 auch ein Angebot der New School als Visiting
Professor der Summer Session (Ankiindigung von
E.E Sheffield o.]. [HJN, 13-40-4]). Jonas nimmt zu-
néchst die Gelegenheit in New York wahr und wohnt
fiir drei Monate zur Miete bei Karl Lowith. Sein Kurs
trégt den Titel: »The Organism in the Theory of Being
since Descartes«. Das ist exakt das Thema seiner phi-
losophischen Biologie.

In New York kann er zu seiner Freude die Freund-
schaft mit Hannah Arendt erneuern. Es wundert inso-
fern nicht, dass er im Oktober 1951 der Hebréischen
Universitit eine Absage erteilt, nachdem Hugo Berg-
man ihn im Juni dartiiber informiert, dass sein Ruf
durch den Senat ist und nur noch die Verwaltung ihre
Zustimmung geben muss (vgl. Brief Bergmans vom
7.6.1951 [HJN, 10-11, 520; HJN, 11-4-51]). Griinde
gibt es viele: Bereits am 22.5.1950 schreibt Miriam
Sambursky ihm iiber die neue Situation des jungen
Staates Israel und beklagt sich iiber die jemenitische
Fraktion, die direkt aus dem 12. Jahrhundert per Flug-
zeug in die Neuzeit verfrachtet wiirde — mit dem Re-
sultat der volligen Isolation in dem politisch hochbri-
santen Schmelztiegel Jerusalem (Brief Miriam Sam-
bursky vom 22.5.1950 [HJN, 10-11-19]). Die Schwie-
rigkeiten mit dem Hebriischen, die Kinder, die
Perspektiven in der neuen Heimat spielen ebenso eine
wichtige Rolle. An Gershom Scholem schreibt er: »Ich
reise nicht mehr durchs Leben mit dem leichten Ge-
péck fritherer Jahre« (Brief vom 10.10.1951 [HJN, 23-
7-1]). Zudem fiigt er die schlechte wirtschaftliche Ver-
sorgung in Jerusalem an. Er befiirchtet, die Freund-
schaft mit Scholem erleide einen Bruch durch die Ab-
sage. Tatsdchlich sind Scholem, Buber und Bergman
»aufs schmerzlichste« (Brief Scholem vom 18.10.1951
[HJN, 23-7-1]) iiberrascht und betrachten es nicht zu-
letzt als Verrat an den Idealen des Zionismus, den Jo-
nas doch mit so viel Eifer tiber die Jahre verfochten
hat.

In einem Brief an den Rektor der Universitat, Mos-
he Schwabe, vom 3.10.1951 heifst es: »[...] Praktisch
gesehen heifit das, dass ich auf keinen Fall im Herbst
1952 kommen kann. Ob dies schlussendlich meine
Professur an der Hebréischen Universitit nur ver-
zogert oder annulliert, liegt nicht in meiner Entschei-

11

dungskraft [...]« (Brief vom 3.10.1951, im Original he-
braisch [HJN, 21-1-32]).

In Bezug auf seine universitére Karriere iiberschla-
gen sich Anfang der 1950er Jahre die Ereignisse. An-
fang 1953 kommt es zu ersten Gespriachen mit der New
School for Social Research, an der er bereits die Sum-
mer Session durchgefiihrt hatte. Im Dezember 1953
nimmt Howard B. White, seit 1951 dort Professor fiir
Politische Philosophie, Kontakt zu Jonas auf, um ihm
mitzuteilen, es bestehe eine gute Chance, ihn an die
New School zu holen (vgl. Brief vom 2.12.1953 [HN,
11-5-91]). Jonas schitzt die akademische Herausforde-
rung, die damit verbunden sei: »Betrachten Sie mich
als einen ernstzunehmenden Kandidaten« (Brief vom
10.12.1953, Ubers. JNS [HJN, 11-5-91]), schreibt er
White zurtick. Schon im Januar 1954 erhalt er ein An-
gebot der Universitit (vgl. Brief vom 26.1.1954 [H]N,
12-1-13]). Mit diesem Angebot soll auch seine aka-
demische Odyssee ein Ende finden.

Als Jonas mit seiner Familie in New York ankommt,
geht es der Stadt wirtschaftlich auflerordentlich gut.
Okonomische Probleme sollten erst ab Mitte der
1960er Jahre, verstirkt dann ab etwa 1970 spiirbar und
mit dem Zusammenbruch des Bretton Woods-Sys-
tems 1971 teils existentiell werden, nachdem die frii-
hen 1960er Jahre einige liberale Reformen auf den
Weg bringen. Davon ist nicht zuletzt auch die New
School betroffen, die zudem nicht mehr dieselbe Frei-
heit genief3t wie in den Anfangsjahren. Die Biirokratie
hilt auch hier Einzug.

Mit dem Angebot der New School im Januar 1954,
eine Professur zu iibernehmen, geht einher, dass er Se-
nior des Faches mit freier Hand beim Neuaufbau des
Departments werden und damit die Nachfolge von
Karl Lowith antreten soll. Am 15.2.1954 fihrt er er-
neut zu einer Besprechung nach New York und
schliefit mit der New School einen Vertrag ab.

Jonas ist bereits ab Ende 1954 regelméflig in New
York, die Familie zieht aber erst am 1.10.1955 nach.
Die Meadow Lane in New Rochelle, rund 20 Meilen
nordostlich von der New School gelegen, wird das
neue Zuhause. Jonas erfreut v. a., dass es in Amerika
keine offiziellen akademischen Lehrmeinungen gibt,
sondern nur die wirkliche Freiheit des Denkens. Ein
idealer Raum, um neue Ideen zu entwickeln. In den
USA stromen, so sagt er, geistige Lehre, Standpunkte
und Methoden zusammen: »Alles findet dort seinen
Platz« (EUV, 77). Dennoch gesteht er, dass er und sei-
ne Familie sich definitiv nie wohlfithlen werden in
dieser riesigen Stadt (Brief an Hans Blumenberg vom
10.8.1955 [HJN, 6-24-1]).



12
1.6 An der New School for Social Research

Mit Beginn seiner Lehrtatigkeit in New York wird Jo-
nas zum dritten Mal Vater. Die Tochter Gabrielle
kommt Ende Januar 1955 zur Welt. Der Umzug
1948/49 korrespondierte mit der Geburt der ersten
Tochter, die Geburt des Sohnes mit dem Wechsel nach
Ottawa. Nun also New York, wo Hans und Lore Jonas
schon bald mit Trude und Wilhelm Magnus, Mathe-
matiker der New York University, enge Freundschaft
schlieffen. Doch auch diese Freundschaft kann nicht
tiber die Tatsache hinwegtduschen, dass die Familie
sich getrieben fiihlt: »Manchmal, schreibt Lore spiter,

»wenn ich an meine drei Kinder denke, die in drei ver-
schiedenen Landern geboren wurden, [...] dann denke
ich: Schade, sie hatten in einer Stadt aufwachsen sol-
len an einem FluB, mit einer gotischen Kirche, einer
Briicke und mit Hausern, die von der Vergangenheit
sprechen. Dann hatten sie einen festen Punkt in ihren
Vorstellungen, wie Dinge sein sollen, wo Landschaft,
Kunst und Geschichte ein Ganzes bilden. Begliickend,
manchmal aber auch traurig, weil verloren —« (Lore Jo-
nas 1988, 42).

Jonas hilt derweil seine Lectures an der Fakultit ab, ist
inzwischen Vize-Dekan und findet 1958 anlésslich des
25-jahrigen Jubiliums der New School Zeit, einen
sehr dichten und enorm wichtigen philosophischen
Vortrag mit dem Titel »The Practical Uses of Theory«
(PGT, auch in: OUF) zu halten. Darin vergleicht er zu-
néchst die verschiedenen Wissensauffassungen von
Thomas von Aquin und Francis Bacon. Wahrend Tho-
mas’ Wissen fiir ein menschliches Gut als solches hilt,
meint Bacon, es komme vielmehr auf die wahren Zwe-
cke des Wissens an. Nur insofern diese dem Vorteil
und Nutzen des Lebens dienen, kann Wissen als gut
bezeichnet werden.

Dann kommt es zwischen Jonas und Giinther An-
ders in Sils-Maria zum Bruch der Freundschaft. An-
ders sei, so Jonas an Arendt im August 1959, inzwi-
schen »unertréglich, eitel, neidisch, rachsiichtige, ein
»gehissiger Zwerg, »verblendet und urteilslos« (Brief
vom 11.8.1959 an Arendt [HJN, 3-22-1]). Der Zwist
mit dem Freund geht ihm nahe. Es dauert bis in die
frithen 1970er Jahre, ehe sich die beiden wieder einan-
der annihern und ihre Freundschaft auffrischen,
wenngleich sie nie mehr so sein wird wie ehedem.

Doch auch mit Arendt kommt es Anfang Marz
1963 zum vorlaufigen Bruch. Zu diesem Zeitpunkt er-
scheint ihr dritter von insgesamt funf Artikeln {iber

den Chef-Organisator der Judendeportationen, Adolf
Eichmann, im New Yorker.

Jonas geht gar nicht so sehr auf die Inhalte der Ar-
tikel ein als vielmehr auf einige formale Fehler. Den-
noch wird man den Eindruck nicht ganz los, dass Jo-
nas diese Herangehensweise wihlt, um sich mit dem
Eigentlichen nicht allzu sehr auseinandersetzen zu
miissen. Auch diirfte ihn Arendts Kritik an dem 1955
verstorbenen Leo Bacon, der sich selbst ein freiwil-
liges Schweigegeliibde iiber das Vernichtungslager
Auschwitz auferlegte, nicht sonderlich erfreut haben.

Am schwersten aber wiegt, dass Arendt einen wun-
den Punkt beriihrt, denn indirekt geht es auch um die
Bedeutung des Todes der Mutter von Hans Jonas. Fiir
Jonas’ Kinder bleibt die familidre Vergangenheit lange
ein grofles Ritsel. Eines Tages dann liest Jonas Arendts
Artikel. Uber diesen Moment berichtet die lteste
Tochter Ayalah:

»Als Kinder verstanden wir noch nicht so recht die
Heimlichtuerei, mit der man uns begegnete. Wir wuss-
ten auch nicht, wie unmittelbar diese Landschaft der
Zerstorung unsere eigene Familie heimsuchte. Wir
sollten von diesen tragischen Geschichten so wenig
wie moglich mitbekommen. Ganz im Gegenteil: Unse-
ren Haushalt tiberzog merkwiirdige Verschwiegenheit
und historische Blasse je weiter die Jahre ins Land zo-
gen. Dann jedoch kam dieser unausléschliche Tag, der
sich in unsere empfindsamen Herzen gebrannt hat.
Wir saRen am Frihstickstisch, wie wir es immer taten,
und unser Vater las einen Artikel in der New York Times
[sic], als plétzlich ein zerberstendes Weinen aus ihm
herausbrach und er den Raum verlieR. Es war unsere
Mutter, die uns sodann die Geschichte seiner Mutter
Rosa erzahlte. Von diesem Tag besaflen wir nicht nur
ein Verstandnis fur das Vermachtnis unserer Familie,
sondern gleichwohl fiir die verbrannte Seele unseres
Vaters, die stets unter der Oberflache seiner Person zu
spuren gewesen ist. Wir wurden zu Zeugen seiner
Achillesferse, seiner ganz persénlichen Zerbrechlich-
keit. Das erfiillte uns mit einer gewissen Furcht, doch
nicht minder mit groRerer Ehrfurcht und Ehrerbietung
als wir ohnehin schon hatten« (zit. nach Nielsen-Sikora
2017,110)

Im Jahr des Streits mit Arendt erreichen Jonas aber
auch erfreuliche Nachrichten, wenn auch in unerfreu-
licher Angelegenheit: Die Bundesrepublik Deutsch-
land hatte mit dem Bundesgesetz zur Entschiddigung
fiir Opfer des Nationalsozialismus und dem Bundes-
riickerstattungsgesetz der Jahre 1956 und 1957 eine



Grundlage geschaffen, um Schadensersatzanspriichen
von Opfern des Hitler-Regimes zum Erfolg zu verhel-
fen. Dies betraf nicht zuletzt viele emigrierte Juden,
u.a. auch Jonas. Das Gesetz ist ein Resultat der
deutsch-israelischen Diplomatie nach 1945. Erst 1965
endet — fiir Jonas erfolgreich — nach gut sieben Jahren
das Verfahren, in dem Jonas auch im Namen seines
Bruders versucht, eine Bestandsaufnahme der geraub-
ten Wertsachen seiner Eltern zu machen.

1964 liest Jonas sodann Adornos Jargon der Eigent-
lichkeit. Dieses Buch, urspriinglich ein Teil der als Ret-
tung der Metaphysik angelegten Negativen Dialektik,
fesselt ihn. Wegen des Umfangs der Schrift bringt
Adorno den Jargon als eine eigenstdndige Veroffent-
lichung heraus. Das Buch erscheint zwar erst Ende des
Jahres, doch Adorno hat Jonas vorab ein Leseexem-
plar zugeschickt. Ausschnitte erschienen bereits 1963
in der Neuen Rundschau.

Jonas bemerkt die deutlichen Uberschneidungen
in der Sicht auf Heidegger, wenngleich Adorno einen
vollig anderen Zugang wihlt und ganz gewiss kein so
exzellenter Kenner der Philosophie Heideggers ist.
Doch das Buch ist unterhaltsam geschrieben und in
der Sache durchaus ernst zu nehmen. Bereits am
24.6.1964 schreibt Adorno an Jonas, der »>Jargon« sei
»eine Arbeit, die von relativ pedestren sprachkriti-
schen und sprachsoziologischen Reflexionen, auf ei-
ne ganz andere Weise, ins Zentrum der Heideg-
ger’schen Philosophie zielt, die ich ihres objektiven
[sic] Gehalts wegen fir unendlich gefihrlich halte,
keineswegs blof3 in Deutschland« (Brief Adorno an
Jonas vom 24.6.1964 [HJN, 21-3-12]).

Adornos Kritik richtet sich, wie Stefan Miiller-
Doohm schreibt, in erster Linie gegen die »Heidegge-
rei« jener Zeit, d. h. gegen den neuerdings erhobenen
hohen Ton, »die pathetisch aufgeladene Sprache«
(Miiller-Doohm 2003, 655) Heideggers, die von der
Masse nachgeahmt wurde (s. Kap. 31).

Wie eine andere, aus dem Schatten Heideggers ent-
schwundene Philosophie aussehen kann, demons-
triert Jonas schon sehr bald. Denn abseits seiner
sprachkritischen Einlassungen riickt in diesen Tagen
ein Thema zunehmend in den Vordergrund offent-
licher Diskussion, das mit der rasanten technologi-
schen Entwicklung zusammenhéngt. Die technologi-
schen Neuerungen seiner Zeit, insbesondere im me-
dizinischen Bereich, veranlassen Hans Jonas 1967,
kurz nach Veréffentlichung seiner Aufsatzsammlung
The Phenomenon of Life einen Vortrag an der Ame-
rican Academy of Arts and Sciences in Boston zum
Thema »Philosophische Reflexionen iiber Experi-

13

mente mit menschlichen Subjekten« als neue ethische
Thematik zu halten (s. Kap.24). In diesem Vortrag,
der offentlich ebenfalls fiir einige Aufmerksambkeit
sorgt, geht es um die Frage nach der Definition des
Todes im Zeitalter der Transplantationstechnik. Jonas
bezweifelt das Recht eines Menschen auf einen ande-
ren menschlichen Kérper durch die Organtransplan-
tation. Es geht ihm nicht nur um die inhaltliche Dis-
kussion mit ihrem Schwerpunkt auf der Frage, ob das
Hirntod-Kriterium den Ausschlag bei ethischen Ent-
scheidungsfindungen in der Medizin ausreichend
sein kann. Denn nur kurze Zeit spiter wird eine Kom-
mission der Harvard Medical School in Boston den
Hirntod als neues Kriterium fiir den Tod des Men-
schen definieren, wogegen sich Jonas in 6ffentlicher
Auseinandersetzung mit den Medizinern verwehrt —
mit dem Argument, solange Atmung und Kreislauf
noch intakt seien und der Mensch durch Maschinen
kiinstlich am Leben gehalten werde, kénne niemand
ernsthaft vom Tod sprechen. Die Kritik miindet in
dem Vorwurf, dass die neue Todesdefinition v. a. des-
halb festgelegt worden sei, um leichter an Organe zu
gelangen. Die Harvard-Kommission hingegen ver-
tritt die Auffassung, blof ein wissenschaftliches Kri-
terium geliefert zu haben, ab welchem Zeitpunkt bei
einem Komapatienten die lebenserhaltende Behand-
lung abgebrochen werden diirfe. Es ginge insofern in
erster Linie um eine rechtliche Absicherung medizi-
nischer Mafinahmen, die das Leben Dritter retten
konnten (s. Kap. 33).

Jonas hingegen geht es in diesem Zusammenhang
nicht zuletzt um ein neues Verstandnis der Rolle der
Philosophie, die in moral-gesellschaftlichen Fragen
Orientierung bieten soll. Im Kern verteidigt er die
Idee, dass das Sein etwas iiber das Sollen aussagen
kann, wie es auch dartiber Auskunft gibt, wofiir wir ei-
gentlich wem gegeniiber verantwortlich sind. Hier
deuten sich erstmals die logischen Konsequenzen sei-
ner philosophischen Biologie an, welche im Begriffist,
in eine Ethik zu miinden.

Als er dann im Mirz 1968 am Institute on Judaism
zu Gast ist, verbindet er seine bisherigen Forschungs-
schwerpunkte verstarkt mit ethischen Fragen. »Sci-
ence, Technology and Ethics. Reflections on a modern
Dilemma from a Jewish Perspective« lautet auch der
Titel seines Gastvortrags in Milwaukee, Wisconsin
(vgl. HIN, 4-1-7), ehe er den kompletten Mai in stetem
Austausch mit dem Rabbiner Jack Bemporad in Chi-
cago, genauer gesagt im Windermere House, das in
den 1920er Jahren eines der luxuridsesten und elegan-
testen Hotels gewesen ist, nahe der Universitdt ver-



14

bringt. Denn fiir gute Hotels hat Jonas zeit seines Le-
bens eine nachvollziehbare Schwiche.

Um 1970 herum sind es dann sowohl Heinrich
Popitz’ Gedanken {iber Macht und Technik als auch
Whiteheads platonische Ontologie (vgl. HIN, 1-17-
18) sowie die Auseinandersetzung mit dessen zentra-
len Begriffen Wahrnehmung, Natur, Korper, Erfah-
rung und Gott, die Jonas seine Arbeit neu iiberden-
ken lassen. Schliefllich kann er auf seine biologischen
Studien des zuriickliegenden Jahrzehnts zuriickgrei-
fen. Doch sie fithren ihn mitten hinein in eine neue
Schaffensphase: die im April 1972 begonnene Arbeit
an Das Prinzip Verantwortung (s.Kap.20), das zu-
nichst den privaten Titel » Tractatus technologico-et-
hicus« tragt (vgl. Miiller 2008; Nielsen-Sikora 2017).
Das erste Kapitel verfasst er zunéchst noch in eng-
lischer Sprache. Grundlage bildet ein Plenumsvor-
trag in Los Angeles 1972. Doch schon bald beginnt
er damit, das Buch auf Deutsch zu schreiben, um
Zeit zu sparen. Immerhin ist er in fortgeschrittenem
Alter, und er weifl nicht, wie viel Lebenszeit ihm
noch bleiben wird.

In dem Buch geht es um die Unterwerfung der Na-
tur, die vor der Unterwerfung des Menschen durch
den Menschen nicht Halt gemacht habe. Dies, so Jo-
nas, sei eine Situation, die man bis dato nicht kannte.
Insbesondere die Auswirkungen, die kollektive Taten
nach sich zogen, habe noch keine Theorie wirklich
ausreichend durchdacht. Eine solche verlange nim-
lich, die moglichen Gefahren in den Blick zu nehmen
und von diesem Standpunkt aus eine neue Ethik zu
entwickeln, die der gegenwirtigen Situation des Men-
schen gerecht wird. Die drohenden Gefahren 6ffneten
dem Menschen allererst das Auge, um erkennen zu
konnen, was auf dem Spiel stehe. Es geht Jonas aber
nicht nur um das nackte Uberleben der Menschheit,
sondern immer auch um die Frage, was der Mensch ist
resp. sein soll: Ethik und Philosophische Anthropolo-
gie gehen bei ihm insofern Hand in Hand.

Im Sommer 1973 versucht er dann - mit Riicken-
deckung seiner Fakultit — vergeblich, seinen geschitz-
ten Kollegen Paul Ricceur von Chicago an die New
School zu holen (vgl. Briefe vom 20.8., 1.9. und 24.9.
[H]N, 11-7-11]; Brief vom 8.8.1973 [HJN, 11-7-19]).
Hintergrund ist der Versuch, das philosophische De-
partment der New School davor zu bewahren, dass es
komplett geschlossen wird. Mit der Berufung Ricceurs
hofft man, dies abwenden zu kénnen (so auch Arendt
an Jonas, Brief vom 17.10.1973 [HJN, 11-7-2]). Zwar
klappt die Berufung nicht, doch das Department
bleibt dennoch erhalten.

In diesen Monaten arbeitet er auch mehr oder we-
niger ununterbrochen an seinem ethischen Entwurf,
auch im Sommer, den er mit Lore in Europa ver-
bringt. Sie landen in Luxemburg, besuchen Rudi Vi-
tus bei Aachen, fahren nach Marburg zu Bultmann,
sind dann zunéchst im Haus von Heinrich und Maria
Popitz, danach in Obergurgl im oberen Otztal, aber
auch in Hamburg und Stockholm. Als Lore Anfang
August von Luxemburg aus zuriick in die USA fliegt,
bleibt Jonas allein in Europa zuriick und zieht sich in
die Einsamkeit des Schreibenden zuriick (Brief vom
19.8.1973 [HPO, 14-4-2]). Bis zum Sommer 1975 will
er nun sowohl die Theorie als auch die Kasuistik der
Verantwortung abgeschlossen haben.

Der Zeitplan misslingt. Am 4.6.1976 scheidet er
selbst aus der aktiven Lehrtatigkeit aus und wird Eh-
rendoktor der New School for Social Research. Er
fliegt wieder nach Europa, ist bei Popitz zu Besuch
und fihrt in die Schweiz. Nach zahlreichen gesund-
heitlichen Problemen der Jahre 1978/79 kann er ab
1979/80 wieder aufatmen. Sein Buch ist endlich, nach
rund sieben Jahren harter Arbeit, erschienen und
schligt zur Zeit des zweiten Olpreis-Schocks wie eine
Bombe ein. Zudem hilt er die Terry Lectures in Yale
mit Vortrigen iiber Technologie, Utopie und Ethik.
Dennoch merkt er im April 1980 an, er neige inzwi-
schen zum Abwiégen, habe Scheu vor >Overstate-
ments« und sei bedichtig (Brief an Anders vom
19.4.1980 [HJN, 6-8-40]).

1.7 Lore, Ehrungen und letzte Lebensjahre

Seine Prisenz in Deutschland wird immer grofler,
auch privat hélt er sich immer 6fter in Deutschland
auf, wenngleich auch die privaten Reisen, wie im Juni
und Sommer 1986 in Nordeuropa hin und wieder mit
beruflichen Terminen, insbesondere mit Interview-
Terminen, verquickt sind (vgl. HJN, 6-20). Nach der
Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buch-
handels und der Ehrenbiirgerschaft der Stadt Mon-
chengladbach folgen zunéchst die Ehrendoktorate der
Universititen Bamberg (HJN, 5-23; HJN, 8-23) am
10.7.1990 und Konstanz am 2.7.1991.

Auf der an die Uberreichung der Ehrendoktorwiir-
de anschliefende Podiumsdiskussion in Bamberg
tber »Technologisches Zeitalter und Ethik« (HJN,
5-23-10) betont Jonas, der Mensch handele nicht aus
Ubermut, Frevel oder weil er ethische Grundsitze ver-
letzen wolle, sondern weil er das tue, was er immer ge-
tan habe: Seine ihm zur Verfiigung stehenden Krafte



zu nutzen. Dies fithre heute allerdings dazu, dass der
Planet bald schon verwiistet sein werde angesichts der
Mittel, die dem Menschen zur Verfiigung stehen.
Nicht zuletzt die moderne Wissenschaft sei eine Art
Angriff auf die Natur. Neben einer Diagnose der Lage
sei jedoch auch zu beriicksichtigen, dass der Mensch
ein moralisches Wesen sei, weshalb man von der Ana-
lyse zur ethisch motivierten Besinnung {ibergehen
miisse. Er selbst konne allerdings keine konkreten
Vorschlige zur Problemlosung liefern.

Etwa ein Jahr nach dieser intensiven Diskussion
tiber Ethik im technischen Zeitalter folgt die Konstan-
zer Ehrendoktorwiirde. In der Verleihungsurkunde
wird ihm der Titel »fiir seine iiberragenden Verdienste
auf dem Gebiet der Philosophie« verliehen. Dort habe
er »existentialphilosophische Ansitze in eine Anthro-
pologie« weitergefiihrt, »die den Dualismus zwischen
Materie und Geist iiberwinden und den Umgang des
Menschen mit der Natur am Prinzip der Verantwor-
tung orientieren« wolle (HJN, 23-7-3). Dann erleidet
er im November 1991 einen Herzanfall. An Anders
schreibt er: »Mit dem Kopf geht’s noch gut [...] mit
dem Herz miflig, mit Lunge mithsam, mit Unter-
gestell mies« (zit. nach Nielsen-Sikora 2017, 175).

Man sollte in dieser Zeit v. a. die Rolle von Lore Jo-
nas nicht unterschétzen. Sie ist langst nicht nur seine
Ehefrau, sondern zugleich Beraterin, Begleiterin, Fiir-
sprecherin und sein wichtigster Halt. Uber die Jahre
hat sie ihrem Mann den Riicken fiir seine Arbeit frei-
gehalten, sich in klassisch zu nennender Rollenvertei-
lung um die Kinder und das Haus gekiimmert, Kon-
takte gepflegt, und wann immer es méglich war, ganze
Bibliotheken an Literatur verschlungen. Sie war eine
unglaublich starke und charismatische Frau, die zeit-
lebens ein wenig darunter gelitten hat, dass sie selbst
aufgrund der Vertreibung ihrer Familie aus Deutsch-
land nicht die Ausbildung genief3en durfte, die ihrem
Intellekt und ihrem Verstande angemessen gewesen
wire: Als 17-Jahrige muss sie Regensburg 1933 ohne
Abitur verlassen. Thr Vater Siegfried Weiner, der als
Jurist Hans Jonas auch im Restitutionsverfahren un-
terstiitzt hat, kann seinen Beruf nicht mehr ausiiben.
Lore beschreibt ihren Vater als Menschenfreund und
Sachwalter der Armen. Ein Mann, vorurteilsfrei und
stolz, der wie Jonas ein tiberzeugter Zionist gewesen
ist. Frith erkennt er die Zeichen der Zeit und verlésst
mit seiner Familie 1933 Deutschland. 1940 aberken-
nen die Nationalsozialisten Lores Mutter Paula Wei-
ner (geb. Odenheimer) den Doktortitel in National-
okonomie. Diesen hatte sie 1914 als 25-Jéhrige mit ei-
ner Arbeit iiber »Die Berufe der Juden in Bayern nach

15

den Berufszihlungen von 1882, 1895 und 1907« er-
langt (UAM, M-II-38p).

Nun, Ende der 1980er, Anfang der 1990er Jahre,
unterstiitzt Lore Jonas ihren zwdlf Jahre ilteren und
inzwischen ein wenig gebrechlicher gewordenen
Mann mit aller Kraft. Die 1992 erschienene Aufsatz-
sammlung Philosophische Untersuchungen und meta-
physische Vermutungen ist Lore Jonas »in Dankbarkeit
fiir ein halbes Jahrhundert taglich erneuten Gliicks«
gewidmet (vgl. UV). Bereits die »Lehrbriefe« aus den
1940er Jahren zeigen, dass Hans Jonas seine Frau im-
mer als ebenbiirtige Dialogpartnerin angesehen hat.
Als solche ist sie nicht zuletzt fiir sein Werk von kaum
zu tiberschitzender Bedeutung.

In den Erinnerungen erzihlt Lore in ihrem Geleit-
wort eine kleine Anekdote, die aus den spaten 1930er
Jahren stammt, als Hans zum ersten Mal zum Essen
bei ihr eingeladen ist, er sich eine auf dem Tisch lie-
gende Olive nimmt und anhand der Frucht ihr die
Welt erklart. Zu ihrem 80. Geburtstag, den Lore mit
Freunden in Gstaad in der Schweiz feiert, widmet ihr
Heinrich Popitz ein Gedicht, das diese Begegnung
wieder aufgreift. Darin heiflt es u. a.:

Darf der Olive Lobpreis ich gedenken

Mit dem der Hans das Madchen einst gewann,

Als er die grosse Welt aus kleinem Kern ersann,

Aus dem sich alle Lebensgeister tranken? (HPO, 14-3-3)

Am 25.5.1992 sind beide, Hans und Lore, das letzte
Mal in Miinchen. Hans Jonas hélt dort im Prinzregen-
tentheater eine beeindruckende Rede zum Thema
»Ruckschau und Vorschau am Ende des Jahrhun-
derts« (vgl. HJN, 8-26). Die Philosophie, so Jonas, sei
ohne Pauken und Trompeten in das 20.Jahrhundert
eingetreten. Der Neukantianismus und Husserls Er-
kenntnistheorie, Nietzsche und Bergson seien nicht
mit den Errungenschaften in der Physik, etwa Ein-
steins Relativitdtstheorie, zu vergleichen. Das Erdbe-
ben sei erst mit Heidegger gekommen. Doch dessen
tiefsinnige existentialistische Deutung von Sein und
Welt habe ihn nicht davor bewahrt, moralisch zu ver-
sagen. Der Zweite Weltkrieg und der Atombomben-
abwurf auf Hiroshima bilden fir Jonas eine Zasur
auch fiir die philosophische Reflexion. Die moderne
Technik, menschliches Handeln und gesellschaftliche
Verdnderungen riicken in den Fokus. Anders’ kriti-
sche Haltung zum technischen Fortschritt nennt er als
paradigmatisches Beispiel fiir die veranderte Rolle der
Philosophie. Er schliefit seine Rede mit der eigenen
Philosophie, die die Zukunft des Menschen, der Natur



16

und des Planeten Erde im Zeitalter der Katastrophen
im Blick hat:

»Was hat die Philosophie damit zu schaffen? Bisher
hat sie Fragen nach dem guten Leben des Einzelnen,
nach der guten Gesellschaft, nach dem guten Staat ge-
fragt. Sie hat sich seit je mit dem menschlichen Han-
deln befaRt, soweit es Handeln von Mensch zu Mensch
war, aber kaum je mit dem Menschen als einer han-
delnden Kraftin der Natur [..] Und da sein Tun jetzt das
Ganze bedroht, vermag er auch seine Verantwortung
flr den Fortbestand des Ganzen erkennen. Diese Er-
kenntnis zu pflegen und zu entwickeln wird zu einer
der Aufgaben der Philosophie« (PRV, 572 1.).

Dieses Verstandnis der neuen Rolle von Philosophie
und der damit zusammenhingenden Bedeutung der
vita activa bekriftigt er kurze Zeit spéter, im Juni 1992,
noch einmal in Berlin, wo er am 11.6. auf Initiative
von Dietrich Bohler das Ehrendoktorat der Freien
Universitit Berlin empfingt. Jedoch iiberwirft er sich
zugleich ein zweites Mal mit der Hebréischen Univer-
sitdt in Jerusalem bei der im Januar 1992 erstmalig
stattfindenden Hans-Jonas-Konferenz. Das an der He-
brew University zu seiner Philosophie anberaumte
Kolloquium interpretiert Jonas als eine Geste der Ver-
sohnung oder Wiedergutmachung. Allerdings ist das
Kolloquium nicht plakatiert und findet in einem abge-
legenen Seminarraum statt, sodass die Referenten aus
dem Ausland weitgehend unter sich sind. Darauthin
lasst der einmal mehr vom Makkabderzorn erfasste
Jonas die ganze Veranstaltung ins King David-Hotel
umziehen.

Seine letzte Rede halt er dann am 60. Jahrestag der
Machtiibernahme Hitlers, am 30.1.1993 in Udine na-
he Tarvisio, wo die jiidische Brigade, der er angehorte,
im Zweiten Weltkrieg eine Zeit lang stationiert war.
Der Titel seines faszinierenden Vortrags anldsslich der
Entgegennahme des Premio Nonino: »Rassismus im
Lichte der Menschheitsbedrohung« (FT, 141-152).
Seine Schlussworte klingen nach einem Vermachtnis:
Angesichts all der Gefahren, die weiterhin virulent
sind, wire es eine Todsiinde, fatalistisch zu sein. Es gilt
vielmehr, weiterhin wachsam zu sein und Verantwor-
tung fiir das Leben zu tibernehmen. Nur wenige Tage
spater, kurz nach seiner Riickkehr nach New York,
stirbt Hans Jonas. Es ist der 5.2.1993.

Archivalien
Nachlass Heinrich Popitz. Sozialwissenschaftliches Archiv
der Universitit Konstanz (HPO).

Promotionsakte Paula Odenheimer (1914). In: https://www.
universitaetsarchiv.uni-muenchen.de/
monatsstueck/2014/dezember14/index.html (UAM,
M-II-38p) (12.9.2019).

Literatur

Avineri, Shlomo: Theodor Herzl und die Griindung des
jiidischen Staates. Frankfurt a. M. 2016.

Beckmann, Christopher/Nielsen-Sikora, Jiirgen: Bund Neu-
deutschland. Entstehung, Protagonisten, Netzwerke. In:
Barbara Stambolis (Hg.): Die Jugendbewegung und ihre
Wirkungen. Pragungen, Vernetzungen, gesellschaftliche
Einflussnahmen. Géttingen 2015.

Bergson, Henri: Schopferische Entwicklung. Jena 1921.

Boland, Karl: Ménchengladbach, Rheydt und der Erste
Weltkrieg. In: Ders. und Hans Schiirings (Hg.): Der Erste
Weltkrieg und Monchengladbach. Kriegserfahrung und
Alltagsbewiltigung. Essen 2014.

Bongardt, Michael/Lenzig, Udo/Miiller, Wolfgang Erich
(Hg.): Einleitender Kommentar. In: KGA III/1. Freiburg
i. Br. 2014, LIV-LXXI.

Buber, Martin: Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten. Bd. III:
1938-1965. Heidelberg 1975.

Buber, Martin: Drei Reden tiber das Judentum. Frankfurt
a.M. 1916.

Dopp, Suska: Jidische Jugendbewegung in Koln. Miinster
1997.

Eloni, Yehuda: Zionismus in Deutschland. Von den Anfin-
gen bis 1914. Gerlingen 1987.

Erckens, Gunther: Juden in Ménchengladbach. 2 Bde. plus
Registerband. Ménchengladbach 1990.

Hintzen, Holger: Paul Raphaelson und Hans Jonas. Ein jiidi-
scher Kapo und ein bewaffneter Philosoph im Holocaust.
Koln 2012.

Jonas, Lore: Mein Vater Siegfried Weiner (1886-1963). Erin-
nerungen an einen jiidischen Rechtsanwalt aus Regens-
burg. In: Regensburger Almanach 1989. Hg. von Ernst
Emmerig. Regensburg 1988.

Lohr, Wolfgang (Hg.): Loca desiderata. Monchengladbacher
Stadtgeschichte. Bd. 3.1. Koln 2003.

Meybohm, Yvonne: David Wolffsohn. Aufsteiger, Grenzgin-
ger, Mediator: Eine biografische Anniherung an die
Geschichte der frithen Zionistischen Organisation (1897-
1914). Gottingen 2013.

Miiller, Wolfgang Erich: Hans Jonas. Philosoph der Verant-
wortung. Darmstadt 2008.

Miiller-Doohm, Stefan: Adorno. Eine Biographie. Frankfurt
a. M. 2003.

Nielsen-Sikora: Hans Jonas. Fiir Freiheit und Verantwor-
tung. Darmstadt 2017.

Reinharz, Jehuda: Dokumente zur Geschichte des deutschen
Zionismus 1882-1933. Tiibingen 1981.

Wetzel, Juliane: Auswanderung und jiidisches Selbstver-
standnis. In: Glinter Stemberger (Hg.): Die Juden. Ein his-
torisches Lesebuch. Miinchen 1990.

Wiese, Christian (2003): Hans Jonas. »>Zusammen Philosoph
und Jude«. Frankfurta. M. 2003.

Jiirgen Nielsen-Sikora






2 Marburger Umfeld

Heidegger, Bultmann, Arendt — neben Anders (geb.
Stern) gehoren sie zu jenen Intellektuellen, mit denen
Jonas in seiner Marburger Zeit am meisten verbunden
gewesen ist und die ihn entscheidend gepragt haben.
Wegen Heidegger wechselte Jonas 1924 von Freiburg
nach Marburg, um bei ihm zu studieren und zu pro-
movieren. Bei Bultmann, dem evangelischen Neutes-
tamentler, belegte der »fachfremde« Philosoph Jonas
Seminare, und Bultmann betreute eigentlich Jonas’
Dissertation zur Gnosis, wiewohl Heidegger als Erst-
gutachter fungiert hat. Neben Heidegger gehorte Bult-
mann zu den wichtigsten Inspiratoren der Philoso-
phie von Jonas. Mit Arendt schlief3lich, die Jonas in ei-
nem Seminar bei Bultmann kennengelernt hatte, ver-
band Jonas eine enge Freundschaft. Im Folgenden
sollen kurz zentrale philosophische Motive der drei
Denker skizziert werden, die fiir Jonas’ Philosophie in
dessen Marburger Zeit bedeutsam gewesen sind.

2.1 »Im Bannkreis Heideggers ...c

Heidegger (ausf. s. Kap. 4/30/31) war in seinen jungen
Jahren bekanntlich ein Philosophen-Star gewesen. Um
ihn scharte sich ein Schiilerinnen- und Schiilerkreis,
den Jonas, obschon selbst Schiiler Heideggers, in sei-
nen Erinnerungen als »Heidegger-Kultgemeinde« (EG,
108) bezeichnet hatte. Gleichwohl galt Heidegger als
philosophischer Meisterdenker, der das philosophi-
sche Denken bleibend prigen sollte, ob in emphati-
scher Zustimmung oder heftiger Ablehnung. Pragend
war fiir Jonas Heideggers »fundamentalontologische«
Phase im Kontext von Sein und Zeit, also seine Phi-
losophie vor der sog. »>Kehre« vom Sein zum Ereignis.
Die Frage nach dem Sein galt fiir Heidegger als die Fra-
ge der Philosophie schlechthin, weil das Sein ihm zu-
folge der allgemeinste, in dieser Allgemeinheit jedoch
auch der dunkelste und undefinierbare sowie der
selbstverstindlichste Begriff ist (vgl. Heidegger 1986,
3f.). Das Sein zu be- und erfragen und damit auch zu
bedenken bedeutet aber auch zugleich dasjenige zu be-
denken, das zum Sein in einem besonderen Verhiltnis
steht. Sein »gibt« es niemals »an sich¢, sondern immer
schon in einer Relation zu demjenigen, der das Sein

befragen und bedenken kann. Das ist der Mensch, der
von Heidegger als Dasein bezeichnet wird (vgl. ebd.,
12). Das Dasein ist dadurch bestimmt, dass es sein ei-
genes Sein und damit auch Sein tiberhaupt zu reflektie-
ren und zu verstehen vermag und damit auch Sein
tberhaupt — Heidegger nennt dies auch Erschlossen-
heit des Seins durch das Dasein (vgl. ebd., 295-301).
Das Seinsverhiltnis des Daseins bezeichnet Heidegger
als Existenz, und in der Frage nach dem Sein befragt
das Dasein zugleich dieses Seinsverhiltnis, also die
Existenz, und damit letztlich immer sich selbst, weil es
im Verstehen des Seins sein eigenes Seinsverhéltnis
und folglich in letzter Konsequenz sich selbst zu ver-
stehen sucht. Das Verstindnis des Seins sowie der
Existenz des Daseins impliziert, dass das Dasein im-
mer schon ein Sein in einer Welt ist, ein In-der-Welt-
sein (vgl. ebd., 52ff.). Die Seinsfrage zu stellen heif3t
demnach auch, nicht nur die Frage nach dem Seinsver-
héltnis des Daseins zu stellen, sondern auch die Frage
nach der Weltlichkeit der Existenz.

Was aber heif3t >In-der-Welt-sein« genau? Heideg-
ger widmet sich hier zundchst einmal dem Begriff
>Welt«. Welt kann in vielfacher Weise ausgesagt wer-
den. Erstens bezeichnet >Welt« das All des innerhalb
der Welt vorhandenen Seienden, zweitens das Sein des
Seienden, drittens dasjenige, worin das Dasein lebt.
»Weltc ist also kein Gegeniiber des Menschen, kein
Objekt eines Subjekts, sondern es ist die Weise, in und
durch die das Dasein existiert. Das Dasein hat Welt,
indem es In-der-Welt-sein ist, und Welt ist nur, inso-
fern Dasein existiert. >Welt« ist nun fiir Heidegger
durch Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit bestimmt,
und dementsprechend ist auch das In-der-Welt-Sein
des Daseins durch Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit
bestimmt. Jene Temporalitit der Existenz des Daseins
als In-der-Welt-Sein bestimmt wiederum die Frage
des Daseins nach dem Sein, letztlich sogar das Sein
selbst, da die Existenz des Daseins dem Sein zugehort.

Das In-der-Welt-sein weist nun wiederum ver-
schiedene Aspekte auf: Es ist zunachst ganz einfach
ein In-sein, doch als solches ist es immer schon ein
Mit-sein und Mit-dasein mit anderem Dasein, ein
Sein mit und zu Anderen und die Welt ist dementspre-
chend Mit-Welt (vgl. Heidegger 1986, 118, 124 £.). Da-
sein ist also als In-sein und Mit-sein schon immer in
eine Konstellation mit anderem Dasein gestellt, das

J. B. Metzler © Springer-Verlag GmbH Deutschland, ein Teil von Springer Nature, 2021
Michael Bongardt u. a. (Hg.), Hans Jonas-Handbuch, https://doi.org/10.1007/<https://doi.org/10.1007/978-3-476-05723-5_2



20

mit ihm gemeinsam jeweils in der Welt ist. Heidegger
betont, dass Mit-sein ein Fiir-sein miteinschlief3t (vgl.
ebd., 123). Als Sein mit Anderen ist das Dasein also
zugleich ein Fiir-die-Anderen-sein und ein Fiir-die-
Welt-sein; es kann qua Dasein nicht anders als in die-
ser Art und Weise zu existieren, auch wenn es sich
dieser Existenzweise verweigert, gehort sie ihm doch
schon - jedoch gewissermaflen unverwirklicht - zu.
Als In-der-Welt-sein ist das Dasein schliefflich immer
auch ein Sein zum Tode hin, denn das In-der-Welt-
sein impliziert qua Sein in der Welt Zeitlichkeit und
Geschichtlichkeit und damit auch Endlichkeit, Sterb-
lichkeit. Damit gehért zum In-der-Welt-Sein auch die
Grundbefindlichkeit der Geworfenheit dazu: Das Da-
sein findet sich in der Welt vor als in die Welt Gewor-
fenes, darin zugleich auch ein in den Tod Gestelltes
(vgl. ebd., 235-267).

Wenn das Dasein Existenz ist, und wenn die ge-
nannten Aspekte notwendig das Wesen des Daseins
ausmachen, dann lassen sich diese Aspekte auch als
Grundvollziige der Existenz, als Existenzialien be-
zeichnen, die in die Grundstruktur des Daseins ein-
gebettet sind, die Heidegger »Sorge« nennt. Diese faltet
sich zum einen in ein umsichtiges Besorgen im Sinne
eines Sorgens um das sog. »Zuhandene« aus, zum an-
deren in die Fiirsorge, und zwar dann, wenn sich Da-
sein zu anderem Dasein sorgend in Riicksicht und
Nachsicht verhilt. Doch die Sorge ist fiir Heidegger
keine ethische Haltung, sondern Grundexistenzial des
Daseins und damit eine ontologische Kategorie. Die
Sorge macht das Wesen der Existenz aus, sie ist Sein
des Daseins selbst (vgl. ebd., 191-200).

Das Dasein ist nun in ein Verhiltnis zum Sein
und damit auch in das In-der-Welt-sein gestellt, das
nicht von einem anderen Dasein iibernommen wer-
den kann. Ebenso geht es ihm, insofern es ihm als Da-
sein um sein Sein selbst geht, immer schon und ir-
reduzibel um sein je eigenes Sein. Diese Perspektive
bezeichnet Heidegger als »Jemeinigkeit«. Diese Jem-
einigkeit kommt dem Dasein nicht nur zu, es ist sie.
Das Weltverhiltnis des Daseins als In-der-Welt-sein
bleibt also an das Selbstverhiltnis des Daseins als
Jemeinigkeit gebunden (vgl. ebd., 321). »>Ich« impli-
ziert immer schon Weltlichkeit im Sinne von Welt-
sein. Kein »ich< ohne Welt, weltlos konne sich das Sein
gar nicht als »ich<aussprechen.

Das bereits erwihnte Seinsverhiltnis des Daseins ist
mit dessen Seinsverstdndnis verkniipft; sich zum Sein
verhalten heifit immer auch: es verstehen. Und umge-
kehrt kann es das Sein nur dann verstehen, wenn es im
Seinsverhaltnis steht. Das Verstehen bildet sich wiede-

rum durch Auslegung aus, insbesondere durch Aus-
legung des zuhandenen Seienden. Dazu bedarf es der
Trias der Vorhabe, der Vorsicht und des Vorgriffs des
Zuhandenen bzw. auf das Zuhandene. Und das bedeu-
tet, dass Verstehen niemals voraussetzungslos ist, son-
dern in einen hermeneutischen Zirkel eingespannt ist.
Jenes Verstehen kann sich jedoch nur dann vollziehen,
wenn es das Sein, oder genauer: dessen »Sagen« ver-
nimmt. Das Sein sagt, schickt sich dem Dasein zu, lasst
sich solcherart entdeckend verstehen. Das Sein zeigt
sich demjenigen, der es vernimmt, und in eben jenem
Zusammenspiel von sich zeigendem Sein und verneh-
mendem Dasein vollzieht sich das Seinsverstindnis.
So bestimmt Heidegger auch den Begriff »Vernunft«als
ein Vermogen des Vernehmens der Wahrheit des
Seins, die sich in ihrer Unverborgenheit offenbar
macht, sehen lasst. Das Verstehen der Existenz erhilt
damit bei Heidegger eine deutlich passive Konnotati-
on, denn die Initiative geht vom Sein aus, das sich
zeigt. Jenes Sich-Zeigen des Seins ldsst sich auch als
Entbergung des Seins bezeichnen: Sein, das zur Er-
scheinung kommt, das sich zeigt, ist Unverborgenheit,
a-letheia. Aletheia ist nun aber auch das griechische
Wort fiir Wahrheit. Dementsprechend ist Wahrheit fiir
Heidegger nichts anderes als die Unverborgenheit des
Seins, das gerade in seiner Unverborgenheit erkannt,
verstanden werden kann. Wahrheit ist dann jedoch
nicht identisch mit Satz- oder Urteilswahrheit, son-
dern eine ontologische Grofle; Wahrheit ist identisch
mit dem sich entbergenden Sein, insofern es vom Da-
sein vernehmend verstanden wird. Und diese Wahr-
heit geht aller Satzwahrheit voraus und erméglicht sie
(vgl. ebd., 218). Das Sein steht allerdings in einer un-
aufl6slichen Spannung zwischen Verborgenheit und
Unverborgenheit; lethe und aletheia, Ferne und Nahe.
Es zeigt sich niemals vollstandig, sondern ist bleiben-
der Entzug, Verbergung. Umgekehrt dringt es zu sei-
nem In-Erscheinung-Treten, in die Unverborgenheit,
die es verstehbar macht. In dieser ihm eigentiimlichen
Spannung von Prasenz und Absenz ist das Sein nie-
mals vollstindig erkennbar und prasentierbar. Schon
gar nicht ist es begrifflich erfassbar oder aussagbar. Das
Sein sagt sich zu, ohne selbst aussagbar sein zu konnen,
es erscheint ohne Mdglichkeit der Représentation, es
kann erkannt werden, ohne mittels des diskursiven
Denkens definiert werden zu kénnen. Kaum zeigt es
sich, ist es schon wieder verborgen.

Von diesen Grundmotiven aus Sein und Zeit sind
v.a. der Aspekt der Geworfenheit in die Welt, das Sein
zum Tode des In-der-Welt-seins, die Sorge als Existen-
zial des Daseins und grundsitzlich die Zeitlichkeit des



Daseins und des Seins tiberhaupt fiir Jonas™ Philoso-
phie bedeutsam geworden, ebenso die grundsitzliche
ontologische Perspektive und die Zusammenfithrung
von Ontologie und Ethik (vgl. Hosle 2003, 44 £.).

2.2 Existenziale Interpretation des Neuen
Testaments — Rudolf Bultmann

Des Ofteren wurde davon ausgegangen, dass Rudolf
Bultmann (s. Kap. 39/32) in seinem Programm einer
existenzialen Hermeneutik des Neuen Testaments
Heideggers Denken, insbesondere dessen Uberlegun-
gen zur Hermeneutik, rezipiert hat. Bultmann hatte
dieses Programm jedoch schon vorher ausgearbeitet,
dann jedoch unter dem Einfluss Heideggers weiter
ausgefaltet (vgl. Hammann 2016, 84). Heideggers fun-
damentalontologisches Programm und die dazu geho-
rende Daseinsanalyse nutzte Bultmann als anthropo-
logische Grundlage seiner eigenen existenzialen Inter-
pretation der biblischen Schriften. Diese Interpretati-
on gehdrt zum Grundanliegen der hermeneutischen
Perspektive nebst hermeneutischem Zirkel, die Bult-
mann als das theologische Hauptproblem verstand.
Entscheidend sind fiir ihn das Lebensverhaltnis zwi-
schen Interpretation und Text sowie das die Interpre-
tation pragende Vorverstindnis, analog zur Herme-
neutik des Seinsverstdndnisses Heideggers. Das gott-
liche Wort macht sich vernehmbar, so wie das Sein in
Heideggers Sein und Zeit, doch dazu bedarf es des Ver-
nehmenkdnnens und des Verstehens durch das Da-
sein, dem es sich zeigt. Und dieses Verstehen ist in den
hermeneutischen Zirkel eingespannt, den es in jeder
Interpretation der Schrift zu berticksichtigen gilt. Die
Begegnung mit dem Wort Gottes jedoch zwingt den
Menschen in eine existentielle Entscheidung, eine —
mit Kierkegaard gesprochen - existentielle Wahl zwi-
schen Entsprechung und Verneinung, und diese Ent-
scheidung ereignet sich immer wieder neu in jeder
Konfrontation mit den biblischen Texten und mit
dem in ihnen tiberlieferten Ruf Gottes in der Person
Jesu (vgl. Bultmann 1953, 314 ff.). Diese existenziale
Interpretation des Neuen Testaments, die die Frage
nach dem historischen Jesus eher in den Hintergrund
riickt, impliziert zugleich die >Entmythologisierung«
(s. Kap. 62) des Neuen Testaments, da die hermeneuti-
sche Perspektive nicht allein dem Vorverstindnis der
Leserinnen und Leser gilt, sondern auch dem Entste-
hungskontext der biblischen Texte. Um den Ruf in die
Entscheidung auch heute und damit in einem génzlich
anderen kulturellen und gesellschaftlichen Kontext als

21

demjenigen der Antike vernehmen zu konnen, gilt es,
diese von ihren mythischen Verflechtungen zu 16sen,
was die Identifizierung dieser mythischen Hintergriin-
de und Einfliisse notwendig macht.

Jenes Entmythologisierungsprogramm entfaltet
Bultmann auch mit Bezug auf das Dissertationsthema
von Jonas, die Gnosis, und dies hinsichtlich der Chris-
tologie des Johannesevangeliums. Diesem Evangeli-
um liege ein gnostischer Erlosungsmythos zugrunde,
insbesondere im Offenbarungsverstindnis, das Bult-
mann zufolge auf das pure Geschehen der Offen-
barung in Jesus von Nazareth, nicht aber auf deren
Gehalt konzentriert sei. Jesus werde wie im gnosti-
schen Mythos als erloster Erloser verstanden, der den
gefallenen Aon erlost - hier wirke sich der gnostische
Dualismus aus (vgl. Bultmann 1967, 10-35; 55-104;
vgl. auch Hammann 2016, 93-94). Es ist anzunehmen,
dass nicht nur Jonas von Bultmann, sondern auch
Bultmann von Jonas und dessen durch Heidegger ge-
pragte existenziale Interpretation der Gnosis beein-
flusst war. So hielt Jonas etwa 1925 in einem Seminar
Bultmanns ein Referat {iber die Gnosis im Johannes-
evangelium, wohl eine Vorstudie zur spéteren Disser-
tation Der Begriff der Gnosis (vgl. EG, 117; vgl. auch
mit Verweis auf Bernd Jaspert: Rudolph 2003, 96).

2.3 »Einschneidendste Begegnung: und
rlebenslange Freundschaft«—Hannah
Arendt

In seinen Erinnerungen wiirdigt Jonas v. a. auch Han-
nah Arendt (s.Kap.40) und beschreibt ausfithrlich
seine Beziehung zu ihr in seiner Marburger Zeit. Es
schien ihm besonders daran gelegen, herauszustellen,
dass es sich niemals um eine Liebesbeziehung gehan-
delt hat. Leider sind Jonas’ Ausfithrungen in Bezug auf
Arendt meist privater Natur. Die Philosophin, Intel-
lektuelle, Kollegin, wird so von ihm auf die Freundin
reduziert - der »Genderfaktor« wirkt sich also deutlich
aus: die mannlichen Lehrer und Kollegen werden in
ihrer philosophischen Bedeutung und ihrem Einfluss
auf sein Denken gewiirdigt, die weibliche Kollegin
dagegen in ihrer Bedeutung als Freundin und in ih-
rer erotischen Bedeutung als unerreichbare Geliebte,
als »faszinierende, anziehende, bezaubernde Person«
und als »Ausnahmewesen« (EG, 112). Allenfalls wird
sie als »tolle Schiilerin [!] Bultmanns« (EG, 111) be-
zeichnet, somit noch nicht einmal als eigenstindige
Philosophin. Ganze sechs Seiten bringt Jonas fiir die
Schilderung seiner privaten Beziehung und seiner



22

Nicht-Liebesbeziehung zu Arendt auf, nur eine Seite
jedoch fiir Arendts Denken und deren Hinwendung
zum Politischen - und dies in Form einer Abgren-
zung: »Mein Dissertationsthema >Gnosis< war poten-
tiell tausendmal politischer als Hannah Arendts Ar-
beit »Der Liebesbegriff bei Augustin« (EG, 124). Dies
ist leider alles andere als {iberraschend, wenn man be-
denkt, welche Rolle Philosophinnen in der Philoso-
phiegeschichte sehr hiufig gespielt haben. Es ist aber
insofern umso bedauerlicher, als Jonas méglicherwei-
se in seinem Denken von Arendts Gedanken zur Na-
talitdt ebenso beeinflusst gewesen ist wie von deren
Reflexionen zu Macht und Freiheit.

Fiir Arendt ist die menschliche Existenz neben
Weltlichkeit und Pluralitdt insbesondere durch zwei
Bedingungen gekennzeichnet: Mortalitit und Natali-
tat. Sie sind nicht etwa Wesensbestimmungen des
Menschen, keine Substanzbegriffe also, sondern Exis-
tenzweisen. Das Existenzial der Mortalitéit hatte be-
reits Heidegger benannt, nicht aber die Gebiirtigkeit.
Arendt macht deutlich, dass die Natalitit anders als
die Mortalitdt nicht nur quasi negativ die Begrenztheit
des Daseins markiert, sondern dass sie positiv und
produktiv zu verstehen ist als Grundbedingung
menschlicher Kreativitit und des Handelns. Denn
Handeln ist fiir Arendt gleichbedeutend mit der Fa-
higkeit, einen neuen Anfang zu machen, neu zu be-
ginnen. Diese Fihigkeit spiegelt die Gebiirtigkeit,
denn diese ist ja durch Neubeginn gekennzeichnet -
durch den Beginn neuen Lebens, durch eine neue An-
kunft in der Welt (vgl. Arendt 2013a, 18). Die Natalitat
ist Moglichkeitsbedingung des Handelns; die ur-
spriingliche Initiative des Geborenseins ermdoglicht
die Initiative des Neubeginns, welche jedem Hand-
lungsakt innewohnt. Verstindlich wird dies jedoch
nur dann, wenn man sich verdeutlicht, dass diese Fi-
higkeit zu handeln fiir Arendt mit Freiheit gleichbe-
deutend ist, denn die Fihigkeit des Neubeginns kenn-
zeichnet fiir sie ganz in kantischer Tradition den Be-
griff der Freiheit: Freiheit ist das Vermogen, einen
neuen Anfang setzen zu kénnen, und insofern Han-
deln mit jenem Vermogen identisch ist, ist Handeln
nicht anders zu denken als frei.

Arendt setzt die Natalitdt in Analogie zum Gedan-
ken des Schopfungshandelns Gottes: Wie der Anfang
allen Anfangs, der Schépfungsakt, so ist auch jedes im
Handeln sich vollziehende Neubeginnen unberechen-
bar und unerwartet, unvorhersehbar. Das »initium«
des Handelns kann nicht hergestellt werden (vgl. ebd.,
216). Es vollzieht sich quasi ungeschuldet, zwanglos,
ohne Notwendigkeit und damit schlechterdings frei.

Das bedeutet nicht, dass das Handeln keinen Bedin-
gungen unterworfen ist; als Handeln in der Welt ist es
den Grenzen unterworfen, denen der handelnde Je-
mand als Dasein unterliegt. In seiner Spontaneitit je-
doch eignet dem Handeln analog zur Freiheit ein Mo-
ment Unbedingtheit - die unberechenbare und alle Be-
dingtheit unterbrechende Unbedingtheit des Anfangs,
des Neubeginns. Darin ist das Handeln zudem auf eine
offene Zukunft hin ausgerichtet; der Ausgang ist eben-
so unberechenbar wie der Anfang (vgl. ebd., 240).

Als Fahigkeit, einen Anfang zu machen, ist Handeln
machtvoll; Handeln ist ein Vermdgen, ein Konnen,
und insofern impliziert es Macht. Von solcher Macht
ist die Gewalt zu unterscheiden; sie ersetzt Macht und
mit ihr das Handeln und die Freiheit durch Herrschaft,
also durch das Verhiltnis von Herrschen und Be-
herrschtwerden, Befehl und Gehorsam (vgl. ebd.,
281 f; vgl. auch Arendt 2013b, 36f,, 44 ff.). Die Macht
zu handeln konkretisiert sich Arendt zufolge in der
Macht zu verzeihen und in dem Vermdogen, Verspre-
chen zu geben und zu halten. Beide, so Arendt, sind
Heilmittel gegen die Unwiderruflichkeit des bereits
Getanen und gegen die Unabsehbarkeit der Folgen des
Tuns (vgl. Arendt 2013a, 301). Die Handlungsmacht
ist somit dazu fahig, die Folgen ihrer selbst zu heilen.
Ebenso zentral wie das Verzeihen ist das Versprechen:
So wie das Handeln generell die ewige Wiederkehr des
Gleichen, den notwendigen Ablauf immerwéihrenden
Geschehens unterbricht, so unterbricht das Verspre-
chen diesen Ablauf, weil die Handlung des Verspre-
chens die Bereitschaft dazu voraussetzt, Verantwor-
tung fiir das eigene Tun zu tibernehmen, statt sich dem
Walten eines Fatums zu iiberlassen. All dies aber hat in
der Natalitit seine Moglichkeitsbedingung.

Das Handeln steht fiir Arendt in direktem Bezug
zum Vermogen des Willens. Der Wille ist Triebfeder
des Handelns, er ist, so Arendt in Bezug auf Kant, Ver-
mogen etwas Neues zu beginnen (vgl. ebd., 248 f.). Hier
vollzieht sich eine bemerkenswerte Neubestimmung
der Willensfreiheit, denn als Vermégen des Neube-
ginns ist hier mehr als blofie Wahlfreiheit (>liberum ar-
bitrium«) gemeint, denn es handelt sich nicht einfach
um das Vermogen der Wahl zwischen Objekten, Gii-
tern, Dingen, Verhaltensweisen, Personen. Wahlfrei-
heit ist laut Arendt weder autonom noch spontan, sie
vermag nichts aus sich selbst anzufangen, und sie folgt
nicht jhrer eigenen Beschaffenheit und ihren eigenen
Gesetzen (vgl. Arendt 2013c, 267 £.). Freiheit und mit
ihr das Wollen dagegen ist wesentlich autonom, und
dasv. a. auch im Blick auf das Sollen; die Willensfreiheit
wendet sich sowohl gegen jedes Tun aus blof3er Kon-



vention wie gegen ein Handeln aufgrund puren Gehor-
sams gegeniiber einer gebietenden Autoritit (vgl. ebd.,
303). Das Wollen folgt aus einem Konnen bzw. bezieht
sich darauf, dementsprechend versteht Arendt den
Willen analog zur Freiheit und damit auch zum Han-
deln als Vermogen, als Konnen und in diesem Sinn als
Macht. Doch absolute Einheit von Wollen und Kénnen
(und Sollen) ist dem endlichen Dasein nicht méglich;
allein in der Allmacht Gottes ist diese Einheit gegeben
und damit, genau besehen, die absolute, géttliche Won-
ne des Willens. Der bedingte, endliche Wille dagegen
bedarf, eben, weil er gespalten ist in Willen und Gegen-
willen, und weil eine bleibende Differenz besteht zwi-
schen Wollen, Sollen und Konnen, einer erlésenden
bzw. versohnenden Verwandlung, die Arendt zufolge
im Ubergang vom Wollen zum Handeln besteht (vgl.
ebd., 335). Im Anschluss an Augustinus und Scotus
wird dies als Verwandlung des Willens in Liebe be-
stimmt (vgl. ebd., 338). Diese verwandelnde Kraft der
Liebe im Handeln ist keiner Zweck-Mittel-Relation
unterworfen, sie gehorcht nicht den Regeln instrumen-
teller Vernunft; sie tragt ihren Zweck in sich selbst.
Arendts Uberlegungen lassen sich fiir ein Ver-
stindnis des Handelns Gottes rezipieren (vgl. Wendel
2013), und dies konnte auch fiir einen Vergleich mit
Jonas’ »Der Gottesbegrift nach Auschwitz« und des-
sen Kritik des Allmachtspradikats interessant sein —
neben dem Aspekt, dass Arendts Freiheits- wie Hand-
lungsverstdndnis sowie der von ihr geprigte Gedanke

23

der Natalitit Jonas’ Ethik in Das Prinzip Verantwor-
tung beeinflusst haben kénnte, wiewohl Jonas selbst
dazu explizit leider nicht Stellung genommen hat.

Literatur

Arendt, Hannah: Vita activa oder vom tétigen Leben [1960].
Miinchen !'2013a.

Arendt, Hannah: Macht und Gewalt [1970]. Miinchen
222013b.

Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das
Wollen [1978]. Miinchen ¢2013c.

Bultmann, Rudolf: Theologie des Neuen Testaments. Tiibin-
gen 1953.

Bultmann, Rudolf: Exegetica. Aufsitze zur Erforschung des
Neuen Testaments. Tiibingen 1967.

Hammann, Konrad: Rudolf Bultmann und seine Zeit. Bio-
graphische und theologische Konstellationen. Tiibingen
2016.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit [1927]. Tiibingen '¢1986.

Hosle, Vittorio: Jonas’ Stellung in der Geschichte der deut-
schen Philosophie. In: Christian Wiese und Eric Jacobson
(Hg.): Weiterwohnlichkeit der Welt. Zur Aktualitét von
Hans Jonas. Berlin/Wien 2003, 34-52.

Rudolph, Kurt: Hans Jonas und die Gnosisforschung aus
heutiger Sicht. In: Christian Wiese und Eric Jacobson
(Hg.): Weiterwohnlichkeit der Welt. Zur Aktualitét von
Hans Jonas. Berlin/Wien 2003, 93-107.

Wendel, Saskia: Vergebung und Zusage. Hannah Arendts
Begrift des Handelns und seine Bedeutung fiir die Bestim-
mung des Handelns Gottes. In: ZKTh 135/4 (2013), 414~
423.

Saskia Wendel



24
3 Kant/Neukantianismus

Die Philosophie Immanuel Kants und — wenn auch in
weit geringerem Mafle — der Neukantianismus waren
fur das philosophische Denken von Hans Jonas zeit-
lebens von hoher Bedeutung. Wichtige Prinzipien wie
die kritische Grundhaltung zur Metaphysik und die
Notwendigkeit einer philosophischen Begriindung
ethischer Normen hat Jonas in das eigene Denken
iibernommen, dann aber fiir seine sehr eigenstindige,
von Kant immer wieder stark abweichende Philoso-
phie fruchtbar werden lassen.

3.1 Kant

Die Philosophie Kants lernte Jonas in seinen ersten
Studienjahren v.a. tiber seinen Freiburger Lehrer Ju-
lius Ebbinghaus kennen. Allerdings findet sich im
Jonas-Archiv ein handgeschriebenes Manuskript, da-
tiert auf das Wintersemester 1921/22, als Jonas fur kur-
ze Zeit an die Hochschule fiir die Wissenschaft des Ju-
dentums sowie an die Friedrich-Wilhelms-Universitat
nach Berlin wechselte. Dieses von Jonas unterzeichne-
te Skript trigt den Titel »Uber die Idealitiit der Zeit«
(HJN, 1-17-2). Die Entstehungsgeschichte des Textes
ldsst sich nicht genau rekonstruieren. Inhaltlich ver-
steht sich der Text als Auseinandersetzung mit Kants
transzendentaler Asthetik. Kants erkenntnistheoreti-
schen Zugriff auf die menschliche Wahrnehmung griff
der junge Student mit dem Zweck an, darzulegen,

»dald die Zeit, als eine Bestimmung des aktuellen Be-
wultseins selber [...] einen ganz anderen und gestei-
gerten Anspruch auf objektive Fakticitat erhebt als der
Raum, und daf8 sie daher eine durchaus andere Be-
handlungsweise erfordert als dieser, dal3 also der
schematische Parallelismus, den Kant in der Erorte-
rung dieser beiden angewandt hat, unmoglich dem
fundamentalen Unterschied, der zwischen ihnen be-
steht, gerecht wird« (HJN, 1-17-2, 6).

Der 18-jahrige Jonas interpretierte in diesen ersten
Versuchen wissenschaftlichen Arbeitens die Zeit als
die »tatsachliche [...] Form, in der sich mein Ich einzig
aktualisiert, die faktische Vollzugsform meiner ge-
samten Innerlichkeit« (HJN, 1-17-2, 19). Ein wenig
von sich selbst tiberrascht, stellte er am Ende fest, es
sei gewiss ein »Unterfangen, sich mit Kant auseinan-
derzusetzen, und zumal fiir einen Anfinger in der
Philosophie«. Doch wolle er die Widerstinde, die sich

hinsichtlich Kants Gedankengéngen bei ihm auftun,
»zu klarer Formulierung« erheben. Denn erst die Au-
Berung von Bedenken ermdgliche eine fruchtbare
Diskussion. Insofern sei seine kurze Abhandlung per
se gerechtfertigt, »selbst wenn jene Auffassung eine
irrtiimliche sein sollte« (HJN, 1-17-2, 24).

Wieder zuriick in Freiburg, diskutierte Jonas aus-
giebig mit Ebbinghaus, einem der profiliertesten Ken-
ner der kantischen Philosophie, der die Aktualitat der
Kritiken Kants betonte und gegen das vorherrschende
Verstindnis des Neukantianismus zuriick zu Kant
wollte. Ebbinghaus, der kurz nach Ende des Zweiten
Weltkrieges Rektor der Universitit Marburg werden
sollte, stritt in freundschaftlicher Verbundenheit in
seinem Kant-Seminar (vgl. HJN, 1-17-1) mit Jonas
tiber die Moglichkeit analytischer Urteile geometri-
scher Begriffe. Da Jonas keineswegs die Ansicht seines
Lehrers vertrat, dass solche Urteile moglich seien,
machte er sich intensiv eigene Gedanken zum Thema.
In einem rund 20 Seiten umfassenden Papier von No-
vember 1923, das seinen Ausgang in Kants theoreti-
scher Philosophie nimmt, wirft er dem 1921 bei Hus-
serl mit einer Arbeit iiber die Grundlagen der Hegel-
schen Philosophie habilitierten Ebbinghaus vor, die
Unterschiede zwischen analytischen und syntheti-
schen Urteilen zu verwischen. Die Mitschrift ist um
Wissenschaftlichkeit bemiiht, doch noch von sprach-
lichem Schmuckwerk begleitet. Zu beachten ist aller-
dings, dass Jonas zu diesem Zeitpunkt erst 20 Jahre alt
war, doch bereits iiber ein beachtliches Reflexionsver-
mogen und ein stark ausgeprigtes Abstraktionsden-
ken verfigte. Dartiber hinaus vertraute er nicht blind
Autoritéten, sondern versuchte stets, sich ein eigenes
Urteil zu bilden. Dass es sich bei Ebbinghaus um einen
Kant-Experten mit exzellenten Kenntnissen der Ma-
thematik handelte, schien Jonas nur umso mehr zu be-
stirken, kritisch nachzufassen. Dies schien ihm ins-
besondere vonnéten, weil Ebbinghaus seines Erach-
tens die vorgebrachten Argumente in der sich an die
Debatte anschlieSenden Zusammenfassung abermals
verzerrt dargestellt habe (vgl. HN, 1-17-1). Nachdem
er in einem an die Auseinandersetzung anschliefen-
den Teil »von den Verhiltnissen analytischer Urteile
uberhaupt« handelte, fiigte er deshalb in einem dritten
Teil eine »Kritik des Diktats von Herrn Dr. Ebbing-
haus« an. Der Student Jonas schloss seine Ausfiithrun-
gen mit den Worten, er habe genug Griinde fiir die Un-
haltbarkeit der Thesen von Ebbinghaus geliefert. Somit
sei seine Aufgabe nun erledigt. Die Unstimmigkeiten
der beiden Denker im Wintersemester 1923 hatte je-
doch keine langfristigen Folgen, im Gegenteil: Zeit-

J. B. Metzler © Springer-Verlag GmbH Deutschland, ein Teil von Springer Nature, 2021
Michael Bongardt u. a. (Hg.), Hans Jonas-Handbuch, https://doi.org/10.1007/<https://doi.org/10.1007/978-3-476-05723-5_3



