
Michael Bongardt / Holger Burckhart 

John-Stewart Gordon / Jürgen Nielsen-Sikora (Hg.)

Hans Jonas
Handbuch
Leben – Werk – Wirkung



XHUB-Print-Workflow | 00_HB_Jonas_05722_Titelei_[Druck-PDF] | 29.01.21



XHUB-Print-Workflow | 00_HB_Jonas_05722_Titelei_[Druck-PDF] | 29.01.21

J. B. Metzler Verlag

Michael Bongardt / Holger Burckhart /  
John-Stewart Gordon / Jürgen Nielsen-Sikora (Hg.)

Hans Jonas-Handbuch
Leben – Werk – Wirkung

Unter Mitarbeit von Jens Ole Beckers und Michelle Buller



Die Wiedergabe von allgemein beschreibenden Bezeich- 
nungen, Marken, Unternehmensnamen etc. in diesem Werk 
bedeutet nicht, dass diese frei durch jedermann benutzt  
werden dürfen. Die Berechtigung zur Benutzung unterliegt,  
auch ohne gesonderten Hinweis hierzu, den Regeln des 
Markenrechts. Die Rechte des jeweiligen Zeicheninhabers  
sind zu beachten.

Der Verlag, die Autoren und die Herausgeber gehen davon  
aus, dass die Angaben und Informationen in diesem Werk  
zum Zeitpunkt der Veröffentlichung vollständig und korrekt 
sind. Weder der Verlag, noch die Autoren oder die Heraus- 
geber übernehmen, ausdrücklich oder implizit, Gewähr für  
den Inhalt des Werkes, etwaige Fehler oder Äußerungen.  
Der Verlag bleibt im Hinblick auf geografische Zuordnungen  
und Gebietsbezeichnungen in veröffentlichten Karten und 
Institutionsadressen neutral. 

Umschlagabbildung: Permission given from the estate  
of Hans and Eleanore Jonas

J. B. Metzler ist ein Imprint der eingetragenen Gesellschaft 
Springer-Verlag GmbH, DE und ist ein Teil von Springer Nature

Die Anschrift der Gesellschaft ist:  
Heidelberger Platz 3, 14197 Berlin, Germany

Die Internationale Hans Jonas-Konferenz und die Er-
stellung des daraus erwachsenen Handbuchs wurden 
gefördert durch

ISBN 978-3-476-05722-8
ISBN 978-3-476-05723-5 (eBook)
https://doi.org/10.1007/978–3-476–05723–5

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese 
Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; 
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet  
über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

J. B. Metzler
© Springer-Verlag GmbH Deutschland,  
ein Teil von Springer Nature, 2021

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheber- 
rechtlich geschützt. Jede Verwertung, die nicht ausdrücklich 
vom Urheberrechtsgesetz zugelassen ist, bedarf der vor- 
herigen Zustimmung des Verlags. Das gilt insbesondere für 
Vervielfältigungen, Bearbeitungen, Übersetzungen, Mikro- 
verfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in 
elektronischen Systemen. 

Die Herausgeber
Prof. Dr. Michael Bongardt ist Professor für Anthropologie, 
Kultur- und Sozialphilosophie am Philosophischen Seminar 
der Universität Siegen und einer der Hauptherausgeber der 
Kritischen Gesamtausgabe der Werke von Hans Jonas. 
Prof. Dr. Holger Burckhart ist seit 2009 Rektor der Universität 
Siegen. Seine Forschungsschwerpunkte liegen in der 
Praktischen Philosophie. Er ist Begründer des Hans 
Jonas-Instituts der Universität Siegen und Mitherausgeber 
der Kritischen Gesamtausgabe. 
Prof. Dr. John-Stewart Gordon ist seit 2015 Professor für 
Philosophie sowie seit 2016 Leiter des Forschungsclusters 
für Angewandte Ethik an der Vytautas Magnus Universität, 
seit 2018 Chief Researcher an der Fakultät für 
Rechtswissenschaften an der Vytautas Magnus Universität, 
sowie von 2017–2021 Projektleiter des EU-Projektes 
»Integration Study on Future Law, Ethics, and Smart 
Technologies«. 
Prof. Dr. Jürgen Nielsen-Sikora ist seit 2018 außerplan- 
mäßiger Professor für Bildungsphilosophie an der Fakultät 
II der Universität Siegen sowie Vorstandsmitglied des  
Hans Jonas-Zentrums Siegen.



XHUB-Print-Workflow | 00_HB_Jonas_05722_Titelei_[Druck-PDF] | 29.01.21XHUB-Print-Workflow | 00_HB_Jonas_05722_Titelei_[Druck-PDF] | 29.01.21

Inhalt

Vorwort  VI

	 I�	� Leben

	 1�	�� Intellektuelle Biographie   
Jürgen Nielsen-Sikora  3

	 II�	� Kontexte

	 2�	�� Marburger Umfeld  Saskia Wendel  19
	 3�	�� Kant/Neukantianismus  Robinson dos Santos, 

Michael Bongardt und Jürgen Nielsen-Sikora  24
	 4�	�� Heidegger  Ralf Elm  28
	 5�	�� Bloch  Rainer E. Zimmermann  35
	 6�	�� Frankfurter Schule  Eva Buddeberg  40
	 7�	�� Antike Philosophie  Emidio Spinelli  44
	 8�	�� Jüdische Philosophie  Avishag Zafrani  49
	 9�	�� Phänomenologie  Jens Peter Brune  54
	10�	�� Naturphilosophie  Francesca Michelini  59
	11�	�� Naturwissenschaft  Kristian Köchy  64
	12�	�� Technikphilosophie  Jan C. Schmidt  69

	III�	� Texte

	 A�	�� Hauptwerke
	13�	�� Augustin und das paulinische Freiheitsproblem 

(1930)  Udo Lenzig  77
	14�	�� Gnosis und spätantiker Geist I: Die mythologische 

Gnosis (1934)  Rainer Kampling  83
	15�	�� Gnosis und spätantiker Geist II. Von der 

Mythologie zur mystischen Philosophie (1954)   
Elad Lapidot  88

	16�	�� Gnosis. Die Botschaft des fremden Gottes (1958)   
Jonathan Cahana-Blum  96

	17�	�� Zwischen Nichts und Ewigkeit. Drei Aufsätze  
zur Lehre vom Menschen (1963)   
Nathalie Frogneux  104

	18�	�� Organismus und Freiheit (1973)   
Horst Gronke  109

	19�	�� Philosophical Essays. From Ancient Creed 
to Technological Man (1974)   
Jürgen Nielsen-Sikora  117

	20�	�� Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik 
für die technologische Zivilisation (1979)   
Angela Michelis  119

	21�	�� Das Prinzip Verantwortung: Diskursethische 
Weiterführung  Dietrich Böhler  127

	22�	�� Das Prinzip Verantwortung: Eine anthropozen-
trische Ethik?  Reinhold Schwenzer  135

	23�	�� Das Prinzip Verantwortung: Systemverant-
wortung  Hans Lenk  139

	24�	�� Technik, Medizin und Ethik. Zur Praxis 
des Prinzips Verantwortung (1985)   
Jens Kurreck  145

	25�	�� Philosophische Untersuchungen und 
metaphysische Vermutungen (1992)   
Michael Hackl  153

	 B�	�� Ausgewählte Aufsätze
	26�	�� Die Idee der Zerstreuung und Wiedersammlung 

bei den Propheten (1922)  Petr Frantik  160
	27�	�� Das jüdische Schulwesen in Palästina (1923)   

Petr Frantik  164
	28�	�� Unsere Teilnahme an diesem Kriege. Ein Wort 

an jüdische Männer (1939)   
Jan Schenkenberger  167

	29�	�� Gnosis, Existentialismus und Nihilismus (1960)   
Fabio Fossa  170

	30�	�� Husserl und Heidegger (1963)   
Ian Alexander Moore  172

	31�	�� Heidegger und die Theologie (1964)   
Stefano Bancalari  176

	32�	�� Im Kampf um die Möglichkeit des Glaubens 
(1977)  Michael Bongardt  180

	33�	�� Techniken des Todesaufschubs und das Recht zu 
sterben (1984)  Paolo Becchi  183



VI

	34�	�� Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jüdische 
Stimme (1984)   
Francisco Quesada Rodríguez  187

	35�	�� Wissenschaft als persönliches Erlebnis 
(1987)  Sebastian A. Höpfl  191

	36�	�� Erkenntnis und Verantwortung. Gespräch 
mit Ingo Hermann (1991/1980)   
Bernadette Herrmann  194

	37�	�� Vergangenheit und Wahrheit. Ein später  
Nachtrag zu den sogenannten Gottesbeweisen 
(1991)  Roman Seidel  197

	38�	�� Philosophie. Rückschau und Vorschau am Ende 
des Jahrhunderts (1993)  Ralf Seidel  201

	IV�	� Briefwechsel

	39�	�� Rudolf Bultmann  Andreas Großmann  207
	40�	�� Hannah Arendt  Frauke A. Kurbacher und  

Astrid Hähnlein  210
	41�	�� Günther Anders  Ginger Isabelle Kokorin  217
	42�	�� Gershom Scholem  Christiane Auras  222
	43�	�� Private Briefe  Jürgen Nielsen-Sikora  228

	V�	� Rezeptionsgeschichte

	44�	�� Deutschland  Karl Günter Arnold  235
	45�	�� Italien  Paolo Becchi, Roberto Franzini Tibaldeo  

und Fabio Fossa  243
	46�	�� Frankreich  Éric Pommier  251
	47�	�� Frankophoner Sprachraum außerhalb Frank-

reichs  Nathalie Frogneux  259
	48�	�� Polen  Piotr Rosół  266
	49�	�� USA  Theresa Morris  273

	50�	�� Japan  Hiroshi Abe  280
	51�	�� Brasilien  Oswaldo Giacoia Junior  284

	VI�	� Begriffe

	52�	�� (Bio-)Medizin  Rosangela Barcaro  293
	53�	�� Bild  Roberto Franzini Tibaldeo  295
	54�	�� Evolution  Jelson R. Oliveira  298
	55�	�� Ehrfurcht/Demut   

Chris Doude van Troostwijk  301
	56�	�� Freiheit  Michelle Bobsin Duarte  304
	57�	�� Gott/Religion  Michael Bongardt  306
	58�	�� Heuristik der Furcht  Valentin Pluder  309
	59�	�� Judentum  Irene Kajon  312
	60�	�� Krieg/Frieden  Raphael Döhn  315
	61�	�� Monismus  Lawrence Vogel  317
	62�	�� Mythos/Entmythologisierung   

Michael Bongardt  321
	63�	�� Nachhaltigkeit  Thomas Rusche  324
	64�	�� Natur  Christian Illies  327
	65�	�� Ontologie/Metaphysik  Hiroshi Abe  330
	66�	�� Sein/Sollen  Reinhold Schwenzer  333
	67�	�� Tod/Sterblichkeit  Michael Bongardt  335
	68�	�� Utopie  Roberto Franzini Tibaldeo  338
	69�	�� Wahrnehmung  Gianluca Garelli  342

Anhang

Zeittafel  347
Autorinnen und Autoren  348
Siglen-Verzeichnis/Bibliographie  351
Personenregister  354

Inhalt



XHUB-Print-Workflow | 00_HB_Jonas_05722_Titelei_[Druck-PDF] | 29.01.21XHUB-Print-Workflow | 00_HB_Jonas_05722_Titelei_[Druck-PDF] | 29.01.21

Vorwort

Das vorliegende Handbuch ist das erste seiner Art über 
den international bekannten deutsch-jüdischen Phi-
losophen Hans Jonas (1903–1993). Obwohl Hans Jo-
nas spätestens seit seinem ethischen Hauptwerk Das 
Prinzip Verantwortung (1979) auch einer breiten inter-
nationalen Öffentlichkeit wohlbekannt ist, fiel sein 
akademischer Einfluss – auch wenn Jonas wichtige Im-
pulse in vielen Bereichen der Philosophie insbesonde-
re mit Blick auf die Umwelt- und Technikethik gesetzt 
hat – bis jetzt insgesamt eher gering aus. Umso erfreu-
licher ist es zu sehen, dass sich dies in den letzten Jah-
ren substantiell geändert hat. Immer mehr zeitgenössi-
sche Philosophen arbeiten über Hans Jonas und nut-
zen seine tiefgreifenden Überlegungen, um neue 
Denkanstöße zu aktuellen philosophischen und ethi-
schen Fragen zu geben. 

In diesem Zusammenhang ist im Jahr 2017 das Hans 
Jonas-Zentrum, das lange Zeit von Dietrich Böhler an 
der Freien Universität Berlin geleitet wurde, samt sei-
ner umfassenden Bibliothek an die Universität Siegen 
gezogen. Dort bildet es seither mit dem in Siegen an-
sässigen Hans Jonas-Institut die zentrale akademische 
Anlaufstelle für die kritische Auseinandersetzung mit 
dem Leben und Werk von Hans Jonas in Deutschland. 
Das allgemeine Ziel war es, der deutschsprachigen 
Hans Jonas-Forschung durch den akademischen Zu-
sammenschluss beider Institute neue Impulse zu ver-
leihen, um den internationalen Anschluss zu halten 
und weiter auszubauen. Wir möchten, dass Hans Jonas 
nicht nur im Ausland, wo er lebendig diskutiert wird, 
sondern auch hierzulande eine neue philosophische 
Beachtung findet. Wir sind davon überzeugt, dass seine 
Ideen nach wie vor nicht nur bedeutend, sondern auch 
hochaktuell sind, wie man z. B. an den gegenwärtigen 
Diskussionen zum Klimawandel und über die Corona-
Pandemie deutlich erkennen kann.

Den Zusammenschluss der beiden Forschungsstel-
len haben wir zum Anlass genommen, um im Jahr 
2018 eine große, internationale Konferenz zu ver-
anstalten, zu der viele Wissenschaftlerinnen und Wis-
senschaftler aus etlichen Teilen der Welt (z. B. Japan, 
Brasilien, Norwegen, Italien und Frankreich) nach 

Siegen kamen, um gemeinsam mit uns das Werk von 
Hans Jonas kritisch zu reflektieren und ausgiebig zu 
diskutieren. Die Konferenz zu Hans Jonas war ein ech-
tes Novum, da hier die verschiedensten Aspekte seines 
intellektuellen und philosophischen Schaffens länder-
übergreifend wissenschaftlich aufgearbeitet werden 
konnten. Das vorliegende Handbuch ist ein wesentli-
ches Ergebnis dieser akademisch fruchtbaren Aus-
einandersetzung, zu dem über 50 Jonas-Forscher aus 
Europa, Asien und Amerika beigetragen haben. 

Das Handbuch umfasst insgesamt sieben Teile. 
Während der erste Teil ausführlich in das intellektuel-
le Leben von Hans Jonas einführt, geht der zweite Teil 
auf unterschiedliche akademische und philosophie-
historische Kontexte wie etwa sein Verhältnis zu Mar-
tin Heidegger, das Marburger Umfeld, die Jüdische 
Philosophie oder die Technikphilosophie von Hans 
Jonas ein. 

Die Kapitel im dritten Teil stellen zum einen kri-
tisch die Hauptwerke von Jonas vor und diskutieren 
zum anderen ausgewählte wichtige Aufsätze. Unter 
den Schriften von Jonas darf Das Prinzip Verantwor-
tung zweifellos als sein meistbeachtetes Buch gelten. 
Um seiner besonderen Bedeutung gerecht zu werden, 
wird es zunächst in einem Kapitel ausführlich dar-
gestellt (s. Kap. 19). Diesem folgen noch drei weitere 
Kapitel, die sich mit Jonas’ Forderung nach einer Zu-
kunftsethik kritisch und weiterführend auseinander-
setzen (s. Kap. 20–22). Der vierte Teil befasst sich mit 
den wichtigsten Briefpartnerschaften, darunter die 
mit Rudolf Bultmann und Hannah Arendt, während 
der fünfte Teil die Rezeption von Jonas in unterschied-
lichen Ländern in den Blick nimmt. Die Kapitel im 
sechsten Teil gehen auf Begriffe wie Gnosis, Heuristik 
der Furcht, Ontologie oder Utopie ein und diskutieren 
diese vor dem Hintergrund des gesamten Jonas’schen 
Œuvres. Den Abschluss bildet der Anhang, der eine 
Zeittafel, das Verzeichnis der Autorinnen und Auto-
ren, das Siglen-Verzeichnis mit den entsprechenden 
Publikationen sowie ein Namenregister bereithält. 

Grundsätzlich bleibt zu konstatieren, dass einzelne 
thematische Überschneidungen bewusst gewollt sind 



VIII

und das Mosaik von Jonas’ Thesen und Denkwegen 
deutlich widerspiegeln. Jonas beleuchtet die unter-
schiedlichen Sachverhalte aus verschiedenen Perspek-
tiven kritisch und bringt diese in einem überaus frucht-
baren philosophischen Diskurs zusammen. Querver-
weise wurden insgesamt sparsam eingesetzt und nur 
dort angeführt, wo Stellen unmittelbar mit Parallelstel-
len in Kontakt treten. 

Die Internationalität der Autorinnen und Autoren 
eröffnet darüber hinaus unterschiedliche Perspekti-
ven auf den Denker Hans Jonas. Deutlich erkennbar 
sind die heterogenen Schreibstile und dahinterstehen-
den Wissenschaftskulturen. Für die Redaktion des 
Handbuchs war diese Vielfalt eine nicht unerhebliche 
Herausforderung. Dabei stellte sich heraus, dass eine 
vollkommene formale Vereinheitlichung aller Beiträ-
ge weder möglich noch wünschenswert gewesen wäre. 
Sie hätte die anregende Pluralität der Perspektiven in 
Uniformität erstarren lassen. Eine weitere Diversität 
sei ausdrücklich hervorgehoben: Das Handbuch ent-
hält Beiträge von Forscherinnen und Forschern, die 
sich seit Jahrzehnten intensiv mit Jonas auseinander-
setzen, manche von ihnen kannten ihn persönlich. Zu 
Wort kommen aber auch junge Wissenschaftlerinnen 
und Wissenschaftler, für die Jonas nicht mehr Zeitge-
nosse, sondern Teil der Philosophiegeschichte ist. 
Auch deren Blick eröffnet neue Perspektiven.

Bewusst haben wir die Entscheidung getroffen, ein 
deutschsprachiges Handbuch zu publizieren. So wur-
den alle fremdsprachigen Beiträge ins Deutsche über-
setzt. Aus dem Werk von Jonas wird nach den maßgeb-
lichen deutschen Fassungen, v. a. aus der noch nicht 
abgeschlossenen Kritischen Gesamtausgabe (KGA) zi-
tiert. Texte von Jonas, die nicht in einer deutschspra-
chigen Fassung vorliegen, werden in der Regel nach 
der maßgeblichen englischen Publikation zitiert. Zita-
te aus der reichen Sekundärliteratur zu Jonas wurden 
ins Deutsche übersetzt, wenn nicht wichtige Gründe 
dagegensprachen. Wir hoffen, der deutschprachigen 
Publikation des Handbuchs eine englischsprachige 
Version folgen lassen zu können.

Auf die Werke von Hans Jonas wird grundsätzlich 
durch Kürzel verwiesen, die das Siglen-Verzeichnis 
am Ende des Handbuchs im Einzelnen auflöst. Die Li-
teraturverzeichnisse am Ende jedes Kapitels benen-
nen nicht nur die im Text erwähnte Sekundärliteratur, 
sondern häufig auch Publikationen, die zur Vertie-
fung des jeweiligen Themas hilfreich sind. Verweise 
auf sogenannte klassische Autoren (wie Platon, Aris-
toteles, Kant) erfolgen im Text mit den gebräuchlichen 
Werkkürzeln und Paginierungen, ohne gesonderte 

Nennung im Literaturverzeichnis. Die Archivalien 
des Nachlasses von Hans Jonas in der Universität Kon-
stanz führen die Sigle »HJ« mit entsprechender Num-
merierung mit sich. Wir nutzen die erweiterte Sigle 
»HJN« (Hans Jonas Nachlass) mit der vom Archiv ver-
gebenen Ziffernfolge.

Verzichtet haben wir auf ein chronologisches Ver-
zeichnis der Werke von Jonas. Viele seiner Texte hat 
Jonas in immer wieder neuen Zusammenstellungen 
mehrfach veröffentlicht, auch in seine Hauptwerke in-
tegriert. Davon gibt das Siglen-Verzeichnis, das die 
nötigen bibliographischen Angaben enthält, ein be-
redtes Zeugnis. Für die oft langen und verzweigten 
Wege, die Texte im Lebenswerk von Jonas zurückleg-
ten, sei auf die »editorischen Hinweise« in den Bänden 
der KGA verwiesen. 

Zudem möchten wir darauf verweisen, dass das Na-
menregister nicht sämtliche im Handbuch genannten 
Namen enthält. Wir haben beispielsweise auf die Nen-
nung der Handbuch-Autoren komplett verzichtet. 
Mehr oder minder wurden nur als ›klassisch‹ zu nen-
nende Autoren aufgenommen, die immer wieder im 
Text auftauchen. Auf die Nennung von Hans Jonas 
selbst haben wir verständlicherweise verzichtet. Ziel 
war es, das Register nicht ausufern zu lassen und nur die 
für Jonas’ Denken entscheidenden Autoren aufzulisten.

Last, not least: Unser besonderer Dank gilt nicht 
nur den einzelnen Autorinnen und Autoren, ohne die 
dieses Handbuch nicht möglich gewesen wäre, son-
dern insbesondere auch Michelle Buller und Jens Ole 
Beckers, die uns bei der Recherche, der Suche nach Zi-
tatstellen und den Formalien unermessliche Hilfe ge-
leistet haben. Nadine Heuckmann hat ebenfalls ganz 
wesentlich zum Gelingen der Konferenz und des 
Handbuchs beigetragen; Lars Henk, Jonas Jebens und 
Nicola Jungsberger haben Teile der fremdsprachigen 
Artikel ins Deutsche übertragen. Dr. Ingeborg Szöllösi 
danken wir für ihre bewährte und akribische Schluss-
korrektur.

Wir bedanken uns ebenfalls ganz herzlich für die 
großzügige finanzielle Unterstützung bei der Deut-
schen Forschungsgemeinschaft (DFG). Beim Verlag 
J. B. Metzler bedanken wir uns für die Herausgabe des 
Handbuchs sowie insbesondere bei Franziska Remei-
ka (J. B. Metzler) für die hervorragende Betreuung. 
Ohne das große Engagement aller Beteiligten wäre das 
Handbuch nicht das, was es ist. Wir hoffen, mit die-
sem Handbuch eine echte Lücke in der Hans Jonas-
Forschung schließen zu können. 

Die Herausgeber, Siegen und Kaunas im August 2020 

Vorwort



XHUB-Print-Workflow | 01_HB_Jonas_05722__{Druck-PDF} | 29.01.21

	 I�	� Leben



XHUB-Print-Workflow | 01_HB_Jonas_05722__{Druck-PDF} | 29.01.21XHUB-Print-Workflow | 01_HB_Jonas_05722__{Druck-PDF} | 29.01.21

1� �� Intellektuelle Biographie

Die Familiengeschichte des Philosophen Hans Jonas 
lässt sich bis weit in das 19. Jahrhundert zurückverfol-
gen (vgl. Nielsen-Sikora 2017), als in einer Zeit des ge-
sellschaftlichen und politischen Umbruchs der junge 
Jude Benjamin Jonas (1791–1884) in Borken, einer 
kleinen Garnisonsstadt der westfälischen Bucht, einen 
Textilbetrieb gründet. Die Bedingungen vor Ort er-
weisen sich als äußerst günstig, zumal die damals klei-
ne, orthodox ausgerichtete jüdische Gemeinschaft, 
bestehend aus rund 75 Personen, am Borkener Non-
nenplatz nicht nur eine Synagoge, sondern auch eine 
jüdische Schule errichtet. 

Durch das ›Edikt betreffend die bürgerlichen Ver-
hältnisse der Juden in dem Preußischen Staate‹ wer-
den die in Preußen lebenden Juden bereits im März 
1812 Staatsbürger – sofern sie sich bereit erklären, ei-
nen eigenen Familiennamen zu führen (Benjamin Jo-
nas macht den Namen des Vaters zu seinem Nach-
namen). Ferner sollen sie ihre Handelsbücher und 
Verträge in deutscher Sprache abfassen. Das Edikt be-
wirkt nicht weniger als den steten Zuzug von Juden ins 
Münsterland nach 1815. Waren sie bis dato bloß ge-
duldet, so etablieren sie sich – wie Benjamin Jonas – in 
Preußen insbesondere als Selbstständige. Erst im Zuge 
der industriellen Umstrukturierungen im 19. Jahr-
hundert und der zunehmend antisemitischen Stim-
mung auf dem Land wird das inzwischen von Benja-
mins Sohn Herz Jonas (1828–1907) geführte Geschäft 
am 17.3.1896 an den Niederrhein verlegt. In dem gut 
100 Kilometer entfernten München-Gladbach (so die 
damals offizielle Schreibweise) wird der Betrieb zu ei-
ner mechanischen Leinenweberei umgebaut. 

Die Webereifirma in Borken hat stets nach dem sog. 
Verlagssystem gearbeitet: Sie vergab ihre Aufträge wie 
auch die Lieferung des Garns an Heimweber in den 
umliegenden kleineren Ortschaften. Diese lieferten 
fertige Stückware zum Vertrieb wieder an das Unter-
nehmen. Durch die Mechanisierung und die Ver-
legung des Standortes hat sich dies geändert. Fortan ist 
die Ware direkt in der Firma erzeugt worden. Dazu 
war ein »Industriegebiet mit Lohnarbeiterbevölke-
rung« (Brief vom 2.11.1983 [HJN, 11-2-2]), wie es 
Gladbach besaß, vonnöten. Ein weiterer Grund für die 
Verlagerung dürfte das wachsende, die Stadt gleich-

wohl einschnürende Eisenbahnnetz rund um Glad-
bach gewesen sein. Es ermöglichte schnelle Transport-
wege für den Vertrieb der Ware. So baute die Rhei-
nische Eisenbahngesellschaft eine Strecke zwischen 
Krefeld und Rheydt in Konkurrenz zu der bereits be-
stehenden Bergisch-Märkischen Eisenbahngesell-
schaft. Darüber hinaus entstand 1879 die für die Tex-
tilindustrie bedeutende ›Baumwollbahn‹ von Glad-
bach über Roermond bis zum Seehafen von Antwer-
pen. 1899 folgte zudem der Streckenausbau nach Köln 
über Grevenbroich. Mit Eröffnung der Textilschule 
1901 festigte Gladbach schließlich seinen Ruf als das 
›Rheinische Manchester‹.

Bereits im September 1883 wurde die Synagoge in 
der Karlstraße, einem gut situierten Viertel der Stadt, 
feierlich eröffnet (vgl. Löhr 2003). Dies war ein deutli-
ches Zeichen für das gewachsene soziale Ansehen 
der überwiegend gemäßigt konservativen Juden in 
Gladbach. Gladbach wuchs in der zweiten Hälfte des 
19. Jahrhunderts um etwa das Vierfache und hat im 
Jahr 1900 etwas mehr als 58.000 Einwohner. Unter ih-
nen leben auch gut 700 Juden – etwa sieben Mal so 
viel wie in der alten westfälischen Heimat von Benja-
min Jonas (vgl. Erckens 1988–90, Bd. 1, 246 ff.) – zu-
meist in den für die damalige Zeit typischen Dreifens-
terhäusern. 

Der Ort wird 1888 kreisfreie Stadt und erhält nun 
auch offiziell den Namen München-Gladbach. Das 
neue, in der Hofstraße nahe der Bahnstrecke gelegene 
Geschäft der Familie Jonas hat damals ca. 60 Mitarbeiter 
(ebd., 248; Brief von Erckens an Jonas vom 15.5.1983 
[StAMg, Bd. 1, 15-42-342]; Brief vom 2.11.1983 [HJN, 
11-2-2]), die Halbleinen, Handtücher und Ähnliches 
produzieren. Am 25.10.1902 scheidet auch Herz Jonas 
altersbedingt aus dem Betrieb aus. Zwei seiner ins-
gesamt elf Kinder, seine Söhne Gustav und Alfred Abra-
ham, führen von nun an die mechanische Weberei. Bis 
zum Ersten Weltkrieg ist die Firma in gemieteten Fa-
brikräumen untergebracht. Erst nach dem Krieg errich-
tet die Familie einen eigenen Fabrikbau (HJN, 11-2-2).

Die Familie Jonas gehört zum bürgerlich-liberalen 
Milieu München-Gladbachs. Gustav Jonas wird im 
20. Jahrhundert durch den Erfolg der mechanischen 
Leinenweberei zu einer gesellschaftlichen Größe in 
München-Gladbach sowie zu einer wichtigen Figur 
des jüdischen Lebens dort. 

J. B. Metzler © Springer-Verlag GmbH Deutschland, ein Teil von Springer Nature, 2021
Michael Bongardt u. a. (Hg.), Hans Jonas-Handbuch, https://doi.org/10.1007/<https://doi.org/10.1007/978-3-476-05723-5_1



4

Am 4.12.1900 heiratet Gustav Jonas in Krefeld die 
elf Jahre jüngere Rosa Horowitz (1875–1942), Tochter 
von Jakob Horowitz, einem damals weithin bekannten 
Rabbiner, der 1837 in Krakau geboren wird und 1907 
in Düsseldorf verstirbt. Mit Gustav Jonas hat Rosa drei 
Kinder: Ludwig (1901–1916), Hans (1903–1993) und 
Georg Adalbert (1906–1994). 

Hans Jonas erblickt am 10.5.1903 als zweites Kind 
in München-Gladbach zwischen Weizenfeldern und 
Fabrikschloten das Licht der Welt. Vor allem zu seiner 
Mutter entwickelt er ein ganz besonderes Verhältnis. 
In seinen Erinnerungen spricht er ihr »überströmende 
Menschlichkeit« (EG, 31) zu und charakterisiert sie 
mit den Worten: »Meine liebevolle Mutter litt am Le-
ben, und zwar nicht an den Welträtseln, sondern da-
ran, daß es so viel Leid auf der Welt gab, so viel Armut 
und Unglück. Sie nahm daran ungeheuren Anteil und 
versuchte zu lindern, wo sie konnte« (EG, 40). 

Jonas selbst wird sich zeitlebens eher als einen Ho-
rowitz denn als einen Jonas betrachten (EG, 43). Er ge-
hört wie auch Leo Baeck, Martin Buber und Franz Ro-
senzweig zu einer Generation der »postassimilatori-
schen« Juden (Wiese 2003, 22). Das Judentum ist für 
ihn nicht unbedingt eine religiöse Praxis. Vielmehr 
überwiegt sein Wunsch nach Bewahrung des Juden-
tums und seiner Kultur allgemein. Wie Jonas später 
einmal mit Hannah Arendt sagen wird, könne er sich 
eine Welt ohne Juden nicht vorstellen: »Es gibt ein Ge-
heimnis, das uns alle über die zeitgebundenen, priva-
ten, persönlichen Stellungnahmen hinaus, die wir 
geistig und bewußt vollziehen, bindet« (EG, 341).

1.1� �� Jugend in Mönchengladbach

Im September 1910 zieht die Familie Jonas in eine 
»neu errichtete Elf-Zimmer-Villa« (Hintzen 2012, 
35; HJN, 17-1-3) in der Mozartstraße 9 gegenüber der 
am 29.11.1903 eröffneten und im Jugendstil für Kon-
zert und Theater erbauten Kaiser-Friedrich-Halle, be-
nannt nach Friedrich III., dem 99-Tage-Kaiser (1888) 
der Hohenzollern. Von hier aus läuft Hans Jonas die 
rund 1000 Meter zum Stiftisch-Humanistischen 
Gymnasium neun Jahre lang »keuchend und oft ge-
nug zu spät den Klassenraum erreichend« (StAMg, 
3490). 

München-Gladbach ist zu dieser Zeit bereits eine 
wirtschaftlich aufstrebende Mittelstadt. Doch die nie-
derrheinische Idylle währt nur kurz. Denn der Aus-
bruch des Ersten Weltkrieges ändert vieles. Jonas wird 
den Krieg als prägendstes Ereignis seiner München-

Gladbacher Jugendzeit beschreiben (vgl. EG, 25). Er 
berichtet: 

»Mein Bewußtsein der Weltereignisse setzte notwen-
digerweise am 1. August 1914 ein, als sich plötzlich 
das eigene Land im Krieg befand. Mit der dem Kinde ei-
genen Dummheit hatte ich das Gefühl, daß nun end-
lich etwas geschah. Bis dahin war ich unter bevorzug-
ten Bedingungen aufgewachsen, in einem Land, das 
seit Jahrzehnten nur Frieden gekannt hatte, das wirt-
schaftlich blühte, als Kind eines Hauses, das gut ge-
stellt war, wo der Vater ein geachteter Fabrikant und 
anerkanntes Mitglied der jüdischen Gemeinde war, wo 
man in den großen Ferien immer mit riesigen Koffern 
an die Nordsee fuhr und glaubte, das werde immer so 
weitergehen« (EG, 26 f.). 

Doch es geht entgegen aller Erwartungen nicht immer 
so weiter: Bereits am Sonntag, dem 28.6.1914, als die 
Schüsse auf den österreichisch-ungarischen Thronfol-
ger, Erzherzog Franz Ferdinand, im gut 1200 Kilo-
meter entfernten Sarajevo fallen, ändert sich die Lage 
in ganz Europa dramatisch. Die zwei mal acht Gramm 
Blei, die beiden Schüsse des bosnisch-serbischen At-
tentäters Gavrilo Princip aus der Browning FN 1910, 
läuten das 20. Jahrhundert, das »Zeitalter der Extre-
me« (Hobsbawm), ein. 

Wie in vielen deutschen Städten, so überwiegt 
auch in München-Gladbach zunächst das Gefühl der 
»Befreiung aus einer unendlichen Langeweile« (Bo-
land 2014, 41). Im Hause Jonas teilt man mit vielen 
anderen Deutschen die anfängliche Kriegsbegeiste-
rung (vgl. EG, 31). Bereits am 28.7. versammeln sich 
Schüler der Gladbacher Gymnasien auf dem Kaiser-
platz, singen »patriotische Lieder, stimmen ein Hoch 
auf den Kaiser an« (Löhr 2003, a. a. O., 150) und zie-
hen geschlossen durch die Straßen. Doch ihre Begeis-
terung hält nicht lange vor. Denn es folgen mehr als 
1500 Kampftage. Jede Minute zwischen 1914 und 
1918 sterben in Europa vier Menschen an den Folgen 
der Kriegshandlungen. 

Jonas ist bei Ausbruch des Weltkriegs elf Jahre alt. 
Auch wenn er in diesem Alter noch nicht die Folgen 
des Krieges abschätzen kann, so besitzt er doch ein 
Gespür für die Bedeutung dessen, was in Europa vor 
sich geht: »Es brach also der Weltkrieg aus, und natür-
lich stimmte ein elfjähriger Junge in den allgemeinen 
Jubel ein, und es wurden die großen Siege gefeiert. [...] 
Die ersten Zweifel stellten sich [...] während der 
Schlacht bei Verdun heraus, diesem schrecklichen ge-
genseitigen Morden« (EUV, 35). Die Schlacht um Ver-

I  Leben



5

XHUB-Print-Workflow | 01_HB_Jonas_05722__{Druck-PDF} | 29.01.21

dun beginnt Anfang 1916 und dauert das ganze Jahr 
über. Der deutsche Angriff auf die französische Stadt 
fordert viele Tote, ohne dass sich der Frontverlauf in 
all den Monaten des Kampfes bedeutend verändert. 
Im Niemandsland zwischen den Fronten bricht durch 
den massiven Einsatz von Granaten, Geschützen und 
Minen die Hölle auf Erden herein.

Im ersten Kriegsjahr aber ist die Wahrnehmung der 
Kriegshandlungen bei der Familie Jonas anders ge-
lagert. Auch die Sorgen kreisen weiterhin eher um ganz 
private Dinge. So stellt die Familie bereits 1912 auf Vor-
schlag des Gymnasialdirektors Prof. Wilhelm Schurz 
einen Privatlehrer für Jonas’ älteren Bruder Ludwig 
ein, der an einer seltenen Knochenkrankheit leidet und 
nicht mehr am Schulunterricht teilnehmen kann. Es 
handelt sich bei diesem Privatlehrer um Rudi Vitus, der 
später, nicht zuletzt dank des finanziellen Engagements 
der Familie Jonas, katholischer Priester wird und der 
Mutter Rosa so nahesteht, als wäre er ihr eigenes Kind 
(vgl. Brief vom 22.12.1953 [HJN, 12-1-143]). 

Ludwig Jonas, geboren 1901, stirbt jedoch bereits 
1916 nach einem Sturz infolge seiner versteiften Kno-
chen. Die Mutter Rosa versinkt in eine länger währen-
de Depression. Hans’ jüngerer Bruder Georg Adalbert, 
der von Geburt an körperlich beeinträchtigt ist, leidet 
stark unter den melancholischen Phasen seiner Mut-
ter. Hans Jonas selbst findet einen Weg, mit der Trauer 
umzugehen. Vielleicht hilft ihm dabei nicht zuletzt der 
Malunterricht, der im Todesjahr des Bruders bei Karl 
Cohnen beginnt. Er entdeckt damals seine Liebe zur 
bildenden Kunst, offenbart zeichnerisches Talent und 
macht bei Cohnen auch die Bekanntschaft mit dem 
Mönchengladbacher Kesselschmied und autodidakti-
schen Arbeiterdichter Heinrich Lersch (vgl. EG, 50; 
Brief von Hans Jonas an Heinrich Lerschs Sohn Edgar 
vom 27.10.1987 [StAMg, 14/3490]). Der junge Hans 
Jonas scheint sich blendend mit dem rund 14 Jahre äl-
teren Dichter (1889–1936) zu verstehen. 

Lersch, einst ein weit über Gladbach und Deutsch-
land hinaus bekannter Dichter, ist schon nach dem 
Zweiten Weltkrieg fast völlig in Vergessenheit geraten. 
Jonas liest ihn als Jugendlicher während des Ersten 
Weltkriegs und in der Weimarer Republik. Neben 
Lersch sind v. a. Kant, Schiller, Zweig, Werfel, Heine 
und Goll zu nennen, die ihn begeistern. Auch die Lek-
türe von Martin Bubers Drei Reden über das Judentum 
(Buber 1916) und die Reden der Propheten, vermittelt 
durch die religionsgeschichtliche Schule, eine Bewe-
gung innerhalb der evangelischen Theologie (Well-
hausen, Gunkel, Gressmann), beeinflussen Jonas 
nachhaltig (vgl. EG, 65). Hierzu berichtet er: »Was aus 

den Propheten sprach, war für mich das Wort Gottes, 
aber als Menschenwort« (EG, 66). 

Jonas wird es später als eine lebensprägende Er-
kenntnis charakterisieren, dass das Wort Gottes sich 
nur durch den Menschen offenbaren kann. Ihn per-
sönlich erfüllt es mit Stolz, der Tradition der Prophe-
ten anzugehören und ihr verpflichtet zu sein (vgl. EG, 
68). Jonas erinnert hier insbesondere an das Bild, das 
die Propheten vom Zustand eines Volkes im Galuth 
malen und rekurriert sogleich auf die Idee der Wieder-
sammlung (Zionismus) eines Rests (Schear Jaschub). 

1.2� �� Jüdisches Selbstverständnis

In den Jahren nach dem Ende des Krieges wird Jonas 
sodann Zionist in seinem inzwischen zur belgischen 
Besatzungszone gehörenden Geburtsort. Ihn beflügelt 
v. a. die Lektüre von Martin Bubers bereits erwähnten 
Reden über das Judentum. Buber gründet Ende des 
19. Jahrhunderts eine zionistische Ortsgruppe und 
nimmt als Delegierter an den zionistischen Kongres-
sen teil. Er gilt seinerzeit als Vertreter eines auf Achad 
Ha’am zurückgehenden Kulturzionismus, dessen Ziel 
eine erneuerte hebräische Kultur als Zentrum der jü-
dischen Gesellschaft ist. Rettung des Judentums statt 
Rettung der Juden, wie bei Theodor Herzl, wird zum 
Losungswort des Kulturzionismus. 

Zwecks der geistigen Erneuerung des Judentums 
begründet Buber im Jahr 1902 darüber hinaus den Jü-
dischen Verlag. Nach seiner Dissertation im Juli 1904 
zieht er sich zunächst mehr und mehr aus der zionis-
tischen Parteiarbeit zurück. In der Zeit vor Ausbruch 
des Ersten Weltkriegs wächst sein Interesse am Zio-
nismus jedoch wieder. Auch seine drei Reden, gehal-
ten zwischen 1909 und 1911, bringen dies ein wenig 
verblümt zum Ausdruck. Buber fragt, was es heißt, Ju-
de zu sein, reflektiert die Vergangenheit und die Zu-
kunft des Judentums und plädiert schließlich für eine 
Erneuerung des Judentums. 

Jonas selbst ist in einem zionistischen Zirkel in sei-
ner Geburtsstadt aktiv – gegen den Willen des Vaters, 
der als Ortsgruppen-Vorsitzender des Centralvereins 
deutscher Staatsbürger jüdischen Glaubens, als auch 
später als Vorstandsmitglied der Synagogen-Gemein-
de München-Gladbach (vgl. Brief vom 21.1.1930 
[StAMg, 15–43–114 II]; EG, 70) v. a. Sorge vor anti-
semitischer Hetze hat. Zionistische Aktivitäten und 
die Idee des Centralvereins, Judentum und Deutsch-
tum miteinander zu vereinbaren, widersprachen sich 
in den Augen von Gustav Jonas, der als entschluss-

1  Intellektuelle Biographie



6

freudig und zielstrebig gilt, mitunter ein wenig her-
risch ist, doch seinem Sohn grundsätzlich keine Steine 
in den Weg legen will (vgl. Brief Gerald an Hans vom 
6.12.1935 [HJN, 20-1-69]).

Die zionistische Bewegung schöpft am Ende des 
Ersten Weltkrieges neue Hoffnung. Grund ist die Bal-
four-Deklaration vom 2.11.1917. Großbritannien in 
der Person des damaligen Außenministers Arthur 
James Earl of Balfour erklärt sich in dieser Deklaration 
gegenüber dem Präsidenten der English Zionist Fede-
ration, Lord Lionel Walter Rothschild, einverstanden 
damit, in Palästina eine nationale Heimstätte des jü-
dischen Volkes aufzubauen. Die Rechte der nicht-jü-
dischen Bevölkerung sollen allerdings unangetastet 
bleiben. In zionistischen Kreisen sieht man die Dekla-
ration als Zugeständnis der zionistischen Ziele an, zu-
mal die Deklaration in das Völkerbundmandat für Pa-
lästina aufgenommen wird. In diesem Kontext gilt es 
dennoch zu bedenken, dass sich innerhalb des Juden-
tums die Geister bezüglich des zionistischen Bestre-
bens schieden. So sprach sich etwa der Reichsbund jü-
discher Frontsoldaten für einen Verbleib in Deutsch-
land aus, »während andere ihre Aufgabe darin sahen, 
eine möglichst rasche Auswanderung ihrer Glaubens-
genossen zu erreichen«. Die zionistischen Organisatio-
nen wurden zunächst auch von Nationalsozialisten un-
terstützt, »weil der Wille zur Auswanderung ihren – 
damaligen – eigenen Zielen sehr entgegenkam« (Wet-
zel 1990, 273). Insofern war der Zionismus tatsächlich 
ernst zu nehmen, konnte man sich zumindest eine Zeit 
lang sowohl des nationalsozialistischen als auch des 
britischen Supports gewiss sein. Auch wenn es im Lau-
fe der Jahre immer wieder enttäuschte jüdische Stim-
men über Englands tatsächliche Israel-Politik gegeben 
hat, so muss doch zugestanden werden, dass die Grün-
dung Israels im Mai 1948 auf britischem Mandats-
gebiet ohne die Balfour-Deklaration nicht denkbar ge-
wesen wäre: »Wir alle waren«, so resümiert Hans Jonas, 
»daher natürlich pro-englisch, weil England uns die 
Tore Palästinas geöffnet hatte« (EG, 91).

Im Zusammenhang mit seinem zionistischen En-
gagement spricht er in seinen Erinnerungen auch die 
Bedeutung des Ostjudentums für die zionistische Be-
wegung in West- und Mitteleuropa an, betont aber zu-
gleich, über die Sorgen der arabischen Bevölkerung 
hätte sich in seinem zionistischen Kreis niemand ernst-
haft Gedanken gemacht (vgl. EG, 76). Das stimmt frei-
lich nicht ganz. Kein Geringerer als Theodor Herzl 
selbst ist zeitlebens dafür eingetreten, dass »im zukünf-
tigen jüdischen Gemeinwesen die arabische Bevölke-
rung Palästinas vollkommen gleichberechtigt und am 

politischen Leben des Landes teilnehmen sollte« (Avi-
neri 2016, 11). Auch gibt es damals durchaus weitere 
zionistische Persönlichkeiten, die das Problem des In-
teressenkonflikts zwischen Juden und Arabern voraus-
sehen. So etwa Georg Landauer, wie Hans Jonas eben-
falls Mitglied im zionistischen Wanderbund Blau-Weiß 
(vgl. Döpp 1997). Beide kommen in den 1920er Jahren 
in Köln zusammen. Die Stadt war v. a. in den Jahren vor 
dem Ersten Weltkrieg eine Hochburg des Zionismus, 
da nicht nur der aus Litauen stammende Kaufmann 
David Wolffsohn (vgl. Meybohm 2013), Mitarbeiter 
und Nachfolger Herzls in der Zionistischen Organisati-
on, sondern auch der Rechtsanwalt Max Bodenheimer 
in Köln wirkten. 1893 gründeten beide den Kölner Ver-
ein zur Förderung von Ackerbau und Handwerk in Pa-
lästina. Auf Bodenheimers Initiative entstand zudem 
Ende des 19. Jahrhunderts in der Rheinmetropole die 
Zionistische Vereinigung für Deutschland.

Der von Hans Jonas unterstützte zionistische Ju-
gendbund Blau-Weiß, 1912/13 gegründet, griff die 
bekannte Meißnerformel auf, um seine Mitglieder zu 
jüdischer Gesinnung anzuhalten. Die Meißnerformel 
war so etwas wie der kleinste gemeinsame Nenner der 
Freideutschen Jugend, die nach eigener Bestimmung, 
vor eigener Verantwortung und in innerer Wahrhaf-
tigkeit ihr Leben gestalten wollte (vgl. Beckmann/
Nielsen-Sikora 2015, 281–302).

Im Leitfaden von 1913 heißt es, eine Umwälzung des 
jüdischen Gemütslebens sei das Ziel von Blau-Weiß 
(Reinharz 1981, 115; Eloni 1987, 448 ff.). Stark ange-
lehnt an den Wandervogel erhob der Blau-Weiß den 
Anspruch, die jüdische Wanderbewegung schlechthin 
zu sein. Noch entscheidender aber war, dass Landauer 
auch einer der Gründer der deutschen Sektion der Or-
ganisation HaPoel HaZair (›Der junge Arbeiter‹) war. 
Um 1906 entstanden, will diese jüdisch-sozialistische 
Arbeiterpartei ganz im Geiste des Programms der Zio-
nistischen Organisation die Juden in der Hauptsache 
als Bauern in Palästina ansiedeln. Die Landarbeit soll 
die Juden geistig und moralisch erneuern. Der HaPoel 
HaZair bemüht sich schon früh (wie auch Martin Bu-
ber) um eine Verständigung mit der arabischen Bevöl-
kerung Palästinas und übt starken Einfluss auf die jü-
dischen Zionisten in Deutschland aus. 

1.3� �� Student und Soldat

Neben seinen jugendpolitischen Interessen beschäf-
tigt sich Hans Jonas damals mit allgemein-theologi-
schen, philosophischen und kunstgeschichtlichen 

I  Leben



7

XHUB-Print-Workflow | 01_HB_Jonas_05722__{Druck-PDF} | 29.01.21

Fragen, während sein Vater wie viele andere Unter-
nehmer in der Weimarer Republik mit länger währen-
den Streikphasen der Belegschaft zu kämpfen hat.

Zum Studium geht Hans Jonas sodann 1921 nach 
Freiburg, wo er die Seminare von Edmund Husserl 
(1859–1938) und Martin Heidegger (1889–1976) be-
sucht (s. Kap. 4). Zeitgleich wird er Mitglied in der 
Freiburger zionistischen Studentenverbindung IV-
RIA. Trotz der jüdischen Netzwerke, denen er ange-
hört, wird er das Gefühl des Außenseitertums nicht 
los: »Ich gehöre einer Minderheit an, und man darf 
sich nichts gefallen lassen, wir gehören nicht ganz da-
zu. Dieser starke Abwehrstolz ist mir mein ganzes Le-
ben geblieben« (EG, 59). 

Seine Liebe zu den Klassikern der Literatur und 
Philosophie macht es ihm nicht allzu schwer, in sein 
Studium hineinzufinden. Gleich im ersten Semester 
setzt er sich nicht nur rekonstruktiv, sondern äußerst 
kritisch mit Kants Philosophie auseinander (s. 
Kap. 3). Im ersten Wintersemester geht er nach Berlin 
an die Hochschule für die Wissenschaft des Juden-
tums, einem liberalen Rabbinerseminar, sowie an die 
Friedrich-Wilhelms-Universität, wo er bis zum Win-
tersemester 1922/23 bleibt. In Berlin trifft er auch 
wieder auf Günther Anders, mit dem er seine in Frei-
burg begonnene Freundschaft intensiviert. Kurze Zeit 
später lernt er auch Hannah Arendt (s. Kap. 40) ken-
nen, mit der ihn eine lebenslange Freundschaft ver-
binden wird.

Im Wintersemester 1924/25 folgt Jonas sodann 
seinem Lehrer Martin Heidegger nach Marburg (s. 
Kap. 2). In Heidegger sieht er einen begnadeten Pä-
dagogen und großen Denker, der eine völlig neue 
Philosophie formuliert hat. Andererseits neige Hei-
degger, so Jonas später, zu orakelhaften Äußerungen: 
»Heidegger war ein Hinterwäldler. Er fühlte sich ei-
gentlich nur wohl in seiner Hütte im Schwarzwald, 
unter den Bäumen, unter den Bauern dort, in den 
Bergen« (EUV, 54).

Heidegger nimmt die ordentliche Professur (auf ei-
nem außerordentlichen Lehrstuhl) in Marburg wahr 
und freundet sich rasch mit dem evangelischen Theo-
logen Rudolf Bultmann (s. Kap. 39) an, der auch für 
Hans Jonas eine überaus wichtige Rolle spielen wird. 
Denn in Bultmanns Seminaren lernt Jonas Geschichte 
und Grundgedanken der christlichen Theologie ken-
nen. Er und Hannah Arendt sind die einzigen Juden in 
Bultmanns Seminar. Diese Konstellation schweißt die 
beiden eng zusammen. Gemeinsam unternehmen sie 
viel in der hessischen Kleinstadt mit ihren insgesamt 
rund 500 Juden. Sie lernen ebenfalls den bereits pro-

movierten Karl Löwith, Hans-Georg Gadamer, Leo 
Strauss und Walter Bröcker kennen. Mit Bröcker spielt 
Jonas regelmäßig Schach, ehe sie das Königsspiel zu-
gunsten ihrer philosophisch-theologischen Studien 
aufgeben (vgl. EG, 110).

Wie für viele junge Studenten sind auch für Jonas 
diese ersten Studienjahre prägend. Nicht zuletzt sein 
Lehrer Heidegger wird ihm zum intellektuellen Vor-
bild, wenngleich er sich zunehmend von dessen politi-
scher Haltung abgestoßen fühlt. Am Mittwoch, dem 
29. Februar 1928, ist es dann vollbracht. Er legt sein 
Rigorosum bei Heidegger ab. Die eisigen Temperatu-
ren der vergangenen Wochen mit Werten bis weit un-
ter den Gefrierpunkt sind vorüber, dennoch hat der 
Winter Deutschland fest im Griff, als sich Jonas bei 
Heidegger zur Prüfung einfindet und seine Thesen 
verteidigt. Das Thema schlechthin in all den Jahren 
seines Studiums ist die Gnosis (s. Kap. 13/14), als de-
ren Interpret er über Jahrzehnte hinweg eine Autorität 
in der akademischen Welt ist.

Jonas zeichnet in seinen Schriften zur Gnosis v. a. 
den Weg von der mythologischen zur philosophisch-
mystischen Gnosis im zweiten und dritten Jahrhun-
dert nach. Entlang von Begriffsklärungen (Kosmos, 
Heimarmene, Pronoia, Psyche, Pneuma etc.) und der 
Darstellung einzelner Autoren dringt Jonas bis zum 
(valentinianischen) Evangelium der Wahrheit vor. 
Sein Ziel ist es, den Geist der Gnosis zu begreifen, der 
aus den vielen unterschiedlichen Stimmen spricht. 

Jonas berichtet zudem von gnostischen Sekten 
und der geistigen Krise der Zeit, die dieses Denken 
forciert hat. Ein Gefühl der Einsamkeit und Welt-
fremdheit durchzieht die Schriften der Gnostiker. Sie 
formulieren eine Art Erlösungsreligion, in der das 
Wissen von Gott ein Mittel der Erlösung darstellt. 
Gott zu erkennen bedeutet zugleich, von ihm erkannt 
zu werden. Durch Gotteserkenntnis können die Be-
freiung aus der Knechtschaft der Welt und eine Rück-
kehr ins Reich des Lichtes gelingen. Allerdings fehlt 
eine Tugendlehre im strengen Sinne. Jonas sieht in 
diesem Fehlen einen Zusammenhang »mit der anti-
kosmischen Haltung, d. h. mit der Weigerung, den 
Dingen dieser Welt und entsprechend auch den 
Handlungen des Menschen irgendeinen Wert ein-
zuräumen« (BFG, 317).

Trotz der zahlreichen Stationen, die das Studium 
mit sich gebracht hat, wird er zeitlebens immer wieder 
nach Mönchengladbach zurückkehren – auch wenn 
er nach der Barbarei des Zweiten Weltkrieges und 
dem Tod der Mutter in Auschwitz sich nicht mehr 
dauerhaft in Deutschland niederlassen wird.

1  Intellektuelle Biographie



8

Die Verbundenheit zu Mönchengladbach hängt ge-
wiss auch damit zusammen, dass er noch im August 
1930, nachdem die Weberei des Vaters in eine Kom-
manditgesellschaft umgewandelt worden war (Brief 
von Erckens an Jonas vom 15.5.1983 [StAMg, Bd. 1, 
15-42-342]), gemeinsam mit Alfreds Sohn Gerald Jo-
nas Kommanditist des Unternehmens wird, d. h. Ge-
sellschafter der Firma mit beschränkter Haftung. Die 
Cousins Hans und der 1909 geborene Gerald Jonas 
bleiben zeitlebens nicht nur geschäftlich, sondern 
auch freundschaftlich miteinander verbunden. An-
ders jedoch als Hans Jonas arbeitet Gerald zeitweise 
selbst in der Firma mit.

Das unternehmerische Elternhaus hat Hans Jonas 
ohnehin stark geprägt. Die überdurchschnittlich hohe 
Leistungsmotivation wurde schon früh im erzieheri-
schen Alltag weitergegeben. Aber auch betriebswirt-
schaftliche Kenntnisse, Erfahrung mit Verwaltungs-
aufgaben, ein Gespür für strategische Planung und li-
beral-konservative politische Einstellungen sind nicht 
nur typische Eigenschaften von Unternehmern; sie 
kommen auch bei der Familie Jonas zur Geltung. Frei-
lich lässt sich ein Nachweis der übernommenen Ideale 
im Einzelfall nur schwer führen. Bei Jonas fällt jedoch 
ins Auge, dass er trotz widrigster Umstände in seinem 
Leben nie den Mut verliert und immer nach vorn 
blickt. Der Wille, etwas bewegen zu wollen, ist zeit-
lebens ungebrochen. Er ist nicht nur in seinem Den-
ken flexibel, auch sein Lebensweg zeugt davon, dass er 
sich situationsangemessen, Chancen und Risiken ge-
nau abwägend, verhält. 

Auch am 30.1.1933 ist er für kurze Zeit wieder zu-
rück in seiner Heimatstadt. In der Kaiser-Friedrich-
Halle in Mönchengladbach, vis-à-vis dem Elternhau-
se, erfährt er, dass Hitler zum Reichskanzler ernannt 
worden ist (EG, 129). Seine Reaktion schildert er 
später so: 

»Ich muß gestehen, daß ich zu denen gehört habe, die 
dafür waren, daß die Nazis einmal an die Macht kom-
men sollten. Meine Vorstellung war, dieses Fieber, die-
se Krankheit muß ausgeschwitzt werden. Einer Partei, 
die so groß geworden ist und mit solchen Ansprüchen 
auftritt und eine solche Verführungsmacht besitzt 
über das ganze deutsche Volk, sollte Gelegenheit gege-
ben werden, abzuwirtschaften« (EUV, 56).

Die Hoffnung trügt. Im September 1933 verlässt er 
Deutschland und geht über London nach Palästina. 
Obwohl er sich geschworen hatte, erst wieder nach 
Deutschland zurückzukehren, wenn das Nazi-Re-

gime besiegt ist, so deutet ein Brief von November 
1934 doch daraufhin, dass er vor seiner Abreise 
nach Palästina 1935 nochmals zu Hause gewesen ist. 
Wohl nicht zuletzt aus Heimweh plant er einen Be-
such. Ob es dazu tatsächlich gekommen ist, ist lei-
der nicht übermittelt (vgl. Brief vom 15.11.1934 
[HJN, 20-1-89]).

Als Soldat der jüdischen Brigade in der britischen 
Armee, der sich immer intensiver, umgeben von Leid 
und Tod, mit Fragen des Lebens und des Organismus 
auseinandersetzt, erreicht Jonas gegen Ende des 
Zweiten Weltkrieges dann tatsächlich wieder deut-
schen Boden, zunächst bei Garmisch-Partenkirchen. 
Dann fährt er weiter Richtung Ulm, Karlsruhe, Pforz-
heim, Saarbrücken, Lille und Tournai. Schließlich 
wird seine Einheit Ende August in dem Dorf Baarlo 
bei Venlo am linken Ufer der Maas, knapp 40 Kilo-
meter von seinem Geburtsort entfernt, stationiert 
(vgl. Brief vom 9.7.1947 [HJN, 20-1-103]). 

Es ist Ende August, Anfang September, als er sich in 
Mönchengladbach umsieht. Für das Datum spricht 
der Brief, den ihm die Frau seines Cousins Heinz Si-
mon, Liesel, Ende Juli aus Haifa schreibt und betont, 
dass sie sich freue, Jonas bald wieder in der alten Hei-
mat zu wissen (Brief vom 31.7.1945 [HJN, 20-1-224]). 
Auch ein Brief an seinen britischen Vorgesetzten legt 
diese Einschätzung nahe: »Ende Juli überquerten wir 
die Alpen« (Briefentwurf ohne exaktes Datum (1945), 
Übers. JNS [HJN, 11-1-4]).

In Gladbach kommt er mit vielen alten Bekannten 
zusammen und will wissen, wie sich einzelne Gladba-
cher Bürger in der Zeit des Nationalsozialismus ver-
halten haben. Lobende Erwähnung findet u. a. der 
Künstler Hans Lüneborg, von dem er seinem Cousin 
berichtet (Brief Gerald an Hans vom 27.10.1946 
[HJN, 20-1-74]). Außerdem erfährt er durch die 
Gladbacher Bürgerin Flora Herzberger vom Tod der 
Mutter (Schreiben vom 6.9.1958 [StAMg, Bd. 1, 15-
43-114]), deren Sterbedatum zunächst auf den Tag 
der Kapitulation, den 8.5.1945, datiert wird: »Das ist 
eine dunkle Geschichte, der große Kummer meines 
Lebens. Diese Wunde hat sich nie geschlossen – das 
Schicksal meiner Mutter. Darüber bin ich nie hinweg 
gekommen« (EG, 139). An Rudi Vitus gerichtet heißt 
es in einem Brief Jahre später hierzu: »Man kommt 
nie ueber das Entsetzliche hinweg, und wenn es wie-
der heraufbeschworen wird, verliert man die Fassung. 
Aber ebenso unversieglich wie der Schmerz ist auch 
die Troestung der Freundschaft und der Liebe, die die 
Nacht des Unrechts durchleuchtet [...]« (Brief vom 
8.11.1963 [HJN, 10-1-27]).

I  Leben



9

XHUB-Print-Workflow | 01_HB_Jonas_05722__{Druck-PDF} | 29.01.21

1.4� �� Von Jerusalem nach Ottawa

Nach dem Zweiten Weltkrieg (1946/47) wird Hans Jo-
nas zunächst Gastdozent in Jerusalem. Er unterrichtet 
Alte Geschichte an der nach Kriegsende gegründeten 
School of Higher Studies des British Council und Phi-
losophie an der Hebräischen Universität. U. a. bietet er 
eine Vorlesung über »Das Problem des Lebens im 
Rahmen der Ontologie« an, worin er neue Gedanken-
gänge, »die Stellung des Organismus im System des 
Seins betreffend« (vgl. Brief an Jaspers vom 18.7.1947 
[HJN, 20-1-92]) entwickelt (vgl. KGA II/3, PLR). Im 
Zentrum steht hierbei die (erkenntnistheoretische) 
Dualismus-Frage, die ihn abermals in die Auseinan-
dersetzung mit Kant treibt. Außerdem vertritt er im 
Wintersemester 1947/48 das Fortgeschrittenensemi-
nar von Prof. Hugo Bergman und hält einen Vortrag 
anlässlich Martin Bubers 70. Geburtstag in Jerusalem 
auf einer Veranstaltung des Irgun Olej Merkas Eu-
ropa, einer Organisation, gegründet um die aus 
Deutschland und Europa kommenden jüdischen Im-
migranten zu unterstützen. Für die Organisation hat 
Jonas bereits 1946 mehrere Vorträge gehalten, die ihm 
Hans Tramer, von 1956 bis 1979 Vorsitzender des Leo-
Baeck-Instituts, im Großraum von Tel Aviv, wo auch 
sein Bruder Georg lebt, vermittelt hat. An Jaspers ge-
richtet, schreibt er, er sei »zu einer polyglotten Exis-
tenz genötigt« (Brief an Jaspers vom 18.7.1947 [HJN, 
20-1-92]). Dazu gehört u. a. auch, dass er für den 
Schocken-Verlag ein Regestenverzeichnis des Kon-
zernverkaufs erstellt. 

Schon im Herbst 1947 versucht Jonas darüber hi-
naus, die 1944 im Krieg entstandenen Lehrbriefe 
(s. Kap. 18) an seine Frau in der Zeitschrift Die Wand-
lung, deren Herausgeber sein Freund Dolf Sternberger 
ist, unterzubringen (vgl. HJN 20-1-247 bis 249). Dies 
gelingt jedoch aufgrund der Thematik nicht. Für Jonas 
ist klar, dass es für lange Zeit seine letzte Schrift auf 
Deutsch sein wird. Die Themen der Lehrbriefe kreisen 
um die philosophische Pflicht der Antwort, das Sich-
Einlassen auf Ergebnisse der Naturwissenschaften 
und den Leib-Seele-Dualismus. 

Jonas entwickelt in diesen Tagen die Grundzüge 
seiner philosophischen Biologie. Zentrale Idee dieser 
Philosophie ist eine Stufenfolge des Lebens vom ein-
fachen Organismus bis hin zum menschlichen Geist, 
sowie – damit zusammenhängend – die kritische Aus-
einandersetzung mit Darwins Evolutionstheorie und 
Descartes’ Dualismus-These von res cogitans und res 
extensa. Er philosophiert über den Organismus und 
den Stoffwechsel: Schon in der einfachsten Form des 

Organismus sei Freiheit als ontologischer Wesenscha-
rakter des Lebens vorhanden. Mit dieser Freiheit gin-
gen Zweckhaftigkeit, Selbstinteresse und Zukunfts-
bezogenheit einher. Es gebe keinen Organismus ohne 
Teleologie, auch keine Teleologie ohne Innerlichkeit. 
Damit geht er das Problem des Lebens im Rahmen der 
Ontologie an und fragt nach der Stellung des Organis-
mus im System des Seins.

Die Gnosis will er – zunächst – ad acta legen, ver-
stärkt nimmt er Bezug auf Alfred North Whitehead 
und Henri Bergsons Lebensphilosophie, deren Leit-
motiv der élan vital ist, ein Schöpfungsprinzip, das die 
organischen und geistigen Formen des Lebens als 
Einheit begreift (vgl. Bergson 1921). Die Entfaltung 
des Lebens zu immer höheren Formen impliziert bei 
Bergson die Idee der Freiheit. Bergson rezipierend 
schreibt Jonas im Lehrbrief vom 31.3.1944 an seine 
Frau Lore: 

»Im Begriff der Freiheit besitzen wir einen Leitbegriff 
für die Interpretation des Lebens [...] also ein ontologi-
scher Grundcharakter des Lebens als solchem; und 
auch [...] das durchgehende Prinzip [...] seines Fort-
schrittes zu höheren Stufen, in dem jedesmal Freiheit 
auf Freiheit sich baut, höhere auf niedere, reichere auf 
einfachere: In den Termini des Freiheitsbegriffes läßt 
sich das Entwicklungsganze überzeugend interpretie-
ren« (LL, 357).

Der Begriff der Freiheit beschäftigt ihn schon in sei-
ner 1930 publizierten Schrift über Augustin und das 
paulinische Freiheitsproblem, deren Thesen und Inhal-
te er auch in den 1950er und 1960er Jahren wieder 
aufgreift (s. Kap. 15). Jonas legt dar, »wie Augustinus, 
der das abendländische Denken sehr stark beeinflus-
sen sollte, die paulinische Bestimmung des Freiheits-
begriffes verändert hat. Grundlage dieser Augustin-
Studie ist ein Referat, das Jonas am 21. Januar 1928 un-
ter dem Titel Das Freiheitsproblem bei Augustin« 
(Bongardt/Lenzig/Müller 2014, XXXVIII) im Mar-
burger Schelling-Seminar von Heidegger gehalten hat.

Nun, nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges, 
hofft er auf eine universitäre Zukunft in Jerusalem. 
Doch wieder einmal spielt ihm das Schicksal einen 
Streich. Denn nach dem teilweisen Rückzug der Bri-
ten aus Palästina und der damit verbundenen Security 
Situation, bietet sich ihm keine Perspektive einer 
Daueranstellung mehr. 

Als Hans Jonas sodann bei Leo Strauss 1948 bezüg-
lich einer universitären Anstellung anfragt, ist Lore 
bereits schwanger und er selbst 45 Jahre alt. Strauss 

1  Intellektuelle Biographie



10

bedauert zutiefst, ihm nicht weiterhelfen zu können, 
vermittelt ihm aber noch im selben Jahr ein Stipendi-
um der Lady-Davis-Foundation über Elisabeth Stau-
dinger, Ehefrau des Wirtschaftswissenschaftlers Hans 
Staudinger und Direktorin des American Council for 
Emigrés in the Professions. 

Doch zunächst ist er als Mitglied der israelischen 
Armee erneut in den Krieg verwickelt, obwohl er ei-
gentlich nichts lieber will als zur wissenschaftlichen 
Arbeit zurückzukehren. Bereits kurz nach Ausbruch 
des Krieges im Mai fällt am 3.6.1948 sein Schwager 
Franz Joseph Weiner. Er wird nur 26 Jahre alt. Erst seit 
ein paar Monaten verheiratet, war er kurz davor, zum 
ersten Mal Vater zu werden. Seine Tochter Josepha 
kommt 1949 zur Welt. Für sie verfasst Hans Jonas sei-
ne Erinnerungen an Franz Joseph Weiner mit dem Ti-
tel »Yiscor« im Juni 1949. Yiscor ist ein Gebet, das der 
Verstorbenen gedenkt. Es ist üblich, erst ein Jahr nach 
dem Tod das Yiscor-Gebet zu sprechen. Der Trauer 
über den Verlust beigemischt ist die Freude über die 
Geburt der ersten Tochter Ayalah am 25.10.1948, just 
an Simchat, dem jüdischen Thorafreudenfest. Doch 
auch diese Freude wird ein wenig überschattet von 
der Bombardierung Jerusalems. Martin Buber cha-
rakterisiert die Situation Israels in einem Brief an Ru-
dolf Bultmann vom 9.10.1948 als »apokalyptisch« 
(Buber 1975, 182). 

Bereits im Sommer desselben Jahres, nach dem Tod 
des Schwagers, verabschiedet sich Jonas für ein paar 
Wochen aus Jerusalem, um Lore aufgrund der an-
gespannten Situation in Jerusalem bei ihren Eltern in 
Tel Aviv unterzubringen und als Spezialist dem Stab 
der Artillerie zu dienen. In Tel Aviv ist Hans Jonas da-
mals Lehrer an der Artillerie-Offiziers-Schule (Brief 
vom 25.8.1948 [HJN, 20-1-76]; Brief vom 4.10.1948 
[HJN, 20-1-120]).

Parallel zu den Gefechten in und um Jerusalem er-
fährt Jonas sodann im September von der Bewilligung 
des einjährigen Stipendiums der kanadischen Lady-
Davis-Foundation für Montreal. Die offizielle Be-
kanntgabe erfolgt am 1.12.1948 durch die Stiftung 
(Schreiben vom 28.9.1948 [HJN, 12-3-7]; Schreiben 
vom 1.12.1948 [HJN, 12-3-1]). Es ist keineswegs über-
trieben zu behaupten, dass Hans Jonas ohne die groß-
zügige Zuwendung seitens der Stiftung nicht das ge-
worden wäre, was er geworden ist: Einer der bedeu-
tenden Philosophen des 20. Jahrhunderts.

Als Referenz für die Bewilligung der Zuwendung 
gibt er neben seinem Vorgesetzten der British Coun-
cil School of Higher Studies, Robert Hellman, auch 
Hugo Bergman an, den er aber – aus Zeitgründen, wie 

er schreibt – erst im Anschluss daran selbst kontak-
tiert (vgl. Briefentwurf vom 14.9.1948 [HJN, 20-1-6]). 
Elisabeth Staudinger teilt Jonas kurz darauf mit, er 
habe sich bezüglich seiner Forschungen in Kanada al-
lerdings eigenständig um eine wissenschaftliche Ein-
richtung zu kümmern (Schreiben vom 28.9.1948 
[HJN, 21-1-6]). 

Jonas geht an das Dawson College mit ca. 700 Stu-
denten. Das College gehört zur McGill University und 
liegt außerhalb Montreals. Seine neue Aufgabe ist es, 
Naturwissenschaftler in die Philosophie einzuführen. 
Im Sommer 1949 folgt die Übersiedlung nach Kanada. 

Dawson ist zwar ein akademisch uninteressanter 
Ort, doch immerhin ein Anfang (vgl. Brief an Martin 
Buber vom 21.10.1949 [HJN, 11-4-48]). Entgegen 
den eigenen Erinnerungen aber ist die Stelle dort kei-
neswegs sicher. Tatsächlich schließt das Dawson-
College bereits 1950 aus finanziellen Gründen und 
eine Übernahme seiner Person an die McGill-Uni-
versity scheitert. Sein Versuch, an der University of 
Alberta in eine Position zu gelangen, misslingt eben-
so wie seine Gesuche an den Universitäten von Bri-
tish Colombia, Vancouver und der Dalhouse Uni-
versity in Halifax, stellvertretend für viele weitere Ini-
tiativbewerbungen, die Jonas in dieser Zeit nicht zu-
letzt auf Anraten Werner Jägers (Brief Werner Jäger 
vom 24.3.1950 [HJN, 11-4-79]), dennoch offensicht-
lich ein wenig verzweifelt, losschickt (Brief von Wal-
ter H. Johns vom 15.3.1950 [HJN, 11-4-3]; Brief von 
N. A. M. MacKenzie vom 16.3.1950 [HJN, 11-4-4]; 
Brief Kerr vom 10.4.1950 [HJN, 11-4-5]). Zu seinem 
Glück kann er aber bereits ab Mai 1950 als Visiting 
Professor am Carleton-College in Ottawa für zu-
nächst ein Jahr unterrichten. Den Hinweis auf das 
Carleton College verdankt Jonas dem Biologen Lud-
wig von Bertalanffy.

1.5� �� USA: Wendepunkte

In den Jahren 1944 bis 1951 nimmt auch Jonas’ Phi-
losophie eine faszinierende Wendung. Die Beschäfti-
gung mit der Gnosis gerät zwar nicht zur Gänze in den 
Hintergrund, aber die Priorität liegt fortan in anthro-
pologisch-biologischen Studien. Denn der Krieg hat 
andere, neue Prioritäten gesetzt. Seither steht der Or-
ganismus im Fokus seiner Philosophie. Man sollte al-
lerdings nicht glauben, dass das Thema Gnosis jemals 
aus dem Denken von Jonas verschwindet. Es bleibt bis 
zuletzt nachweisbar. Die Kritik an der Gnosis und 
dem gnostischen Denken beeinflusst sowohl seine 

I  Leben



11

XHUB-Print-Workflow | 01_HB_Jonas_05722__{Druck-PDF} | 29.01.21

Philosophie des Lebens als auch seine Ethik und sei-
nen Gottesbegriff (s. Kap. 34). 

Als Jonas die ersten wissenschaftlichen Aufsätze zu 
diesem Thema fertiggestellt hat, gibt die Universität 
Jerusalem ihm endlich eine bindende Erklärung ab 
für eine Professur ab Herbst 1952 – wie von ihm ver-
langt. Fast im selben Augenblick erhält er Anfang 
1951 auch ein Angebot der New School als Visiting 
Professor der Summer Session (Ankündigung von 
E. F. Sheffield o. J. [HJN, 13-40-4]). Jonas nimmt zu-
nächst die Gelegenheit in New York wahr und wohnt 
für drei Monate zur Miete bei Karl Löwith. Sein Kurs 
trägt den Titel: »The Organism in the Theory of Being 
since Descartes«. Das ist exakt das Thema seiner phi-
losophischen Biologie. 

In New York kann er zu seiner Freude die Freund-
schaft mit Hannah Arendt erneuern. Es wundert inso-
fern nicht, dass er im Oktober 1951 der Hebräischen 
Universität eine Absage erteilt, nachdem Hugo Berg-
man ihn im Juni darüber informiert, dass sein Ruf 
durch den Senat ist und nur noch die Verwaltung ihre 
Zustimmung geben muss (vgl. Brief Bergmans vom 
7.6.1951 [HJN, 10-11, 520; HJN, 11-4-51]). Gründe 
gibt es viele: Bereits am 22.5.1950 schreibt Miriam 
Sambursky ihm über die neue Situation des jungen 
Staates Israel und beklagt sich über die jemenitische 
Fraktion, die direkt aus dem 12. Jahrhundert per Flug-
zeug in die Neuzeit verfrachtet würde – mit dem Re-
sultat der völligen Isolation in dem politisch hochbri-
santen Schmelztiegel Jerusalem (Brief Miriam Sam-
bursky vom 22.5.1950 [HJN, 10-11-19]). Die Schwie-
rigkeiten mit dem Hebräischen, die Kinder, die 
Perspektiven in der neuen Heimat spielen ebenso eine 
wichtige Rolle. An Gershom Scholem schreibt er: »Ich 
reise nicht mehr durchs Leben mit dem leichten Ge-
päck früherer Jahre« (Brief vom 10.10.1951 [HJN, 23-
7-1]). Zudem fügt er die schlechte wirtschaftliche Ver-
sorgung in Jerusalem an. Er befürchtet, die Freund-
schaft mit Scholem erleide einen Bruch durch die Ab-
sage. Tatsächlich sind Scholem, Buber und Bergman 
»aufs schmerzlichste« (Brief Scholem vom 18.10.1951 
[HJN, 23-7-1]) überrascht und betrachten es nicht zu-
letzt als Verrat an den Idealen des Zionismus, den Jo-
nas doch mit so viel Eifer über die Jahre verfochten 
hat. 

In einem Brief an den Rektor der Universität, Mos-
he Schwabe, vom 3.10.1951 heißt es: »[...] Praktisch 
gesehen heißt das, dass ich auf keinen Fall im Herbst 
1952 kommen kann. Ob dies schlussendlich meine 
Professur an der Hebräischen Universität nur ver-
zögert oder annulliert, liegt nicht in meiner Entschei-

dungskraft [...]« (Brief vom 3.10.1951, im Original he-
bräisch [HJN, 21-1-32]).

In Bezug auf seine universitäre Karriere überschla-
gen sich Anfang der 1950er Jahre die Ereignisse. An-
fang 1953 kommt es zu ersten Gesprächen mit der New 
School for Social Research, an der er bereits die Sum-
mer Session durchgeführt hatte. Im Dezember 1953 
nimmt Howard B. White, seit 1951 dort Professor für 
Politische Philosophie, Kontakt zu Jonas auf, um ihm 
mitzuteilen, es bestehe eine gute Chance, ihn an die 
New School zu holen (vgl. Brief vom 2.12.1953 [HJN, 
11-5-91]). Jonas schätzt die akademische Herausforde-
rung, die damit verbunden sei: »Betrachten Sie mich 
als einen ernstzunehmenden Kandidaten« (Brief vom 
10.12.1953, Übers. JNS [HJN, 11-5-91]), schreibt er 
White zurück. Schon im Januar 1954 erhält er ein An-
gebot der Universität (vgl. Brief vom 26.1.1954 [HJN, 
12-1-13]). Mit diesem Angebot soll auch seine aka-
demische Odyssee ein Ende finden.

Als Jonas mit seiner Familie in New York ankommt, 
geht es der Stadt wirtschaftlich außerordentlich gut. 
Ökonomische Probleme sollten erst ab Mitte der 
1960er Jahre, verstärkt dann ab etwa 1970 spürbar und 
mit dem Zusammenbruch des Bretton Woods-Sys-
tems 1971 teils existentiell werden, nachdem die frü-
hen 1960er Jahre einige liberale Reformen auf den 
Weg bringen. Davon ist nicht zuletzt auch die New 
School betroffen, die zudem nicht mehr dieselbe Frei-
heit genießt wie in den Anfangsjahren. Die Bürokratie 
hält auch hier Einzug. 

Mit dem Angebot der New School im Januar 1954, 
eine Professur zu übernehmen, geht einher, dass er Se-
nior des Faches mit freier Hand beim Neuaufbau des 
Departments werden und damit die Nachfolge von 
Karl Löwith antreten soll. Am 15.2.1954 fährt er er-
neut zu einer Besprechung nach New York und 
schließt mit der New School einen Vertrag ab. 

Jonas ist bereits ab Ende 1954 regelmäßig in New 
York, die Familie zieht aber erst am 1.10.1955 nach. 
Die Meadow Lane in New Rochelle, rund 20 Meilen 
nordöstlich von der New School gelegen, wird das 
neue Zuhause. Jonas erfreut v. a., dass es in Amerika 
keine offiziellen akademischen Lehrmeinungen gibt, 
sondern nur die wirkliche Freiheit des Denkens. Ein 
idealer Raum, um neue Ideen zu entwickeln. In den 
USA strömen, so sagt er, geistige Lehre, Standpunkte 
und Methoden zusammen: »Alles findet dort seinen 
Platz« (EUV, 77). Dennoch gesteht er, dass er und sei-
ne Familie sich definitiv nie wohlfühlen werden in 
dieser riesigen Stadt (Brief an Hans Blumenberg vom 
10.8.1955 [HJN, 6-24-1]).

1  Intellektuelle Biographie



12

1.6� �� An der New School for Social Research

Mit Beginn seiner Lehrtätigkeit in New York wird Jo-
nas zum dritten Mal Vater. Die Tochter Gabrielle 
kommt Ende Januar 1955 zur Welt. Der Umzug 
1948/49 korrespondierte mit der Geburt der ersten 
Tochter, die Geburt des Sohnes mit dem Wechsel nach 
Ottawa. Nun also New York, wo Hans und Lore Jonas 
schon bald mit Trude und Wilhelm Magnus, Mathe-
matiker der New York University, enge Freundschaft 
schließen. Doch auch diese Freundschaft kann nicht 
über die Tatsache hinwegtäuschen, dass die Familie 
sich getrieben fühlt: »Manchmal«, schreibt Lore später, 

»wenn ich an meine drei Kinder denke, die in drei ver-
schiedenen Ländern geboren wurden, [...] dann denke 
ich: Schade, sie hätten in einer Stadt aufwachsen sol-
len an einem Fluß, mit einer gotischen Kirche, einer 
Brücke und mit Häusern, die von der Vergangenheit 
sprechen. Dann hätten sie einen festen Punkt in ihren 
Vorstellungen, wie Dinge sein sollen, wo Landschaft, 
Kunst und Geschichte ein Ganzes bilden. Beglückend, 
manchmal aber auch traurig, weil verloren –« (Lore Jo-
nas 1988, 42).

Jonas hält derweil seine Lectures an der Fakultät ab, ist 
inzwischen Vize-Dekan und findet 1958 anlässlich des 
25-jährigen Jubiläums der New School Zeit, einen 
sehr dichten und enorm wichtigen philosophischen 
Vortrag mit dem Titel »The Practical Uses of Theory« 

(PGT, auch in: OUF) zu halten. Darin vergleicht er zu-
nächst die verschiedenen Wissensauffassungen von 
Thomas von Aquin und Francis Bacon. Während Tho-
mas’ Wissen für ein menschliches Gut als solches hält, 
meint Bacon, es komme vielmehr auf die wahren Zwe-
cke des Wissens an. Nur insofern diese dem Vorteil 
und Nutzen des Lebens dienen, kann Wissen als gut 
bezeichnet werden. 

Dann kommt es zwischen Jonas und Günther An-
ders in Sils-Maria zum Bruch der Freundschaft. An-
ders sei, so Jonas an Arendt im August 1959, inzwi-
schen »unerträglich, eitel, neidisch, rachsüchtig«, ein 
»gehässiger Zwerg«, »verblendet und urteilslos« (Brief 
vom 11.8.1959 an Arendt [HJN, 3-22-1]). Der Zwist 
mit dem Freund geht ihm nahe. Es dauert bis in die 
frühen 1970er Jahre, ehe sich die beiden wieder einan-
der annähern und ihre Freundschaft auffrischen, 
wenngleich sie nie mehr so sein wird wie ehedem. 

Doch auch mit Arendt kommt es Anfang März 
1963 zum vorläufigen Bruch. Zu diesem Zeitpunkt er-
scheint ihr dritter von insgesamt fünf Artikeln über 

den Chef-Organisator der Judendeportationen, Adolf 
Eichmann, im New Yorker. 

Jonas geht gar nicht so sehr auf die Inhalte der Ar-
tikel ein als vielmehr auf einige formale Fehler. Den-
noch wird man den Eindruck nicht ganz los, dass Jo-
nas diese Herangehensweise wählt, um sich mit dem 
Eigentlichen nicht allzu sehr auseinandersetzen zu 
müssen. Auch dürfte ihn Arendts Kritik an dem 1955 
verstorbenen Leo Bacon, der sich selbst ein freiwil-
liges Schweigegelübde über das Vernichtungslager 
Auschwitz auferlegte, nicht sonderlich erfreut haben.

Am schwersten aber wiegt, dass Arendt einen wun-
den Punkt berührt, denn indirekt geht es auch um die 
Bedeutung des Todes der Mutter von Hans Jonas. Für 
Jonas’ Kinder bleibt die familiäre Vergangenheit lange 
ein großes Rätsel. Eines Tages dann liest Jonas Arendts 
Artikel. Über diesen Moment berichtet die älteste 
Tochter Ayalah: 

»Als Kinder verstanden wir noch nicht so recht die 
Heimlichtuerei, mit der man uns begegnete. Wir wuss-
ten auch nicht, wie unmittelbar diese Landschaft der 
Zerstörung unsere eigene Familie heimsuchte. Wir 
sollten von diesen tragischen Geschichten so wenig 
wie möglich mitbekommen. Ganz im Gegenteil: Unse-
ren Haushalt überzog merkwürdige Verschwiegenheit 
und historische Blässe je weiter die Jahre ins Land zo-
gen. Dann jedoch kam dieser unauslöschliche Tag, der 
sich in unsere empfindsamen Herzen gebrannt hat. 
Wir saßen am Frühstückstisch, wie wir es immer taten, 
und unser Vater las einen Artikel in der New York Times 
[sic], als plötzlich ein zerberstendes Weinen aus ihm 
herausbrach und er den Raum verließ. Es war unsere 
Mutter, die uns sodann die Geschichte seiner Mutter 
Rosa erzählte. Von diesem Tag besaßen wir nicht nur 
ein Verständnis für das Vermächtnis unserer Familie, 
sondern gleichwohl für die verbrannte Seele unseres 
Vaters, die stets unter der Oberfläche seiner Person zu 
spüren gewesen ist. Wir wurden zu Zeugen seiner 
Achillesferse, seiner ganz persönlichen Zerbrechlich-
keit. Das erfüllte uns mit einer gewissen Furcht, doch 
nicht minder mit größerer Ehrfurcht und Ehrerbietung 
als wir ohnehin schon hatten« (zit. nach Nielsen-Sikora 
2017, 110)

Im Jahr des Streits mit Arendt erreichen Jonas aber 
auch erfreuliche Nachrichten, wenn auch in unerfreu-
licher Angelegenheit: Die Bundesrepublik Deutsch-
land hatte mit dem Bundesgesetz zur Entschädigung 
für Opfer des Nationalsozialismus und dem Bundes-
rückerstattungsgesetz der Jahre 1956 und 1957 eine 

I  Leben



13

XHUB-Print-Workflow | 01_HB_Jonas_05722__{Druck-PDF} | 29.01.21

Grundlage geschaffen, um Schadensersatzansprüchen 
von Opfern des Hitler-Regimes zum Erfolg zu verhel-
fen. Dies betraf nicht zuletzt viele emigrierte Juden, 
u. a. auch Jonas. Das Gesetz ist ein Resultat der 
deutsch-israelischen Diplomatie nach 1945. Erst 1965 
endet – für Jonas erfolgreich – nach gut sieben Jahren 
das Verfahren, in dem Jonas auch im Namen seines 
Bruders versucht, eine Bestandsaufnahme der geraub-
ten Wertsachen seiner Eltern zu machen. 

1964 liest Jonas sodann Adornos Jargon der Eigent-
lichkeit. Dieses Buch, ursprünglich ein Teil der als Ret-
tung der Metaphysik angelegten Negativen Dialektik, 
fesselt ihn. Wegen des Umfangs der Schrift bringt 
Adorno den Jargon als eine eigenständige Veröffent-
lichung heraus. Das Buch erscheint zwar erst Ende des 
Jahres, doch Adorno hat Jonas vorab ein Leseexem-
plar zugeschickt. Ausschnitte erschienen bereits 1963 
in der Neuen Rundschau. 

Jonas bemerkt die deutlichen Überschneidungen 
in der Sicht auf Heidegger, wenngleich Adorno einen 
völlig anderen Zugang wählt und ganz gewiss kein so 
exzellenter Kenner der Philosophie Heideggers ist. 
Doch das Buch ist unterhaltsam geschrieben und in 
der Sache durchaus ernst zu nehmen. Bereits am 
24.6.1964 schreibt Adorno an Jonas, der ›Jargon‹ sei 
»eine Arbeit, die von relativ pedestren sprachkriti-
schen und sprachsoziologischen Reflexionen, auf ei-
ne ganz andere Weise, ins Zentrum der Heideg-
ger’schen Philosophie zielt, die ich ihres objektiven 
[sic] Gehalts wegen für unendlich gefährlich halte, 
keineswegs bloß in Deutschland« (Brief Adorno an 
Jonas vom 24.6.1964 [HJN, 21-3-12]).

Adornos Kritik richtet sich, wie Stefan Müller-
Doohm schreibt, in erster Linie gegen die »Heidegge-
rei« jener Zeit, d. h. gegen den neuerdings erhobenen 
hohen Ton, »die pathetisch aufgeladene Sprache« 
(Müller-Doohm 2003, 655) Heideggers, die von der 
Masse nachgeahmt wurde (s. Kap. 31).

Wie eine andere, aus dem Schatten Heideggers ent-
schwundene Philosophie aussehen kann, demons-
triert Jonas schon sehr bald. Denn abseits seiner 
sprachkritischen Einlassungen rückt in diesen Tagen 
ein Thema zunehmend in den Vordergrund öffent-
licher Diskussion, das mit der rasanten technologi-
schen Entwicklung zusammenhängt. Die technologi-
schen Neuerungen seiner Zeit, insbesondere im me-
dizinischen Bereich, veranlassen Hans Jonas 1967, 
kurz nach Veröffentlichung seiner Aufsatzsammlung 
The Phenomenon of Life einen Vortrag an der Ame-
rican Academy of Arts and Sciences in Boston zum 
Thema »Philosophische Reflexionen über Experi-

mente mit menschlichen Subjekten« als neue ethische 
Thematik zu halten (s. Kap. 24). In diesem Vortrag, 
der öffentlich ebenfalls für einige Aufmerksamkeit 
sorgt, geht es um die Frage nach der Definition des 
Todes im Zeitalter der Transplantationstechnik. Jonas 
bezweifelt das Recht eines Menschen auf einen ande-
ren menschlichen Körper durch die Organtransplan-
tation. Es geht ihm nicht nur um die inhaltliche Dis-
kussion mit ihrem Schwerpunkt auf der Frage, ob das 
Hirntod-Kriterium den Ausschlag bei ethischen Ent-
scheidungsfindungen in der Medizin ausreichend 
sein kann. Denn nur kurze Zeit später wird eine Kom-
mission der Harvard Medical School in Boston den 
Hirntod als neues Kriterium für den Tod des Men-
schen definieren, wogegen sich Jonas in öffentlicher 
Auseinandersetzung mit den Medizinern verwehrt – 
mit dem Argument, solange Atmung und Kreislauf 
noch intakt seien und der Mensch durch Maschinen 
künstlich am Leben gehalten werde, könne niemand 
ernsthaft vom Tod sprechen. Die Kritik mündet in 
dem Vorwurf, dass die neue Todesdefinition v. a. des-
halb festgelegt worden sei, um leichter an Organe zu 
gelangen. Die Harvard-Kommission hingegen ver-
tritt die Auffassung, bloß ein wissenschaftliches Kri-
terium geliefert zu haben, ab welchem Zeitpunkt bei 
einem Komapatienten die lebenserhaltende Behand-
lung abgebrochen werden dürfe. Es ginge insofern in 
erster Linie um eine rechtliche Absicherung medizi-
nischer Maßnahmen, die das Leben Dritter retten 
könnten (s. Kap. 33).

Jonas hingegen geht es in diesem Zusammenhang 
nicht zuletzt um ein neues Verständnis der Rolle der 
Philosophie, die in moral-gesellschaftlichen Fragen 
Orientierung bieten soll. Im Kern verteidigt er die 
Idee, dass das Sein etwas über das Sollen aussagen 
kann, wie es auch darüber Auskunft gibt, wofür wir ei-
gentlich wem gegenüber verantwortlich sind. Hier 
deuten sich erstmals die logischen Konsequenzen sei-
ner philosophischen Biologie an, welche im Begriff ist, 
in eine Ethik zu münden. 

Als er dann im März 1968 am Institute on Judaism 
zu Gast ist, verbindet er seine bisherigen Forschungs-
schwerpunkte verstärkt mit ethischen Fragen. »Sci-
ence, Technology and Ethics. Reflections on a modern 
Dilemma from a Jewish Perspective« lautet auch der 
Titel seines Gastvortrags in Milwaukee, Wisconsin 
(vgl. HJN, 4-1-7), ehe er den kompletten Mai in stetem 
Austausch mit dem Rabbiner Jack Bemporad in Chi-
cago, genauer gesagt im Windermere House, das in 
den 1920er Jahren eines der luxuriösesten und elegan-
testen Hotels gewesen ist, nahe der Universität ver-

1  Intellektuelle Biographie



14

bringt. Denn für gute Hotels hat Jonas zeit seines Le-
bens eine nachvollziehbare Schwäche.

Um 1970 herum sind es dann sowohl Heinrich 
Popitz’ Gedanken über Macht und Technik als auch 
Whiteheads platonische Ontologie (vgl. HJN, 1-17-
18) sowie die Auseinandersetzung mit dessen zentra-
len Begriffen Wahrnehmung, Natur, Körper, Erfah-
rung und Gott, die Jonas seine Arbeit neu überden-
ken lassen. Schließlich kann er auf seine biologischen 
Studien des zurückliegenden Jahrzehnts zurückgrei-
fen. Doch sie führen ihn mitten hinein in eine neue 
Schaffensphase: die im April 1972 begonnene Arbeit 
an Das Prinzip Verantwortung (s. Kap. 20), das zu-
nächst den privaten Titel »Tractatus technologico-et-
hicus« trägt (vgl. Müller 2008; Nielsen-Sikora 2017). 
Das erste Kapitel verfasst er zunächst noch in eng-
lischer Sprache. Grundlage bildet ein Plenumsvor-
trag in Los Angeles 1972. Doch schon bald beginnt 
er damit, das Buch auf Deutsch zu schreiben, um 
Zeit zu sparen. Immerhin ist er in fortgeschrittenem 
Alter, und er weiß nicht, wie viel Lebenszeit ihm 
noch bleiben wird.

In dem Buch geht es um die Unterwerfung der Na-
tur, die vor der Unterwerfung des Menschen durch 
den Menschen nicht Halt gemacht habe. Dies, so Jo-
nas, sei eine Situation, die man bis dato nicht kannte. 
Insbesondere die Auswirkungen, die kollektive Taten 
nach sich zögen, habe noch keine Theorie wirklich 
ausreichend durchdacht. Eine solche verlange näm-
lich, die möglichen Gefahren in den Blick zu nehmen 
und von diesem Standpunkt aus eine neue Ethik zu 
entwickeln, die der gegenwärtigen Situation des Men-
schen gerecht wird. Die drohenden Gefahren öffneten 
dem Menschen allererst das Auge, um erkennen zu 
können, was auf dem Spiel stehe. Es geht Jonas aber 
nicht nur um das nackte Überleben der Menschheit, 
sondern immer auch um die Frage, was der Mensch ist 
resp. sein soll: Ethik und Philosophische Anthropolo-
gie gehen bei ihm insofern Hand in Hand. 

Im Sommer 1973 versucht er dann – mit Rücken-
deckung seiner Fakultät – vergeblich, seinen geschätz-
ten Kollegen Paul Ricœur von Chicago an die New 
School zu holen (vgl. Briefe vom 20.8., 1.9. und 24.9. 
[HJN, 11-7-11]; Brief vom 8.8.1973 [HJN, 11-7-19]). 
Hintergrund ist der Versuch, das philosophische De-
partment der New School davor zu bewahren, dass es 
komplett geschlossen wird. Mit der Berufung Ricœurs 
hofft man, dies abwenden zu können (so auch Arendt 
an Jonas, Brief vom 17.10.1973 [HJN, 11-7-2]). Zwar 
klappt die Berufung nicht, doch das Department 
bleibt dennoch erhalten.

In diesen Monaten arbeitet er auch mehr oder we-
niger ununterbrochen an seinem ethischen Entwurf, 
auch im Sommer, den er mit Lore in Europa ver-
bringt. Sie landen in Luxemburg, besuchen Rudi Vi-
tus bei Aachen, fahren nach Marburg zu Bultmann, 
sind dann zunächst im Haus von Heinrich und Maria 
Popitz, danach in Obergurgl im oberen Ötztal, aber 
auch in Hamburg und Stockholm. Als Lore Anfang 
August von Luxemburg aus zurück in die USA fliegt, 
bleibt Jonas allein in Europa zurück und zieht sich in 
die Einsamkeit des Schreibenden zurück (Brief vom 
19.8.1973 [HPO, 14-4-2]). Bis zum Sommer 1975 will 
er nun sowohl die Theorie als auch die Kasuistik der 
Verantwortung abgeschlossen haben. 

Der Zeitplan misslingt. Am 4.6.1976 scheidet er 
selbst aus der aktiven Lehrtätigkeit aus und wird Eh-
rendoktor der New School for Social Research. Er 
fliegt wieder nach Europa, ist bei Popitz zu Besuch 
und fährt in die Schweiz. Nach zahlreichen gesund-
heitlichen Problemen der Jahre 1978/79 kann er ab 
1979/80 wieder aufatmen. Sein Buch ist endlich, nach 
rund sieben Jahren harter Arbeit, erschienen und 
schlägt zur Zeit des zweiten Ölpreis-Schocks wie eine 
Bombe ein. Zudem hält er die Terry Lectures in Yale 
mit Vorträgen über Technologie, Utopie und Ethik. 
Dennoch merkt er im April 1980 an, er neige inzwi-
schen zum Abwägen, habe Scheu vor ›Overstate-
ments‹ und sei bedächtig (Brief an Anders vom 
19.4.1980 [HJN, 6-8-40]).

1.7� �� Lore, Ehrungen und letzte Lebensjahre

Seine Präsenz in Deutschland wird immer größer, 
auch privat hält er sich immer öfter in Deutschland 
auf, wenngleich auch die privaten Reisen, wie im Juni 
und Sommer 1986 in Nordeuropa hin und wieder mit 
beruflichen Terminen, insbesondere mit Interview-
Terminen, verquickt sind (vgl. HJN, 6-20). Nach der 
Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buch-
handels und der Ehrenbürgerschaft der Stadt Mön-
chengladbach folgen zunächst die Ehrendoktorate der 
Universitäten Bamberg (HJN, 5-23; HJN, 8-23) am 
10.7.1990 und Konstanz am 2.7.1991. 

Auf der an die Überreichung der Ehrendoktorwür-
de anschließende Podiumsdiskussion in Bamberg 
über »Technologisches Zeitalter und Ethik« (HJN, 
5-23-10) betont Jonas, der Mensch handele nicht aus 
Übermut, Frevel oder weil er ethische Grundsätze ver-
letzen wolle, sondern weil er das tue, was er immer ge-
tan habe: Seine ihm zur Verfügung stehenden Kräfte 

I  Leben



15

XHUB-Print-Workflow | 01_HB_Jonas_05722__{Druck-PDF} | 29.01.21

zu nutzen. Dies führe heute allerdings dazu, dass der 
Planet bald schon verwüstet sein werde angesichts der 
Mittel, die dem Menschen zur Verfügung stehen. 
Nicht zuletzt die moderne Wissenschaft sei eine Art 
Angriff auf die Natur. Neben einer Diagnose der Lage 
sei jedoch auch zu berücksichtigen, dass der Mensch 
ein moralisches Wesen sei, weshalb man von der Ana-
lyse zur ethisch motivierten Besinnung übergehen 
müsse. Er selbst könne allerdings keine konkreten 
Vorschläge zur Problemlösung liefern.

Etwa ein Jahr nach dieser intensiven Diskussion 
über Ethik im technischen Zeitalter folgt die Konstan-
zer Ehrendoktorwürde. In der Verleihungsurkunde 
wird ihm der Titel »für seine überragenden Verdienste 
auf dem Gebiet der Philosophie« verliehen. Dort habe 
er »existentialphilosophische Ansätze in eine Anthro-
pologie« weitergeführt, »die den Dualismus zwischen 
Materie und Geist überwinden und den Umgang des 
Menschen mit der Natur am Prinzip der Verantwor-
tung orientieren« wolle (HJN, 23-7-3). Dann erleidet 
er im November 1991 einen Herzanfall. An Anders 
schreibt er: »Mit dem Kopf geht’s noch gut [...] mit 
dem Herz mäßig, mit Lunge mühsam, mit Unter-
gestell mies« (zit. nach Nielsen-Sikora 2017, 175). 

Man sollte in dieser Zeit v. a. die Rolle von Lore Jo-
nas nicht unterschätzen. Sie ist längst nicht nur seine 
Ehefrau, sondern zugleich Beraterin, Begleiterin, Für-
sprecherin und sein wichtigster Halt. Über die Jahre 
hat sie ihrem Mann den Rücken für seine Arbeit frei-
gehalten, sich in klassisch zu nennender Rollenvertei-
lung um die Kinder und das Haus gekümmert, Kon-
takte gepflegt, und wann immer es möglich war, ganze 
Bibliotheken an Literatur verschlungen. Sie war eine 
unglaublich starke und charismatische Frau, die zeit-
lebens ein wenig darunter gelitten hat, dass sie selbst 
aufgrund der Vertreibung ihrer Familie aus Deutsch-
land nicht die Ausbildung genießen durfte, die ihrem 
Intellekt und ihrem Verstande angemessen gewesen 
wäre: Als 17-Jährige muss sie Regensburg 1933 ohne 
Abitur verlassen. Ihr Vater Siegfried Weiner, der als 
Jurist Hans Jonas auch im Restitutionsverfahren un-
terstützt hat, kann seinen Beruf nicht mehr ausüben. 
Lore beschreibt ihren Vater als Menschenfreund und 
Sachwalter der Armen. Ein Mann, vorurteilsfrei und 
stolz, der wie Jonas ein überzeugter Zionist gewesen 
ist. Früh erkennt er die Zeichen der Zeit und verlässt 
mit seiner Familie 1933 Deutschland. 1940 aberken-
nen die Nationalsozialisten Lores Mutter Paula Wei-
ner (geb. Odenheimer) den Doktortitel in National-
ökonomie. Diesen hatte sie 1914 als 25-Jährige mit ei-
ner Arbeit über »Die Berufe der Juden in Bayern nach 

den Berufszählungen von 1882, 1895 und 1907« er-
langt (UAM, M-II-38p ).

Nun, Ende der 1980er, Anfang der 1990er Jahre, 
unterstützt Lore Jonas ihren zwölf Jahre älteren und 
inzwischen ein wenig gebrechlicher gewordenen 
Mann mit aller Kraft. Die 1992 erschienene Aufsatz-
sammlung Philosophische Untersuchungen und meta-
physische Vermutungen ist Lore Jonas »in Dankbarkeit 
für ein halbes Jahrhundert täglich erneuten Glücks« 
gewidmet (vgl. UV). Bereits die »Lehrbriefe« aus den 
1940er Jahren zeigen, dass Hans Jonas seine Frau im-
mer als ebenbürtige Dialogpartnerin angesehen hat. 
Als solche ist sie nicht zuletzt für sein Werk von kaum 
zu überschätzender Bedeutung. 

In den Erinnerungen erzählt Lore in ihrem Geleit-
wort eine kleine Anekdote, die aus den späten 1930er 
Jahren stammt, als Hans zum ersten Mal zum Essen 
bei ihr eingeladen ist, er sich eine auf dem Tisch lie-
gende Olive nimmt und anhand der Frucht ihr die 
Welt erklärt. Zu ihrem 80. Geburtstag, den Lore mit 
Freunden in Gstaad in der Schweiz feiert, widmet ihr 
Heinrich Popitz ein Gedicht, das diese Begegnung 
wieder aufgreift. Darin heißt es u. a.: 

Darf der Olive Lobpreis ich gedenken
Mit dem der Hans das Mädchen einst gewann,
Als er die grosse Welt aus kleinem Kern ersann,
Aus dem sich alle Lebensgeister tränken? (HPO, 14-3-3)

Am 25.5.1992 sind beide, Hans und Lore, das letzte 
Mal in München. Hans Jonas hält dort im Prinzregen-
tentheater eine beeindruckende Rede zum Thema 
»Rückschau und Vorschau am Ende des Jahrhun-
derts« (vgl. HJN, 8-26). Die Philosophie, so Jonas, sei 
ohne Pauken und Trompeten in das 20. Jahrhundert 
eingetreten. Der Neukantianismus und Husserls Er-
kenntnistheorie, Nietzsche und Bergson seien nicht 
mit den Errungenschaften in der Physik, etwa Ein-
steins Relativitätstheorie, zu vergleichen. Das Erdbe-
ben sei erst mit Heidegger gekommen. Doch dessen 
tiefsinnige existentialistische Deutung von Sein und 
Welt habe ihn nicht davor bewahrt, moralisch zu ver-
sagen. Der Zweite Weltkrieg und der Atombomben-
abwurf auf Hiroshima bilden für Jonas eine Zäsur 
auch für die philosophische Reflexion. Die moderne 
Technik, menschliches Handeln und gesellschaftliche 
Veränderungen rücken in den Fokus. Anders’ kriti-
sche Haltung zum technischen Fortschritt nennt er als 
paradigmatisches Beispiel für die veränderte Rolle der 
Philosophie. Er schließt seine Rede mit der eigenen 
Philosophie, die die Zukunft des Menschen, der Natur 

1  Intellektuelle Biographie



16

und des Planeten Erde im Zeitalter der Katastrophen 
im Blick hat: 

»Was hat die Philosophie damit zu schaffen? Bisher 
hat sie Fragen nach dem guten Leben des Einzelnen, 
nach der guten Gesellschaft, nach dem guten Staat ge-
fragt. Sie hat sich seit je mit dem menschlichen Han-
deln befaßt, soweit es Handeln von Mensch zu Mensch 
war, aber kaum je mit dem Menschen als einer han-
delnden Kraft in der Natur [...] Und da sein Tun jetzt das 
Ganze bedroht, vermag er auch seine Verantwortung 
für den Fortbestand des Ganzen erkennen. Diese Er-
kenntnis zu pflegen und zu entwickeln wird zu einer 
der Aufgaben der Philosophie« (PRV, 572 f.).

Dieses Verständnis der neuen Rolle von Philosophie 
und der damit zusammenhängenden Bedeutung der 
vita activa bekräftigt er kurze Zeit später, im Juni 1992, 
noch einmal in Berlin, wo er am 11.6. auf Initiative 
von Dietrich Böhler das Ehrendoktorat der Freien 
Universität Berlin empfängt. Jedoch überwirft er sich 
zugleich ein zweites Mal mit der Hebräischen Univer-
sität in Jerusalem bei der im Januar 1992 erstmalig 
stattfindenden Hans-Jonas-Konferenz. Das an der He-
brew University zu seiner Philosophie anberaumte 
Kolloquium interpretiert Jonas als eine Geste der Ver-
söhnung oder Wiedergutmachung. Allerdings ist das 
Kolloquium nicht plakatiert und findet in einem abge-
legenen Seminarraum statt, sodass die Referenten aus 
dem Ausland weitgehend unter sich sind. Daraufhin 
lässt der einmal mehr vom Makkabäerzorn erfasste 
Jonas die ganze Veranstaltung ins King David-Hotel 
umziehen.

Seine letzte Rede hält er dann am 60. Jahrestag der 
Machtübernahme Hitlers, am 30.1.1993 in Udine na-
he Tarvisio, wo die jüdische Brigade, der er angehörte, 
im Zweiten Weltkrieg eine Zeit lang stationiert war. 
Der Titel seines faszinierenden Vortrags anlässlich der 
Entgegennahme des Premio Nonino: »Rassismus im 
Lichte der Menschheitsbedrohung« (FT, 141–152). 
Seine Schlussworte klingen nach einem Vermächtnis: 
Angesichts all der Gefahren, die weiterhin virulent 
sind, wäre es eine Todsünde, fatalistisch zu sein. Es gilt 
vielmehr, weiterhin wachsam zu sein und Verantwor-
tung für das Leben zu übernehmen. Nur wenige Tage 
später, kurz nach seiner Rückkehr nach New York, 
stirbt Hans Jonas. Es ist der 5.2.1993.

Archivalien
Nachlass Heinrich Popitz. Sozialwissenschaftliches Archiv 

der Universität Konstanz (HPO).

Promotionsakte Paula Odenheimer (1914). In: https://www.
universitaetsarchiv.uni-muenchen.de/
monatsstueck/2014/dezember14/index.html (UAM, 
M-II-38p) (12.9.2019).

Literatur
Avineri, Shlomo: Theodor Herzl und die Gründung des 

jüdischen Staates. Frankfurt a. M. 2016.
Beckmann, Christopher/Nielsen-Sikora, Jürgen: Bund Neu-

deutschland. Entstehung, Protagonisten, Netzwerke. In: 
Barbara Stambolis (Hg.): Die Jugendbewegung und ihre 
Wirkungen. Prägungen, Vernetzungen, gesellschaftliche 
Einflussnahmen. Göttingen 2015.

Bergson, Henri: Schöpferische Entwicklung. Jena 1921.
Boland, Karl: Mönchengladbach, Rheydt und der Erste 

Weltkrieg. In: Ders. und Hans Schürings (Hg.): Der Erste 
Weltkrieg und Mönchengladbach. Kriegserfahrung und 
Alltagsbewältigung. Essen 2014.

Bongardt, Michael/Lenzig, Udo/Müller, Wolfgang Erich 
(Hg.): Einleitender Kommentar. In: KGA III/1. Freiburg 
i. Br. 2014, LIV-LXXI.

Buber, Martin: Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten. Bd. III: 
1938–1965. Heidelberg 1975.

Buber, Martin: Drei Reden über das Judentum. Frankfurt 
a. M. 1916.

Döpp, Suska: Jüdische Jugendbewegung in Köln. Münster 
1997.

Eloni, Yehuda: Zionismus in Deutschland. Von den Anfän-
gen bis 1914. Gerlingen 1987.

Erckens, Günther: Juden in Mönchengladbach. 2 Bde. plus 
Registerband. Mönchengladbach 1990.

Hintzen, Holger: Paul Raphaelson und Hans Jonas. Ein jüdi-
scher Kapo und ein bewaffneter Philosoph im Holocaust. 
Köln 2012.

Jonas, Lore: Mein Vater Siegfried Weiner (1886–1963). Erin-
nerungen an einen jüdischen Rechtsanwalt aus Regens-
burg. In: Regensburger Almanach 1989. Hg. von Ernst 
Emmerig. Regensburg 1988.

Löhr, Wolfgang (Hg.): Loca desiderata. Mönchengladbacher 
Stadtgeschichte. Bd. 3.1. Köln 2003.

Meybohm, Yvonne: David Wolffsohn. Aufsteiger, Grenzgän-
ger, Mediator: Eine biografische Annäherung an die 
Geschichte der frühen Zionistischen Organisation (1897–
1914). Göttingen 2013.

Müller, Wolfgang Erich: Hans Jonas. Philosoph der Verant-
wortung. Darmstadt 2008.

Müller-Doohm, Stefan: Adorno. Eine Biographie. Frankfurt 
a. M. 2003.

Nielsen-Sikora: Hans Jonas. Für Freiheit und Verantwor-
tung. Darmstadt 2017.

Reinharz, Jehuda: Dokumente zur Geschichte des deutschen 
Zionismus 1882–1933. Tübingen 1981.

Wetzel, Juliane: Auswanderung und jüdisches Selbstver-
ständnis. In: Günter Stemberger (Hg.): Die Juden. Ein his-
torisches Lesebuch. München 1990.

Wiese, Christian (2003): Hans Jonas. ›Zusammen Philosoph 
und Jude‹. Frankfurt a. M. 2003. 

Jürgen Nielsen-Sikora

I  Leben



XHUB-Print-Workflow | 01_HB_Jonas_05722__{Druck-PDF} | 29.01.21XHUB-Print-Workflow | 01_HB_Jonas_05722__{Druck-PDF} | 29.01.21

	 II�	� Kontexte



XHUB-Print-Workflow | 01_HB_Jonas_05722__{Druck-PDF} | 29.01.21XHUB-Print-Workflow | 01_HB_Jonas_05722__{Druck-PDF} | 29.01.21

2� �� Marburger Umfeld

Heidegger, Bultmann, Arendt – neben Anders (geb. 
Stern) gehören sie zu jenen Intellektuellen, mit denen 
Jonas in seiner Marburger Zeit am meisten verbunden 
gewesen ist und die ihn entscheidend geprägt haben. 
Wegen Heidegger wechselte Jonas 1924 von Freiburg 
nach Marburg, um bei ihm zu studieren und zu pro-
movieren. Bei Bultmann, dem evangelischen Neutes-
tamentler, belegte der ›fachfremde‹ Philosoph Jonas 
Seminare, und Bultmann betreute eigentlich Jonas’ 
Dissertation zur Gnosis, wiewohl Heidegger als Erst-
gutachter fungiert hat. Neben Heidegger gehörte Bult-
mann zu den wichtigsten Inspiratoren der Philoso-
phie von Jonas. Mit Arendt schließlich, die Jonas in ei-
nem Seminar bei Bultmann kennengelernt hatte, ver-
band Jonas eine enge Freundschaft. Im Folgenden 
sollen kurz zentrale philosophische Motive der drei 
Denker skizziert werden, die für Jonas’ Philosophie in 
dessen Marburger Zeit bedeutsam gewesen sind.

2.1� �� ›Im Bannkreis Heideggers ...‹

Heidegger (ausf. s. Kap. 4/30/31) war in seinen jungen 
Jahren bekanntlich ein Philosophen-Star gewesen. Um 
ihn scharte sich ein Schülerinnen- und Schülerkreis, 
den Jonas, obschon selbst Schüler Heideggers, in sei-
nen Erinnerungen als »Heidegger-Kultgemeinde« (EG, 
108) bezeichnet hatte. Gleichwohl galt Heidegger als 
philosophischer Meisterdenker, der das philosophi-
sche Denken bleibend prägen sollte, ob in emphati-
scher Zustimmung oder heftiger Ablehnung. Prägend 
war für Jonas Heideggers ›fundamentalontologische‹ 
Phase im Kontext von Sein und Zeit, also seine Phi-
losophie vor der sog. ›Kehre‹ vom Sein zum Ereignis. 
Die Frage nach dem Sein galt für Heidegger als die Fra-
ge der Philosophie schlechthin, weil das Sein ihm zu-
folge der allgemeinste, in dieser Allgemeinheit jedoch 
auch der dunkelste und undefinierbare sowie der 
selbstverständlichste Begriff ist (vgl. Heidegger 1986, 
3 f.). Das Sein zu be- und erfragen und damit auch zu 
bedenken bedeutet aber auch zugleich dasjenige zu be-
denken, das zum Sein in einem besonderen Verhältnis 
steht. Sein ›gibt‹ es niemals ›an sich‹, sondern immer 
schon in einer Relation zu demjenigen, der das Sein 

befragen und bedenken kann. Das ist der Mensch, der 
von Heidegger als Dasein bezeichnet wird (vgl. ebd., 
12). Das Dasein ist dadurch bestimmt, dass es sein ei-
genes Sein und damit auch Sein überhaupt zu reflektie-
ren und zu verstehen vermag und damit auch Sein 
überhaupt – Heidegger nennt dies auch Erschlossen-
heit des Seins durch das Dasein (vgl. ebd., 295–301). 
Das Seinsverhältnis des Daseins bezeichnet Heidegger 
als Existenz, und in der Frage nach dem Sein befragt 
das Dasein zugleich dieses Seinsverhältnis, also die 
Existenz, und damit letztlich immer sich selbst, weil es 
im Verstehen des Seins sein eigenes Seinsverhältnis 
und folglich in letzter Konsequenz sich selbst zu ver-
stehen sucht. Das Verständnis des Seins sowie der 
Existenz des Daseins impliziert, dass das Dasein im-
mer schon ein Sein in einer Welt ist, ein In-der-Welt-
sein (vgl. ebd., 52 ff.). Die Seinsfrage zu stellen heißt 
demnach auch, nicht nur die Frage nach dem Seinsver-
hältnis des Daseins zu stellen, sondern auch die Frage 
nach der Weltlichkeit der Existenz.

Was aber heißt ›In-der-Welt-sein‹ genau? Heideg-
ger widmet sich hier zunächst einmal dem Begriff 
›Welt‹. Welt kann in vielfacher Weise ausgesagt wer-
den. Erstens bezeichnet ›Welt‹ das All des innerhalb 
der Welt vorhandenen Seienden, zweitens das Sein des 
Seienden, drittens dasjenige, worin das Dasein lebt. 
›Welt‹ ist also kein Gegenüber des Menschen, kein 
Objekt eines Subjekts, sondern es ist die Weise, in und 
durch die das Dasein existiert. Das Dasein hat Welt, 
indem es In-der-Welt-sein ist, und Welt ist nur, inso-
fern Dasein existiert. ›Welt‹ ist nun für Heidegger 
durch Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit bestimmt, 
und dementsprechend ist auch das In-der-Welt-Sein 
des Daseins durch Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit 
bestimmt. Jene Temporalität der Existenz des Daseins 
als In-der-Welt-Sein bestimmt wiederum die Frage 
des Daseins nach dem Sein, letztlich sogar das Sein 
selbst, da die Existenz des Daseins dem Sein zugehört. 

Das In-der-Welt-sein weist nun wiederum ver-
schiedene Aspekte auf: Es ist zunächst ganz einfach 
ein In-sein, doch als solches ist es immer schon ein 
Mit-sein und Mit-dasein mit anderem Dasein, ein 
Sein mit und zu Anderen und die Welt ist dementspre-
chend Mit-Welt (vgl. Heidegger 1986, 118, 124 f.). Da-
sein ist also als In-sein und Mit-sein schon immer in 
eine Konstellation mit anderem Dasein gestellt, das 

J. B. Metzler © Springer-Verlag GmbH Deutschland, ein Teil von Springer Nature, 2021
Michael Bongardt u. a. (Hg.), Hans Jonas-Handbuch, https://doi.org/10.1007/<https://doi.org/10.1007/978-3-476-05723-5_2



20

mit ihm gemeinsam jeweils in der Welt ist. Heidegger 
betont, dass Mit-sein ein Für-sein miteinschließt (vgl. 
ebd., 123). Als Sein mit Anderen ist das Dasein also 
zugleich ein Für-die-Anderen-sein und ein Für-die-
Welt-sein; es kann qua Dasein nicht anders als in die-
ser Art und Weise zu existieren, auch wenn es sich 
dieser Existenzweise verweigert, gehört sie ihm doch 
schon – jedoch gewissermaßen unverwirklicht – zu. 
Als In-der-Welt-sein ist das Dasein schließlich immer 
auch ein Sein zum Tode hin, denn das In-der-Welt-
sein impliziert qua Sein in der Welt Zeitlichkeit und 
Geschichtlichkeit und damit auch Endlichkeit, Sterb-
lichkeit. Damit gehört zum In-der-Welt-Sein auch die 
Grundbefindlichkeit der Geworfenheit dazu: Das Da-
sein findet sich in der Welt vor als in die Welt Gewor-
fenes, darin zugleich auch ein in den Tod Gestelltes 
(vgl. ebd., 235–267).

Wenn das Dasein Existenz ist, und wenn die ge-
nannten Aspekte notwendig das Wesen des Daseins 
ausmachen, dann lassen sich diese Aspekte auch als 
Grundvollzüge der Existenz, als Existenzialien be-
zeichnen, die in die Grundstruktur des Daseins ein-
gebettet sind, die Heidegger ›Sorge‹ nennt. Diese faltet 
sich zum einen in ein umsichtiges Besorgen im Sinne 
eines Sorgens um das sog. ›Zuhandene‹ aus, zum an-
deren in die Fürsorge, und zwar dann, wenn sich Da-
sein zu anderem Dasein sorgend in Rücksicht und 
Nachsicht verhält. Doch die Sorge ist für Heidegger 
keine ethische Haltung, sondern Grundexistenzial des 
Daseins und damit eine ontologische Kategorie. Die 
Sorge macht das Wesen der Existenz aus, sie ist Sein 
des Daseins selbst (vgl. ebd., 191–200).

Das Dasein ist nun in ein Verhältnis zum Sein 
und damit auch in das In-der-Welt-sein gestellt, das 
nicht von einem anderen Dasein übernommen wer-
den kann. Ebenso geht es ihm, insofern es ihm als Da-
sein um sein Sein selbst geht, immer schon und ir-
reduzibel um sein je eigenes Sein. Diese Perspektive 
bezeichnet Heidegger als »Jemeinigkeit«. Diese Jem-
einigkeit kommt dem Dasein nicht nur zu, es ist sie. 
Das Weltverhältnis des Daseins als In-der-Welt-sein 
bleibt also an das Selbstverhältnis des Daseins als 
Jemeinigkeit gebunden (vgl. ebd., 321). ›Ich‹ impli-
ziert immer schon Weltlichkeit im Sinne von Welt-
sein. Kein ›ich‹ ohne Welt, weltlos könne sich das Sein 
gar nicht als ›ich‹ aussprechen.

Das bereits erwähnte Seinsverhältnis des Daseins ist 
mit dessen Seinsverständnis verknüpft; sich zum Sein 
verhalten heißt immer auch: es verstehen. Und umge-
kehrt kann es das Sein nur dann verstehen, wenn es im 
Seinsverhältnis steht. Das Verstehen bildet sich wiede-

rum durch Auslegung aus, insbesondere durch Aus-
legung des zuhandenen Seienden. Dazu bedarf es der 
Trias der Vorhabe, der Vorsicht und des Vorgriffs des 
Zuhandenen bzw. auf das Zuhandene. Und das bedeu-
tet, dass Verstehen niemals voraussetzungslos ist, son-
dern in einen hermeneutischen Zirkel eingespannt ist. 
Jenes Verstehen kann sich jedoch nur dann vollziehen, 
wenn es das Sein, oder genauer: dessen ›Sagen‹ ver-
nimmt. Das Sein sagt, schickt sich dem Dasein zu, lässt 
sich solcherart entdeckend verstehen. Das Sein zeigt 
sich demjenigen, der es vernimmt, und in eben jenem 
Zusammenspiel von sich zeigendem Sein und verneh-
mendem Dasein vollzieht sich das Seinsverständnis. 
So bestimmt Heidegger auch den Begriff ›Vernunft‹ als 
ein Vermögen des Vernehmens der Wahrheit des 
Seins, die sich in ihrer Unverborgenheit offenbar 
macht, sehen lässt. Das Verstehen der Existenz erhält 
damit bei Heidegger eine deutlich passive Konnotati-
on, denn die Initiative geht vom Sein aus, das sich 
zeigt. Jenes Sich-Zeigen des Seins lässt sich auch als 
Entbergung des Seins bezeichnen: Sein, das zur Er-
scheinung kommt, das sich zeigt, ist Unverborgenheit, 
a-letheia. Aletheia ist nun aber auch das griechische 
Wort für Wahrheit. Dementsprechend ist Wahrheit für 
Heidegger nichts anderes als die Unverborgenheit des 
Seins, das gerade in seiner Unverborgenheit erkannt, 
verstanden werden kann. Wahrheit ist dann jedoch 
nicht identisch mit Satz- oder Urteilswahrheit, son-
dern eine ontologische Größe; Wahrheit ist identisch 
mit dem sich entbergenden Sein, insofern es vom Da-
sein vernehmend verstanden wird. Und diese Wahr-
heit geht aller Satzwahrheit voraus und ermöglicht sie 
(vgl. ebd., 218). Das Sein steht allerdings in einer un-
auflöslichen Spannung zwischen Verborgenheit und 
Unverborgenheit; lethe und aletheia, Ferne und Nähe. 
Es zeigt sich niemals vollständig, sondern ist bleiben-
der Entzug, Verbergung. Umgekehrt drängt es zu sei-
nem In-Erscheinung-Treten, in die Unverborgenheit, 
die es verstehbar macht. In dieser ihm eigentümlichen 
Spannung von Präsenz und Absenz ist das Sein nie-
mals vollständig erkennbar und präsentierbar. Schon 
gar nicht ist es begrifflich erfassbar oder aussagbar. Das 
Sein sagt sich zu, ohne selbst aussagbar sein zu können, 
es erscheint ohne Möglichkeit der Repräsentation, es 
kann erkannt werden, ohne mittels des diskursiven 
Denkens definiert werden zu können. Kaum zeigt es 
sich, ist es schon wieder verborgen.

Von diesen Grundmotiven aus Sein und Zeit sind 
v. a. der Aspekt der Geworfenheit in die Welt, das Sein 
zum Tode des In-der-Welt-seins, die Sorge als Existen-
zial des Daseins und grundsätzlich die Zeitlichkeit des 

II  Kontexte



21

XHUB-Print-Workflow | 01_HB_Jonas_05722__{Druck-PDF} | 29.01.21

Daseins und des Seins überhaupt für Jonas’ Philoso-
phie bedeutsam geworden, ebenso die grundsätzliche 
ontologische Perspektive und die Zusammenführung 
von Ontologie und Ethik (vgl. Hösle 2003, 44 f.).

2.2� �� Existenziale Interpretation des Neuen 
Testaments – Rudolf Bultmann

Des Öfteren wurde davon ausgegangen, dass Rudolf 
Bultmann (s. Kap. 39/32) in seinem Programm einer 
existenzialen Hermeneutik des Neuen Testaments 
Heideggers Denken, insbesondere dessen Überlegun-
gen zur Hermeneutik, rezipiert hat. Bultmann hatte 
dieses Programm jedoch schon vorher ausgearbeitet, 
dann jedoch unter dem Einfluss Heideggers weiter 
ausgefaltet (vgl. Hammann 2016, 84). Heideggers fun-
damentalontologisches Programm und die dazu gehö-
rende Daseinsanalyse nutzte Bultmann als anthropo
logische Grundlage seiner eigenen existenzialen Inter-
pretation der biblischen Schriften. Diese Interpretati-
on gehört zum Grundanliegen der hermeneutischen 
Perspektive nebst hermeneutischem Zirkel, die Bult-
mann als das theologische Hauptproblem verstand. 
Entscheidend sind für ihn das Lebensverhältnis zwi-
schen Interpretation und Text sowie das die Interpre-
tation prägende Vorverständnis, analog zur Herme-
neutik des Seinsverständnisses Heideggers. Das gött-
liche Wort macht sich vernehmbar, so wie das Sein in 
Heideggers Sein und Zeit, doch dazu bedarf es des Ver-
nehmenkönnens und des Verstehens durch das Da-
sein, dem es sich zeigt. Und dieses Verstehen ist in den 
hermeneutischen Zirkel eingespannt, den es in jeder 
Interpretation der Schrift zu berücksichtigen gilt. Die 
Begegnung mit dem Wort Gottes jedoch zwingt den 
Menschen in eine existentielle Entscheidung, eine – 
mit Kierkegaard gesprochen – existentielle Wahl zwi-
schen Entsprechung und Verneinung, und diese Ent-
scheidung ereignet sich immer wieder neu in jeder 
Konfrontation mit den biblischen Texten und mit 
dem in ihnen überlieferten Ruf Gottes in der Person 
Jesu (vgl. Bultmann 1953, 314 ff.). Diese existenziale 
Interpretation des Neuen Testaments, die die Frage 
nach dem historischen Jesus eher in den Hintergrund 
rückt, impliziert zugleich die ›Entmythologisierung‹ 
(s. Kap. 62) des Neuen Testaments, da die hermeneuti-
sche Perspektive nicht allein dem Vorverständnis der 
Leserinnen und Leser gilt, sondern auch dem Entste-
hungskontext der biblischen Texte. Um den Ruf in die 
Entscheidung auch heute und damit in einem gänzlich 
anderen kulturellen und gesellschaftlichen Kontext als 

demjenigen der Antike vernehmen zu können, gilt es, 
diese von ihren mythischen Verflechtungen zu lösen, 
was die Identifizierung dieser mythischen Hintergrün-
de und Einflüsse notwendig macht.

Jenes Entmythologisierungsprogramm entfaltet 
Bultmann auch mit Bezug auf das Dissertationsthema 
von Jonas, die Gnosis, und dies hinsichtlich der Chris-
tologie des Johannesevangeliums. Diesem Evangeli-
um liege ein gnostischer Erlösungsmythos zugrunde, 
insbesondere im Offenbarungsverständnis, das Bult-
mann zufolge auf das pure Geschehen der Offen-
barung in Jesus von Nazareth, nicht aber auf deren 
Gehalt konzentriert sei. Jesus werde wie im gnosti-
schen Mythos als erlöster Erlöser verstanden, der den 
gefallenen Äon erlöst – hier wirke sich der gnostische 
Dualismus aus (vgl. Bultmann 1967, 10–35; 55–104; 
vgl. auch Hammann 2016, 93–94). Es ist anzunehmen, 
dass nicht nur Jonas von Bultmann, sondern auch 
Bultmann von Jonas und dessen durch Heidegger ge-
prägte existenziale Interpretation der Gnosis beein-
flusst war. So hielt Jonas etwa 1925 in einem Seminar 
Bultmanns ein Referat über die Gnosis im Johannes-
evangelium, wohl eine Vorstudie zur späteren Disser-
tation Der Begriff der Gnosis (vgl. EG, 117; vgl. auch 
mit Verweis auf Bernd Jaspert: Rudolph 2003, 96).

2.3� �� ›Einschneidendste Begegnung‹ und 
›lebenslange Freundschaft‹ – Hannah 
Arendt

In seinen Erinnerungen würdigt Jonas v. a. auch Han-
nah Arendt (s. Kap. 40) und beschreibt ausführlich 
seine Beziehung zu ihr in seiner Marburger Zeit. Es 
schien ihm besonders daran gelegen, herauszustellen, 
dass es sich niemals um eine Liebesbeziehung gehan-
delt hat. Leider sind Jonas’ Ausführungen in Bezug auf 
Arendt meist privater Natur. Die Philosophin, Intel-
lektuelle, Kollegin, wird so von ihm auf die Freundin 
reduziert – der ›Genderfaktor‹ wirkt sich also deutlich 
aus: die männlichen Lehrer und Kollegen werden in 
ihrer philosophischen Bedeutung und ihrem Einfluss 
auf sein Denken gewürdigt, die weibliche Kollegin 
dagegen in ihrer Bedeutung als Freundin und in ih-
rer erotischen Bedeutung als unerreichbare Geliebte, 
als »faszinierende, anziehende, bezaubernde Person« 
und als »Ausnahmewesen« (EG, 112). Allenfalls wird 
sie als »tolle Schülerin [!] Bultmanns« (EG, 111) be-
zeichnet, somit noch nicht einmal als eigenständige 
Philosophin. Ganze sechs Seiten bringt Jonas für die 
Schilderung seiner privaten Beziehung und seiner 

2  Marburger Umfeld



22

Nicht-Liebesbeziehung zu Arendt auf, nur eine Seite 
jedoch für Arendts Denken und deren Hinwendung 
zum Politischen – und dies in Form einer Abgren-
zung: »Mein Dissertationsthema ›Gnosis‹ war poten-
tiell tausendmal politischer als Hannah Arendts Ar-
beit ›Der Liebesbegriff bei Augustin‹« (EG, 124). Dies 
ist leider alles andere als überraschend, wenn man be-
denkt, welche Rolle Philosophinnen in der Philoso-
phiegeschichte sehr häufig gespielt haben. Es ist aber 
insofern umso bedauerlicher, als Jonas möglicherwei-
se in seinem Denken von Arendts Gedanken zur Na-
talität ebenso beeinflusst gewesen ist wie von deren 
Reflexionen zu Macht und Freiheit.

Für Arendt ist die menschliche Existenz neben 
Weltlichkeit und Pluralität insbesondere durch zwei 
Bedingungen gekennzeichnet: Mortalität und Natali-
tät. Sie sind nicht etwa Wesensbestimmungen des 
Menschen, keine Substanzbegriffe also, sondern Exis-
tenzweisen. Das Existenzial der Mortalität hatte be-
reits Heidegger benannt, nicht aber die Gebürtigkeit. 
Arendt macht deutlich, dass die Natalität anders als 
die Mortalität nicht nur quasi negativ die Begrenztheit 
des Daseins markiert, sondern dass sie positiv und 
produktiv zu verstehen ist als Grundbedingung 
menschlicher Kreativität und des Handelns. Denn 
Handeln ist für Arendt gleichbedeutend mit der Fä-
higkeit, einen neuen Anfang zu machen, neu zu be-
ginnen. Diese Fähigkeit spiegelt die Gebürtigkeit, 
denn diese ist ja durch Neubeginn gekennzeichnet – 
durch den Beginn neuen Lebens, durch eine neue An-
kunft in der Welt (vgl. Arendt 2013a, 18). Die Natalität 
ist Möglichkeitsbedingung des Handelns; die ur-
sprüngliche Initiative des Geborenseins ermöglicht 
die Initiative des Neubeginns, welche jedem Hand-
lungsakt innewohnt. Verständlich wird dies jedoch 
nur dann, wenn man sich verdeutlicht, dass diese Fä-
higkeit zu handeln für Arendt mit Freiheit gleichbe-
deutend ist, denn die Fähigkeit des Neubeginns kenn-
zeichnet für sie ganz in kantischer Tradition den Be-
griff der Freiheit: Freiheit ist das Vermögen, einen 
neuen Anfang setzen zu können, und insofern Han-
deln mit jenem Vermögen identisch ist, ist Handeln 
nicht anders zu denken als frei.

Arendt setzt die Natalität in Analogie zum Gedan-
ken des Schöpfungshandelns Gottes: Wie der Anfang 
allen Anfangs, der Schöpfungsakt, so ist auch jedes im 
Handeln sich vollziehende Neubeginnen unberechen-
bar und unerwartet, unvorhersehbar. Das »initium« 
des Handelns kann nicht hergestellt werden (vgl. ebd., 
216). Es vollzieht sich quasi ungeschuldet, zwanglos, 
ohne Notwendigkeit und damit schlechterdings frei. 

Das bedeutet nicht, dass das Handeln keinen Bedin-
gungen unterworfen ist; als Handeln in der Welt ist es 
den Grenzen unterworfen, denen der handelnde Je-
mand als Dasein unterliegt. In seiner Spontaneität je-
doch eignet dem Handeln analog zur Freiheit ein Mo-
ment Unbedingtheit – die unberechenbare und alle Be-
dingtheit unterbrechende Unbedingtheit des Anfangs, 
des Neubeginns. Darin ist das Handeln zudem auf eine 
offene Zukunft hin ausgerichtet; der Ausgang ist eben-
so unberechenbar wie der Anfang (vgl. ebd., 240). 

Als Fähigkeit, einen Anfang zu machen, ist Handeln 
machtvoll; Handeln ist ein Vermögen, ein Können, 
und insofern impliziert es Macht. Von solcher Macht 
ist die Gewalt zu unterscheiden; sie ersetzt Macht und 
mit ihr das Handeln und die Freiheit durch Herrschaft, 
also durch das Verhältnis von Herrschen und Be-
herrschtwerden, Befehl und Gehorsam (vgl. ebd., 
281 f.; vgl. auch Arendt 2013b, 36 f., 44 ff.). Die Macht 
zu handeln konkretisiert sich Arendt zufolge in der 
Macht zu verzeihen und in dem Vermögen, Verspre-
chen zu geben und zu halten. Beide, so Arendt, sind 
Heilmittel gegen die Unwiderruflichkeit des bereits 
Getanen und gegen die Unabsehbarkeit der Folgen des 
Tuns (vgl. Arendt 2013a, 301). Die Handlungsmacht 
ist somit dazu fähig, die Folgen ihrer selbst zu heilen. 
Ebenso zentral wie das Verzeihen ist das Versprechen: 
So wie das Handeln generell die ewige Wiederkehr des 
Gleichen, den notwendigen Ablauf immerwährenden 
Geschehens unterbricht, so unterbricht das Verspre-
chen diesen Ablauf, weil die Handlung des Verspre-
chens die Bereitschaft dazu voraussetzt, Verantwor-
tung für das eigene Tun zu übernehmen, statt sich dem 
Walten eines Fatums zu überlassen. All dies aber hat in 
der Natalität seine Möglichkeitsbedingung.

Das Handeln steht für Arendt in direktem Bezug 
zum Vermögen des Willens. Der Wille ist Triebfeder 
des Handelns, er ist, so Arendt in Bezug auf Kant, Ver-
mögen etwas Neues zu beginnen (vgl. ebd., 248 f.). Hier 
vollzieht sich eine bemerkenswerte Neubestimmung 
der Willensfreiheit, denn als Vermögen des Neube
ginns ist hier mehr als bloße Wahlfreiheit (›liberum ar-
bitrium‹) gemeint, denn es handelt sich nicht einfach 
um das Vermögen der Wahl zwischen Objekten, Gü-
tern, Dingen, Verhaltensweisen, Personen. Wahlfrei-
heit ist laut Arendt weder autonom noch spontan, sie 
vermag nichts aus sich selbst anzufangen, und sie folgt 
nicht ihrer eigenen Beschaffenheit und ihren eigenen 
Gesetzen (vgl. Arendt 2013c, 267 f.). Freiheit und mit 
ihr das Wollen dagegen ist wesentlich autonom, und 
das v. a. auch im Blick auf das Sollen; die Willensfreiheit 
wendet sich sowohl gegen jedes Tun aus bloßer Kon-

II  Kontexte



23

XHUB-Print-Workflow | 01_HB_Jonas_05722__{Druck-PDF} | 29.01.21

vention wie gegen ein Handeln aufgrund puren Gehor-
sams gegenüber einer gebietenden Autorität (vgl. ebd., 
303). Das Wollen folgt aus einem Können bzw. bezieht 
sich darauf, dementsprechend versteht Arendt den 
Willen analog zur Freiheit und damit auch zum Han-
deln als Vermögen, als Können und in diesem Sinn als 
Macht. Doch absolute Einheit von Wollen und Können 
(und Sollen) ist dem endlichen Dasein nicht möglich; 
allein in der Allmacht Gottes ist diese Einheit gegeben 
und damit, genau besehen, die absolute, göttliche Won-
ne des Willens. Der bedingte, endliche Wille dagegen 
bedarf, eben, weil er gespalten ist in Willen und Gegen-
willen, und weil eine bleibende Differenz besteht zwi-
schen Wollen, Sollen und Können, einer erlösenden 
bzw. versöhnenden Verwandlung, die Arendt zufolge 
im Übergang vom Wollen zum Handeln besteht (vgl. 
ebd., 335). Im Anschluss an Augustinus und Scotus 
wird dies als Verwandlung des Willens in Liebe be-
stimmt (vgl. ebd., 338). Diese verwandelnde Kraft der 
Liebe im Handeln ist keiner Zweck-Mittel-Relation 
unterworfen, sie gehorcht nicht den Regeln instrumen-
teller Vernunft; sie trägt ihren Zweck in sich selbst.

Arendts Überlegungen lassen sich für ein Ver-
ständnis des Handelns Gottes rezipieren (vgl. Wendel 
2013), und dies könnte auch für einen Vergleich mit 
Jonas’ »Der Gottesbegriff nach Auschwitz« und des-
sen Kritik des Allmachtsprädikats interessant sein – 
neben dem Aspekt, dass Arendts Freiheits- wie Hand-
lungsverständnis sowie der von ihr geprägte Gedanke 

der Natalität Jonas’ Ethik in Das Prinzip Verantwor-
tung beeinflusst haben könnte, wiewohl Jonas selbst 
dazu explizit leider nicht Stellung genommen hat.

Literatur
Arendt, Hannah: Vita activa oder vom tätigen Leben [1960]. 

München 112013a.
Arendt, Hannah: Macht und Gewalt [1970]. München 

222013b.
Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das 

Wollen [1978]. München 62013c.
Bultmann, Rudolf: Theologie des Neuen Testaments. Tübin-

gen 1953.
Bultmann, Rudolf: Exegetica. Aufsätze zur Erforschung des 

Neuen Testaments. Tübingen 1967.
Hammann, Konrad: Rudolf Bultmann und seine Zeit. Bio-

graphische und theologische Konstellationen. Tübingen 
2016.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit [1927]. Tübingen 161986.
Hösle, Vittorio: Jonas’ Stellung in der Geschichte der deut-

schen Philosophie. In: Christian Wiese und Eric Jacobson 
(Hg.): Weiterwohnlichkeit der Welt. Zur Aktualität von 
Hans Jonas. Berlin/Wien 2003, 34–52.

Rudolph, Kurt: Hans Jonas und die Gnosisforschung aus 
heutiger Sicht. In: Christian Wiese und Eric Jacobson 
(Hg.): Weiterwohnlichkeit der Welt. Zur Aktualität von 
Hans Jonas. Berlin/Wien 2003, 93–107.

Wendel, Saskia: Vergebung und Zusage. Hannah Arendts 
Begriff des Handelns und seine Bedeutung für die Bestim-
mung des Handelns Gottes. In: ZKTh 135/4 (2013), 414–
423.

Saskia Wendel

2  Marburger Umfeld



24

3� �� Kant/Neukantianismus

Die Philosophie Immanuel Kants und – wenn auch in 
weit geringerem Maße – der Neukantianismus waren 
für das philosophische Denken von Hans Jonas zeit-
lebens von hoher Bedeutung. Wichtige Prinzipien wie 
die kritische Grundhaltung zur Metaphysik und die 
Notwendigkeit einer philosophischen Begründung 
ethischer Normen hat Jonas in das eigene Denken 
übernommen, dann aber für seine sehr eigenständige, 
von Kant immer wieder stark abweichende Philoso-
phie fruchtbar werden lassen. 

3.1� �� Kant 

Die Philosophie Kants lernte Jonas in seinen ersten 
Studienjahren v. a. über seinen Freiburger Lehrer Ju
lius Ebbinghaus kennen. Allerdings findet sich im 
Jonas-Archiv ein handgeschriebenes Manuskript, da-
tiert auf das Wintersemester 1921/22, als Jonas für kur-
ze Zeit an die Hochschule für die Wissenschaft des Ju-
dentums sowie an die Friedrich-Wilhelms-Universität 
nach Berlin wechselte. Dieses von Jonas unterzeichne-
te Skript trägt den Titel »Über die Idealität der Zeit« 
(HJN, 1-17-2). Die Entstehungsgeschichte des Textes 
lässt sich nicht genau rekonstruieren. Inhaltlich ver-
steht sich der Text als Auseinandersetzung mit Kants 
transzendentaler Ästhetik. Kants erkenntnistheoreti-
schen Zugriff auf die menschliche Wahrnehmung griff 
der junge Student mit dem Zweck an, darzulegen, 

»daß die Zeit, als eine Bestimmung des aktuellen Be-
wußtseins selber [...] einen ganz anderen und gestei-
gerten Anspruch auf objektive Fakticität erhebt als der 
Raum, und daß sie daher eine durchaus andere Be-
handlungsweise erfordert als dieser, daß also der 
schematische Parallelismus, den Kant in der Erörte-
rung dieser beiden angewandt hat, unmöglich dem 
fundamentalen Unterschied, der zwischen ihnen be-
steht, gerecht wird« (HJN, 1-17-2, 6).

Der 18-jährige Jonas interpretierte in diesen ersten 
Versuchen wissenschaftlichen Arbeitens die Zeit als 
die »tatsächliche [...] Form, in der sich mein Ich einzig 
aktualisiert, die faktische Vollzugsform meiner ge-
samten Innerlichkeit« (HJN, 1-17-2, 19). Ein wenig 
von sich selbst überrascht, stellte er am Ende fest, es 
sei gewiss ein »Unterfangen, sich mit Kant auseinan-
derzusetzen, und zumal für einen Anfänger in der 
Philosophie«. Doch wolle er die Widerstände, die sich 

hinsichtlich Kants Gedankengängen bei ihm auftun, 
»zu klarer Formulierung« erheben. Denn erst die Äu-
ßerung von Bedenken ermögliche eine fruchtbare 
Diskussion. Insofern sei seine kurze Abhandlung per 
se gerechtfertigt, »selbst wenn jene Auffassung eine 
irrtümliche sein sollte« (HJN, 1-17-2, 24). 

Wieder zurück in Freiburg, diskutierte Jonas aus-
giebig mit Ebbinghaus, einem der profiliertesten Ken-
ner der kantischen Philosophie, der die Aktualität der 
Kritiken Kants betonte und gegen das vorherrschende 
Verständnis des Neukantianismus zurück zu Kant 
wollte. Ebbinghaus, der kurz nach Ende des Zweiten 
Weltkrieges Rektor der Universität Marburg werden 
sollte, stritt in freundschaftlicher Verbundenheit in 
seinem Kant-Seminar (vgl. HJN, 1-17-1) mit Jonas 
über die Möglichkeit analytischer Urteile geometri-
scher Begriffe. Da Jonas keineswegs die Ansicht seines 
Lehrers vertrat, dass solche Urteile möglich seien, 
machte er sich intensiv eigene Gedanken zum Thema. 
In einem rund 20 Seiten umfassenden Papier von No-
vember 1923, das seinen Ausgang in Kants theoreti-
scher Philosophie nimmt, wirft er dem 1921 bei Hus-
serl mit einer Arbeit über die Grundlagen der Hegel-
schen Philosophie habilitierten Ebbinghaus vor, die 
Unterschiede zwischen analytischen und syntheti-
schen Urteilen zu verwischen. Die Mitschrift ist um 
Wissenschaftlichkeit bemüht, doch noch von sprach-
lichem Schmuckwerk begleitet. Zu beachten ist aller-
dings, dass Jonas zu diesem Zeitpunkt erst 20 Jahre alt 
war, doch bereits über ein beachtliches Reflexionsver-
mögen und ein stark ausgeprägtes Abstraktionsden-
ken verfügte. Darüber hinaus vertraute er nicht blind 
Autoritäten, sondern versuchte stets, sich ein eigenes 
Urteil zu bilden. Dass es sich bei Ebbinghaus um einen 
Kant-Experten mit exzellenten Kenntnissen der Ma-
thematik handelte, schien Jonas nur umso mehr zu be-
stärken, kritisch nachzufassen. Dies schien ihm ins-
besondere vonnöten, weil Ebbinghaus seines Erach-
tens die vorgebrachten Argumente in der sich an die 
Debatte anschließenden Zusammenfassung abermals 
verzerrt dargestellt habe (vgl. HJN, 1-17-1). Nachdem 
er in einem an die Auseinandersetzung anschließen-
den Teil »von den Verhältnissen analytischer Urteile 
überhaupt« handelte, fügte er deshalb in einem dritten 
Teil eine »Kritik des Diktats von Herrn Dr. Ebbing-
haus« an. Der Student Jonas schloss seine Ausführun-
gen mit den Worten, er habe genug Gründe für die Un-
haltbarkeit der Thesen von Ebbinghaus geliefert. Somit 
sei seine Aufgabe nun erledigt. Die Unstimmigkeiten 
der beiden Denker im Wintersemester 1923 hatte je-
doch keine langfristigen Folgen, im Gegenteil: Zeit-

II  Kontexte

J. B. Metzler © Springer-Verlag GmbH Deutschland, ein Teil von Springer Nature, 2021
Michael Bongardt u. a. (Hg.), Hans Jonas-Handbuch, https://doi.org/10.1007/<https://doi.org/10.1007/978-3-476-05723-5_3


