




Haftungsausschluss: Die im Buch veröffentlichten Ratschläge und Übungen
wurden von Verfasser und Verlag mit größter Sorgfalt erarbeitet und geprüft.
Eine Garantie und Haftung kann jedoch nicht übernommen werden. Die
Durchführung der im Buch enthaltenen Übungen erfolgt in
Selbstverantwortung.

Ebook-Ausgabe 2020
Umschlaggestaltung: Bunda S. Watermeier, www.watermeier.net
Covermotiv: Klaus Holitzka. www.holitzka.de
Lektorat: Anne Petersen
Copyright© 2020 deutsche Ausgabe, Innenwelt Verlag GmbH, Köln

Alle Rechte vorbehalten.
Nachdruck und fotomechanische Wiedergabe, auch auszugsweise,
nur mit Genehmigung des Verlages.
www.innenwelt-verlag.de

eISBN 978-3-947508-75-4

http://www.watermeier.net/
http://www.holitzka.de/
http://www.innenwelt-verlag.de/


Wilfried Nelles

Die Welt, in der wir leben
Das Bewusstsein

und der Weg der Seele



Für meine Enkeltochter
Ava



Dank

Dieses Buch hätte ich ohne die Menschen, die über drei
Jahrzehnte hinweg meinen Rat und meine Unterstützung
gesucht, mir ihre Nöte mitgeteilt, ihr Herz geöffnet und ihr
Vertrauen geschenkt haben, nicht schreiben können. Ihnen
gilt mein erster Dank.
Mein Sohn Malte hat mir in den fünf Jahren, die wir
inzwischen zusammen arbeiten, viele Hinweise und
Denkanstöße gegeben und in unseren Gesprächen über die
Themen dieses Buches dazu beigetragen, dass meine
Gedanken klarer wurden. Ganz besonders bedanke ich mich
bei Dr. Karl Heinz Lenz und Anne Petersen, die die
Rohfassung des Buches gelesen haben. Ihre fundierten
Rückmeldungen haben mich veranlasst, nochmals genau zu
schauen, was ich aus eigener Erfahrung sagen kann und
was nicht, und dies entsprechend klar zu formulieren. Ich
hoffe, das ist mir einigermaßen gelungen. Zuletzt bedanke
ich mich ganz herzlich bei meiner Verlegerin Martina
Werner, die mir in ihrem kleinen Verlag über viele Jahre den
Raum – und mit der „edition neue psychologie“ sogar einen
besonderen Platz – gegeben hat, meine Bücher zu
publizieren, ohne zu fragen, was es ihr finanziell bringt



INHALT

Prolog

I. MENSCH, WELT UND BEWUSSTSEIN

Meine Welt und deine Welt
Bewusstsein
Mensch sein heißt bewusst sein – oder: Die Frage nach
dem Sinn
Das Ende der großen Erzählungen
Die Sinnfrage und die Psychologie
Eine neue Erzählung? – Über dieses Buch

Die Stufen des menschlichen Lebens und des
Bewusstseins

Vom Mutterleib zum Grab: Der Weg des Leibes
Von der Symbiose zur Einheit: Der Weg des Geistes
Die Lebens- und Bewusstseinsstufen im Überblick

II. DER WEG HINAUS INS LEBEN

Stufe 1: Die Mutter als Erde, die Erde als Mutter –
Das symbiotische Einheitsbewusstseins

Die Welt des ungeborenen Kindes
Symbiose
Spüren – Wahrnehmung durch die Sinne und den Körper

Das vertauschte Kind



Das Kuckuckskind
Wie „fühlt“ ein ungeborenes Kind?

Unser Ursprung ist das Leben selbst
Die Eltern sind alternativlos
Die Mutter als Erde des Menschen
Geburt – Die erste Trennung

Die „Einheit“ mit der Natur – Das symbiotische
Bewusstsein

Mythos und Wirklichkeit
Die Vertreibung aus dem Paradies
Geschichte (history) und Geschichten (stories)

Zusammenfassung

Stufe 2: Die Kindheit – Das Gruppenbewusstsein

Die Welt des Kindes
Der Weltenwechsel
Freiheit und Abhängigkeit
Vater und Mutter – Die biologischen Eltern und ihre
Bedeutung

Exkurs 1: Familienaufstellung
Exkurs 2: Moderne Zeiten

Bindung
Trennung und Bindung
Kindliche Liebe

Mama, für dich tue ich alles
Vom Spüren zum Fühlen
Die Familie als geistig-emotionaler Mutterleib

Die Gruppe – Die Heimat des kindlichen Bewusstseins
Die Gruppe als Heimat
Religion



Zugehörigkeit
Gruppenbewusstsein und Egoismus

Stufe 3: Die Jugend – Das Ich-Bewusstsein und die
Moderne
Was ist Jugend?

Der junge Mensch und seine Welt
Die Pubertät
Die Jugend als Suche
Jugend als Geburtsprozess
Hochmut und Einsamkeit
Denken statt fühlen
Idee statt Wirklichkeit

Jugend statt Initiation

Der moderne Mensch und das moderne Bewusstsein
Nowhere Man

Der Blick nach oben – ein Blick ins Leere
Die „Umstülpung des Seins“ – Vom Menschen zum
Gottmenschen
Moderne Kunst
Von außen nach innen
Der „freie Wille“
Vom kindlichen Fühlen zur abstrakten Idee

Allgemein und abstrakt, Idee und Wirklichkeit
Exkurs: Bindet uns das Geschlecht oder können wir
es wählen?

Gott war nur drei Tage tot, danach ist er wieder
auferstanden
Der Tod kommt von innen
Die Sinnfrage



Die Einsamkeit und der Hochmut der Jugend und des
modernen Bewusstseins – Eine persönliche
Zusammenschau

Kann man die Moderne überwinden?

III. DER WEG HINEIN INS LEBEN

Stufe 4: Erwachsen sein – Das Selbst-Bewusstsein
und die Initiation ins Selbst im
Lebensintegrationsprozess

Also sprach Zarathustra

Der erwachsene Mensch
Der Wendepunkt im Leben

Die Ent-Äußerung des Körpers
Die Er-Innerung des Geistes

In die Wirklichkeit eintreten
Die geistige Geburt – Die zweite Geburt des Menschen

Grenzen
Das Mögliche und das Wirkliche
Sich auf das Leben einlassen
Ver-Antwortung
Allein sein und Zugehörigkeit
Die Geburt des Selbst als Fallen ins Offene
Geistige Lehrer als Geburtshelfer

Das unbewusste Wissen – Sich im Spiegel sehen

Der Lebensintegrationsprozess (LIP) – Eine Initiation
in das geistige Erwachsensein

Die Entdeckung des LIP
„Du weißt ja schon alles“ – Meine Geschichte …



Der innere Auftrag
Der Weg

Einblicke in den Lebensintegrationsprozess
Der LIP als Spiegel der Seele

Trauma
Die Kindheit gehört zum Kind – der Umgang mit
Trauma im LIP
„Retraumatisierung“

Die Vergangenheit ist das, was vorbei ist
Alle Wunden können heilen
Lebensintegration oder: Das Leben geschieht
Schuld und Verdienst
Der Lebensintegrationsprozess als modernes
Initiationsritual
Das Ich und das Selbst
Es geht darum, alles zu leben

Die phänomenologische Haltung
Geistige Wahrnehmung
Phänomenologie im Alltag
Glauben und vertrauen

Liebe
Die erste Liebe
In Beziehung und allein sein – Erwachsene Liebe
Liebe in der Therapie
Die Verwechslung von Innen und Außen

Stufe 5: Der Eintritt ins Alter – Das Geistbewusstsein

Die Menopause – Der Eintritt ins Alter
Das Geistbewusstsein – Kreativität und Offenbarung



Stufe 6: Alter und Reife – Das Einheitsbewusstsein

Stufe 7: Der Tod – Das All-Bewusstsein

Epilog

Anmerkungen
Literaturverzeichnis
Über den Autor



PROLOG

Februar 1979

Ich liege im warmen Sand am Strand von Koh Samui, einer
kleinen, unbekannten Insel im Süden von Thailand. Heute
morgen sind wir, meine Frau und ich, hier angekommen. Es
ist meine erste richtig weite Reise, wir waren ein paar Tage
in Bangkok, wo ein Studienkollege, mit dem ich
gelegentlich in der Bibliothek ein paar Worte gewechselt
hatte, seit kurzem das Südostasien-Büro des Deutschen
Entwicklungsdienstes leitet. Ein gemeinsamer Freund und
jetziger Mitarbeiter in dem von mir geleiteten
Forschungsprojekt an der Uni Bonn hatte ihn kürzlich
besucht, mir von Thailand vorgeschwärmt und die
geheimnisvolle Magie Ost-Asiens, das mich seit meiner
Jugend anzog, wieder geweckt. Ich hatte ihm eine Salami
und Schwarzbrot mitgebracht, er nahm uns dafür mit auf
seine erste Dienstreise zu deutschen
Entwicklungsprojekten in Südthailand. Koh Samui war die
letzte Station, er ist wieder auf dem Rückweg, wir bleiben
noch eine Woche hier.

Hier begegnet mir mein Südseetraum. Palmen und
tropische Bäume mit breiten Kronen, Sand und warmes
Meer, ein paar Bambushütten am Strand, ein bisschen
Zivilisation, gerade so viel, dass man mit einem der
wenigen Pickups über Sandpisten vom Hafen hierher und
wieder zurück fahren kann, eine kleine Theke mit
Arbeitsplatte, Wasser, Gaskocher und einem „Kühlschrank“,



der mit Eisblöcken gefüllt ist, die täglich per Fähre vom
Festland kommen, ein paar Holztische und Stühle unter
einem Palmdach als „Restaurant“, einfaches, aber gutes
Essen und, ja, auch Bier, das mehr kostet als ein
Abendessen, eine Toilette mit einem Wasserbottich und
einer Kelle zum Spülen und eine Dusche im Freien hinter
der Hütte, abends für kurze Zeit etwas Licht mit Strom von
einem Generator. Ansonsten Stille.

Aus dem Meer erhebt sich riesengroß der Mond, es ist
Vollmond. Die Kronen der Palmen bilden ein offenes Dach
über mir, mein Körper verschmilzt mit der Erde. Nach dem
Abendessen habe ich ein paar Züge von einem Joint
geraucht – alle, die noch nicht einmal zehn
Rucksacktouristen wie die Einheimischen, rauchen hier
Gras. Ich bin zwar Nichtraucher und die zwei Mal, die ich
zu Hause mit etwa zwanzig an einem Joint gezogen hatte,
hatten mich nicht sonderlich beeindruckt, so dass ich kein
Bedürfnis nach mehr hatte, aber hier schien es zur
Stimmung zu passen und ich wollte nicht abseits stehen.
Während mein Körper in der Erde versinkt, so dass ich
mich ganz eins damit fühle, höre ich das leise, langsame
und regelmäßige Schwappen des Meeres, das hier ganz
ruhig ist und dessen leichtes Hinströmen über den Sand
der Stille einen Rhythmus gibt: Schwapp – – – schwapp – – –
schwapp. Ganz leicht, ganz langsam. Plötzlich sehe ich: Das
ist es, das ist alles, das ist die Welt, das ist das Leben:
Schwapp – – – schwapp – – – schwapp. Seit Abermillionen
Jahren, Tag für Tag: Schwapp – – – schwapp – – – schwapp.

Für Momente bin ich eins damit, nur mein Geist, der dies
wahrnimmt, ist noch da, aber auch er ganz still. Frieden,
tiefster Frieden. Dann kommt langsam das Denken wieder:
„… und unter dieser ewigen Bewegung, mitten in diesem
ewig gleich gültigen Schwapp frisst ein Fisch den anderen,
wird geboren, gekämpft und gestorben.“ Ich sehe, dass das



dazu gehört, dass es kein Widerspruch ist, das Gefühl
tiefen Friedens bleibt. Ich spüre wieder meinen Körper,
weiß aber nicht, wo er aufhört und der Boden oder die Luft
beginnt, und plötzlich bricht aus der Tiefe meines Bauches
ein lautes Lachen heraus. Ich sehe mich in Deutschland in
meinem Forschungsprojekt, sehe, wie wir uns streiten und
spreizen in internen Diskussionen und auf Konferenzen,
sehe, wie wichtig wir das alles nehmen, wie wir glauben,
die Welt verändern oder wenigstens gestalten zu müssen,
und kann nicht mehr vor Lachen: „Doktor Wilfried Nelles,
Politikwissenschaftler“ brüllt es aus mir heraus. Meine
Frau, die zwanzig Meter hinter mir vor unserer Hütte sitzt,
kommt und fragt, was los sei. „Alles okay“, antworte ich,
„ich habe nur die Wirklichkeit gesehen.“

Alles okay und doch nichts mehr wie vorher. Viele
Jahrzehnte später werde ich Leonhard Cohens Lied Anthem
kennenlernen und oft in meinen Kursen zitieren (und
gelegentlich singen): „There is a crack in ev’rything/that’s
how the light gets in“. An jenem Abend ist ein Riss durch
mein Leben gegangen und ein kleines Licht
hereingekommen, das nicht mehr erloschen ist. Der Riss
scheint mir dadurch entstanden zu sein, dass ich mich
sowohl äußerlich (an einem tropischen Strand) als auch
innerlich (infolge des Marijuana) an einem ganz anderen
Ort als gewöhnlich befand, so dass ich plötzlich, nachdem
ich für kurze Zeit in diesen fremden Welten versunken war,
meine gewohnte Welt und das Leben darin von außen
sehen konnte. Drei Jahre später war das Forschungsprojekt
und mit ihm auch mein tiefes Anliegen, die Welt zu
verändern und zu verbessern, beendet, und ich ahnte, dass
auch meine Arbeit in der Wissenschaft nicht mehr von
Dauer sein würde. In den Jahren danach wurde der Riss
immer größer und das Licht etwas heller. Die spirituelle



Suche, die Hinwendung zur Innenseite des Lebens, begann,
zuerst ganz persönlich, dann auch beruflich.

40 Jahre danach, Oktober 2019

Wieder sitze ich am Wasser in Thailand, diesmal auf einem
hölzernen Bootssteg am River Kwai unweit der Grenze zu
Myanmar. Nach drei Wochen mit einer Reihe von Kursen in
China entspanne ich mich hier in einem sehr schönen 4-
Sterne-Dschungelresort, dessen Bungalows zwischen den
Bäumen verschwinden. Hier gibt es nichts außer dem Fluss
und dem Dschungel, großen Höhlen mit Fledermäusen,
einem Mon-Dorf (die Mon sind heute eine kleine ethnische
Minderheit, aber neben den Khmer sind sie die ältesten
Bewohner Thailands) und dem „Hellfire Pass“, wo die
Engländer im Krieg gegen die Japaner gekämpft haben und
der durch den Film „Die Brücke am Kwai“ mit Alec
Guinness berühmt geworden ist. Täglich kommen und
gehen Touristen aus aller Welt, werden mit Langbooten
zum Hotel gebracht, bleiben 1-2 Nächte, machen eine Tour
und verschwinden wieder. Abgesehen davon ist Stille.

Das Wasser fließt ruhig flussabwärts. Ich schaue auf sein
Fließen und denke: Alles geht den Bach hinunter, seit
Millionen Jahren. Alles verändert sich, und alles bleibt. Ein
Tag wie der andere. Hermann Hesses „Siddharta“ kommt
mir in den Sinn, wie er mit Vasudeva, dem alten Fährmann
und Freund, am Fluss sitzt und plötzlich im Fließen des
Flusses sein eigenes Leben und alle Gestaltungen des
Lebens sieht, das Gebären, Lieben, Hassen, Sich
anstrengen, Suchen und Sterben, und im leisen Klang des
Fließens erkennt: „Alle Stimmen, alle Ziele, alles Sehnen,
alle Leiden, alle Lust, alles Gute und Böse, alles zusammen
war die Welt. Alles zusammen war der Fluss des



Geschehens, war die Musik des Lebens.“ Ich sehe das
stetige Fließen und denke: In der Natur ist alles gleich
gültig, und auch alles gleichgültig gegenüber allem, was
geschieht.

Am gegenüber liegenden Ufer, in der senkrechten,
annähernd zweihundert Meter hohen Karstwand, die von
großen Höhlen durchlöchert ist und wo auf kleinen
Felsvorsprüngen hundert Meter hohe Bäume ihre Wurzeln
in den löchrigen Fels bohren, beginnt eine Horde Affen
durch die Baumkronen zu jagen. Das tun sie jeden Tag,
wenn die Sonne hinter den Bergen verschwindet, genauso
wie um Punkt sechs Uhr, beim Einbruch der Dämmerung,
die Grillen ihr ohrenbetäubendes Konzert beginnen, und
eine Stunde später, wenn es ganz dunkel ist, damit
aufhören – seit Millionen von Jahren, Tag für Tag. Alles und
jeder ist in Bewegung, aber niemand „tut“ etwas, alles
bewegt sich und wird bewegt nach den Gesetzen der Natur.
Und zwischendrin rennt der Mensch umher und denkt, er
und sein Leben (und sogar sein Denken) seien wichtig und
er müsste alles be-greifen und dann im Griff haben.



I. MENSCH, WELT UND
BEWUSSTSEIN



Meine Welt und deine Welt

Wir leben alle in einer anderen Welt, jeder in seiner
eigenen, und keine dieser Welten ist die Wirklichkeit. Wir
streiten uns deswegen über das, was richtig ist, was man
tun muss oder auf gar keinen Fall tun darf oder was die
„Wahrheit“ ist, weil jeder die Welt und das Leben anders
sieht und meint, seine Sicht sei die richtige. Wenn vier
Leute in einem Raum vor jeweils einer der vier Wände
sitzen und den Raum sehen, sehen sie jeweils etwas
anderes. Ihre Erfahrung des Raumes ist verschieden, die
Wand, die der eine von vorne sieht, sehen die anderen von
der Seite oder (die Wand hinter ihnen) gar nicht, und der
ganze Raum fühlt sich anders an, je nachdem, in welcher
Ecke man sitzt. Keine Sicht ist falsch, aber jede ist
unvollständig.

Jeder schaut aus einer anderen Perspektive, von einem
anderen Standort aus, und jeder sieht nur das, was man
von diesem Standort aus sehen kann. Das ist, das Wort ist
sehr genau, seine „Ansicht“. In den meisten Fällen, vor
allem dann, wenn es um Dinge geht, die uns wichtig sind,
halten wir diese Ansicht aber für mehr als nur eine Ansicht,
wir halten sie für das Richtige, wenn schon nicht für die
Wirklichkeit oder die Wahrheit. Sofern man bescheiden ist
und weiß oder zugibt, dass die jeweilige Sicht vom
jeweiligen Standort und der von diesem bestimmten
Perspektive abhängt, wird man die eigene Ansicht nicht
über die Ansichten der anderen stellen, sondern deren
Ansichten aufnehmen und der eigenen hinzufügen und so
sein Bild der Welt wie auch von sich selbst erweitern.

Um zu sehen, was das für Ihr Bild der Welt und der
Menschen um Sie herum bedeutet, können Sie folgenden



kleinen Test machen: Wenn Sie Geschwister haben, dann
lassen Sie jeden Ihre Eltern beschreiben – wie war (ist)
Ihre Mutter, wie der Vater, welche Stärken, welche
Schwächen hatten sie, wie war ihre Beziehung
untereinander, wie haben sie die Kinder behandelt, usw. Sie
werden feststellen, dass jedes Kind andere Eltern hat.
Jedes hat auch eine andere Familie, obwohl es tatsächlich
immer dieselbe Familie ist. Dennoch besteht in den meisten
Fällen jeder darauf, dass sein Bild das richtige ist, dass
seine Beurteilung der Eltern stimmt, und dass seine
Kindheit tatsächlich so war, wie er dies empfindet.

Dasselbe können Sie mit Ihrem Lebenspartner oder
Kollegen bei der Arbeit oder mit Freunden machen: Jeder
sieht den anderen anders. Das gilt nicht nur für das
allgemeine Bild, das man sich von ihm macht, sondern auch
für die Beschreibung faktischer Ereignisse, also Dinge und
Prozesse, die scheinbar objektiv sind. Sie alle haben zwei
Seiten: die faktische Wirklichkeit und die, die im Blick des
Betrachters erscheint.

Ich kenne meine Frau jetzt fast fünfzig Jahre, und
fünfundvierzig leben wir zusammen; selbst wenn wir uns
über Ereignisse unterhalten, die wir gemeinsam erlebt
haben, weichen unsere Erinnerungen und unsere
Geschichten oft erheblich voneinander ab, manchmal bis
zum Gegenteil. Dies gilt erst recht für die Beschreibung
und Beurteilung anderer Menschen. Wir schaffen es
inzwischen meistens, darüber nicht in Streit zu geraten,
sondern die Perspektive des anderen als dessen Sicht der
Dinge zu nehmen und gelten zu lassen1. Das ist sehr
wohltuend und bereichernd, es war aber viele Jahre lang
erst dann möglich, wenn wir uns zuvor – manchmal sogar
sehr heftig – gestritten hatten, vor allem, wenn eine dritte
Person dabei war. Oft hat sich dann jeder in seine Welt
zurückgezogen und sich unverstanden gefühlt. Nur die



Liebe konnte es überbrücken, wobei das Nicht-Verstehen
blieb. Die Welten sind und werden nie deckungsgleich. Vor
allem für mich, der den tiefen Traum hatte, dass man sich
doch über die Wahrheit einigen können müsste2, war es
sehr schmerzhaft, das zu erkennen.

Das ist aber nicht nur zwischen verschiedenen Menschen
so, sondern auch bei ein und demselben Menschen. Unsere
Welt (unsere Sicht auf die Welt und uns selbst) ändert sich
fortwährend, meistens allmählich und kaum wahrnehmbar,
manchmal aber auch plötzlich und gewaltig. Ich hatte als
Kind ein ganz anderes Bild meiner Eltern als mit zwanzig,
und mit sechzig noch einmal ein ganz anderes. Auch ein
ganz anderes Bild der Welt, sowohl der faktischen Welt als
auch ganz andere Vorstellungen, was gut und wichtig und
richtig ist. Und auch ein anderes Bild von mir selbst, wer
ich bin, was ich kann, was ich will. Wenn man diese Bilder
malen oder fotografieren oder als Film darstellen würde,
bekäme man völlig verschiedene Welten zu sehen. Ich habe
anderes geglaubt, anderes für richtig oder gut oder falsch
oder böse oder schön oder hässlich oder wichtig oder
unverzichtbar oder egal oder möglich oder unmöglich oder
wahr gehalten. Mein Bild der Menschen um mich herum
oder der Zeit und ihrer Ereignisse wandelt sich
fortwährend, und zwar nicht nur, weil sich die Welt
dauernd ändert, sondern auch, weil ich mich dauernd
ändere. Dasselbe gilt für mein Selbstbild.

1. und alle folgenden Anmerkungen finden Sie ab Seite
342.

Keines dieser Bilder ist per se falsch, aber auch keines
richtig in einem objektiven Sinne. Sie sind immer sowohl-
als-auch. Ein Kind kann kein anderes Bild von der Welt



haben als ein kindliches Bild, und daher ist sein Bild für das
Kind richtig. Es ist aber auch beschränkt, und wenn man
sein Leben lang daran festhält, bleibt man geistig ein Kind.
Zum Beispiel ist es für ein Kind wichtig, dass jemand für es
sorgt. Daher ist das Leben gut, wenn dies der Fall ist, und
es ist schlecht oder gar furchtbar, wenn das nicht der Fall
ist und es allein gelassen und auf sich gestellt ist. Für einen
Erwachsenen ist es genau umgekehrt. Wenn er an dem
kindlichen Bedürfnis festhält, dass jemand für ihn sorgen
muss, ist er innerlich ein Kind. Das heißt, was für ein Kind
richtig und gut ist, ist es für einen Erwachsenen und auch
einen Jugendlichen keineswegs. Ein Jugendlicher sieht sich
selbst und die Welt durch die Brille der Jugend; das, was
die Jugend von ihm verlangt – etwa das Elternhaus zu
verlassen (sich von dessen Vorgaben zu „befreien“) und
sich einen eigenen Platz im Leben zu suchen –, bestimmt
seine Perspektive und damit sein Bild der Welt und auch
sein Gefühl und seine Urteile über richtig und falsch. Ein
Erwachsener, der eine eigene Familie gründet und für seine
Kinder sorgen muss, hat wieder einen anderen Standort
und wird wieder eine andere Lebenssicht entwickeln. Mit
jeder dieser Lebensstufen treten wir in eine andere Welt
ein. Man kann sich, wie gesagt, darüber verständigen,
indem man die jeweils andere Perspektive anerkennt und
nicht für falsch erklärt. Im Falle der Lebensstufen Kindheit,
Jugend und Erwachsensein geht es aber, anders als bei
dem oben erwähnten Raumbeispiel, um ein Wachstum und
eine Entwicklung. Jede neue Stufe umfasst mehr und ist
höher und weiter als die vorherige. Wenn es sich um ein
wirkliches Wachstum handelt, umfasst und beinhaltet die
höhere (spätere) Stufe die vorangegangenen, also: die
Jugend beinhaltet und umfasst die Kindheit, und das
Erwachsensein beinhaltet und umfasst beide. Jede
Lebensstufe geht aus der vorherigen hervor. Es ist eine



Weiter- und eine Höherentwicklung – aber nur dann, wenn
das Vorherige aufgenommen und nicht abgewehrt wird.

Die kindliche Sicht der Welt – die Welt der Märchen, der
Zauberer, der Zugehörigkeit zu den Eltern und zur Familie
(allgemein: zu etwas Größerem, das einen trägt und schützt
und versorgt), etc. – ist für ein Kind vollkommen richtig und
damit auch „wahr“. Sie darf Kindern deshalb auch – etwa
durch das, was man heute „Aufklärung“ nennt oder durch
die Zumutung von Eigenverantwortung oder der „freien
Wahl und Entscheidung“ – nicht genommen werden. In der
Jugend zerbricht diese Welt in tausend Scherben, und das
muss so sein. Wenn man wirklich erwachsen sein will, muss
man diese Scherben wieder einsammeln und schauen,
welches neue Bild daraus entstehen will. Es wird ein
vollkommen anderes sein als das, welches man sich in der
Jugend erträumt hat.

Erwachsen wird man, wenn man die Kindheit und die
Jugend in sich aufnimmt, und zwar genau so, wie sie waren
– ohne Urteil, selbst ohne den Wunsch, daran etwas ändern
zu wollen oder es anders gehabt haben zu wollen. Mit
jedem großen Schritt in die Welt hinein: der Geburt, der
Pubertät, dem Erwachsensein, den verschiedenen Stufen
des Alters bis in den Tod, ändert sich unsere Welt nicht nur,
sondern sie wird auch weiter und größer. Wenn wir dem im
Bewusstsein folgen, weitet sich auch unser Geist und wird
größer und umfassender. Das bedeutet auch: Ein Älterer
kann einen Jüngeren verstehen, ein Jüngerer aber nicht
einen Älteren, weil er dessen Erfahrungen noch nicht
gemacht hat oder, um im Bild zu bleiben, dessen Welt noch
nicht betreten hat. Daraus lassen sich wichtige Einsichten
sowohl für die Beziehung der Generationen untereinander
als auch und vor allem für das innere Wachstum eines
jeden Menschen ableiten, die ich in diesem Buch darlegen
werde.



Die verschiedenen Weltbilder oder Ansichten der Welt
betreffen nicht nur Einzelne, sondern auch Kulturen, und
zwar in zweierlei Hinsicht. Einmal sind die Kulturen – und
mit ihnen die Menschen, die ihnen angehören – in
mannigfacher Weise verschieden. Die Chinesen zum
Beispiel denken grundsätzlich in Bildern, weil ihre Schrift
eine Bilderschrift ist; das abstrakte Denken ist ihnen fremd
und nicht so leicht zugänglich wie Europäern. Aus
demselben Grund ist das Kopieren für sie nichts
Schlechtes, denn sie lernen ihre Schrift nicht durch das
Zusammensetzen von 26 Buchstaben, die in sich nichts
bedeuten, sondern nur durch das Kopieren und Verstehen
von mehreren tausend Zeichen, die jeweils ein
ganzheitliches Bild darstellen. Aufgrund der tiefen
Bedeutung von Yin und Yang, die als komplementäre
Polaritäten und nicht als Gegensätze verstanden werden,
denken sie (ebenso wie Japaner und Koreaner) auch nicht
ideologisch und nicht, wie wir Westler, in sich
ausschließenden Gegensätzen, in schwarz und weiß
beziehungsweise entweder-oder. In China und Japan ist
alles sowohl als auch. Das bestimmt auch ganz stark ihr
Bild von Fortschritt und ihren Umgang mit der
Vergangenheit. In ähnlicher Weise bildet jede Kultur eine
eigene Welt, die die jeweilige Sicht der Menschen auf das
Leben bestimmt, so dass man sagen kann, wir leben in
verschiedenen Welten. Auch beim besten Willen macht dies
die Verständigung sehr schwierig, und sie ist nur in dem
Maße möglich, in dem man die jeweilige Weltsicht als der
eigenen gleich gültig akzeptiert.

Ich erwähne das nur der Vollständigkeit halber, es ist
nicht mein Thema. Mir geht es eher um die zweite Ebene
der Unterschiedlichkeit der Kulturen, nämlich die des
unterschiedlichen Entwicklungsniveaus. Denn ähnlich wie
Kindheit, Jugend und Erwachsensein beim einzelnen



Menschen entwickelt sich auch das Bewusstsein der
Menschheit insgesamt in Stufen, die aufeinander folgen
und die höher und umfassender sind als die vorherige. Ein
Europäer hat nicht nur deshalb eine andere Weltsicht als
ein Araber, weil er einen christlichen Hintergrund hat und
jener einen muslimischen, sondern auch, weil Europa (und
auch das Christentum) eine Entwicklung durchgemacht
hat, die den muslimischen Ländern (und anderen auch)
noch bevorsteht. Das gilt für die gesamte
Globalisierungsthematik: Hier stoßen Moderne und
Tradition aufeinander und müssen in eine neue Balance
gebracht werden. Allerdings erleben wir dabei dasselbe,
was ich bereits für die individuelle Ebene angedeutet habe:
Der Westen glaubt, seine Perspektive auf die Welt,
insbesondere sein Weg der Modernisierung und seine
Interpretation der Moderne, sei die einzig richtige. Damit
wird er scheitern. Das ist, jenseits aller ökonomischen und
politischen Differenzen (etwa Demokratie und
Menschenrechte) und Machtspiele, der große Konflikt mit
China (das selbstbewusst und stark genug ist, sich die
westliche Perspektive nicht aufzwingen zu lassen),
während es bei den Konflikten im vorderen Orient eher um
den Kampf zwischen Moderne und Tradition/Religion geht.
Auch die Migranten werden einsehen müssen, dass sie
nicht in einer Welt Zuflucht finden können, die sie innerlich
ablehnen.

Bewusstsein

Für die jeweilige Perspektive, aus der wir die Welt sehen
und die damit unser Bild der Welt, unsere Empfindungen,
Meinungen und Bewertungen und zuletzt auch unser
Handeln bestimmt, benutze ich den Begriff des



Bewusstseins. Unter „Bewusstsein“ verstehe ich die Art
und Weise, wie wir die Welt und uns selbst sehen und
wahrnehmen, die Perspektive, aus der wir auf das Leben
schauen und es daher erleben. „Bewusstsein“ bezeichnet
zugleich unseren inneren Ort in der Welt als auch die Art
und Weise, wie die Welt in uns präsent ist. Welt und
Bewusstsein sind in diesem Sinne keine verschiedenen
Dinge3.

Dieses Bewusstsein ist zeit- und kulturbedingt, im
Allgemeinen wie beim einzelnen Menschen. Als Kind sehen
wir die Welt ganz anders als in der Jugend, und für
erwachsene Menschen sieht sie wieder anders aus. Und
weil sie anders aussieht, ist sie auch anders; die kindliche
Wirklichkeit ist eine ganz andere als die eines
Erwachsenen – und beide Wirklichkeiten sind wahr. Für die
Menschen des Mittelalters sah sie ganz anders aus als für
uns Heutige, daher waren deren Probleme und auch die
Lösungen dafür ganz andere; für eine arabische Frau sieht
sie vollkommen anders aus als für eine westeuropäische,
und für einen Eingeborenen im Regenwald Südamerikas
sieht sie anders aus als für einen Weißen. Nochmals: Es ist
nicht so, dass unsere Wirklichkeit, unsere Sicht der Welt
wahrer wäre als die eines unzivilisierten Indios im
Amazonasgebiet oder unserer Vorfahren im Mittelalter. Wir
mögen zwar mehr wissen und sehen die Welt anders,
tatsächlich leben wir aber nur in einem anderen Mythos, in
dem andere Wahrheiten gelten als damals.

Ich beziehe das einmal auf die menschliche Seele und
ihre Krankheiten. Psychische Probleme oder Krankheiten
gab es vor der Moderne nicht. Es konnte sie nicht geben,
weil es das Konzept der Psyche noch nicht gab. Das heißt
nicht, dass es die Symptome nicht gab, aber sie wurden
ganz anders gedeutet und demgemäß auch anders
behandelt. Ein Ureinwohner in der afrikanische Savanne



oder im Regenwald kannte (und kennt noch heute) keine
psychischen Probleme, er wurde aber vielleicht von
Dämonen heimgesucht. Das, was heute „Schizophrenie“
heißt, war damals eine Besetzung durch einen bösen Geist
oder eine Verirrung der Seele, die sich aus dem
Seelenraum der Gruppe gelöst hatte und haltlos
umherirrte. Bei Völkern, die noch nicht vom Christentum
erobert waren, kämpften die Schamanen mit Dämonen und
versuchten, diesen die Seele des Kranken wieder zu
entreißen und sie wieder in die Gemeinschaft zu holen.
Wenn das gelang, war er geheilt. Dann kamen die Christen
mit dem Kreuz, mit dem sie den Teufel bannten. Wenn im
Mittelalter jemand Symptome hatte, die wir heute als
Psychose bezeichnen, dann war er vom Teufel besessen,
daher war die Teufelsaustreibung die angemessene
Therapie.

Wir bezeichnen das heute als Aberglauben und denken,
unsere Sicht wäre die richtige. Das halte ich für
überheblich und falsch. Diese Behandlungen waren
genauso erfolgreich oder auch erfolglos wie die heutigen
Behandlungen von Schizophrenen, abgesehen davon, dass
man heute die Symptome mit Chemie betäubt und damit
die gesamte Persönlichkeit nachhaltig verändert und/oder
die Kranken einsperrt. Von wirklicher Heilung kann keine
Rede sein – von Ausnahmefällen abgesehen. Die hat es aber
auch früher schon gegeben. Das heißt aber nicht, dass man
wieder zu den alten Methoden zurück sollte oder auch nur
könnte. Moderne Menschen kann man nicht in die
Gruppenseele integrieren, weil sie diese längst und für
immer verlassen haben. Wenn sie sich von Schamanen
behandeln lassen oder alte schamanische Rituale abhalten,
bei denen mit Trommeln und Gesängen (oder Drogen wie
Ayahuasca) die Geister der Ahnen oder der Natur gerufen
werden, dann wird das sie nicht zu sich selbst führen. Was



für Eingeborene eine Heimkehr ist, ist für Westler eine
Reise in eine andere Welt, von der man vielleicht verändert
zurückkommt. Es kann einem sicher neue und tiefgreifende
Erfahrungen bringen, aber seine Welt ist das nicht und
wird es auch nicht. Ähnliches gilt für die Reise zum Guru
nach Indien und auch für diejenige Praxis des
Familienstellens, die glaubt, mit der Versöhnung mit den
Ahnen und der Rückkehr in die Familienseele
(Gruppenseele) so gut wie sämtliche psychischen Leiden
heilen zu können.

Tatsächlich ist das jeweilige Bewusstsein die Ursache für
alles, was uns als psychisches Problem oder
psychosomatisches Leiden beschäftigt. Je nach
Bewusstheitsstufe und/oder Kultur ist das, was für den
einen ein Problem ist, für den anderen überhaupt keins,
weil es als völlig normal gilt. Das gilt auch für Traumata.
Ein „Primitiver“, der sich den Skalp oder irgendein
Körperteil eines von ihm getöteten Feindes als Amulett
oder Trophäe umhängt, ist stolz darauf, und seine Seele
nimmt dabei keinen Schaden – ein moderner Westler
könnte das nicht mehr tun, ohne seelisch zu verelenden;
und in einer Kultur, in der die Blutrache gilt, ist man eher
traumatisiert, wenn man einen Mord an seinem Bruder
nicht mit einem Mord vergilt, als wenn man den Mörder
tötet. Was für einen modernen Europäer ein Trauma ist, ist
für einen Afrikaner oder Afghanen noch lange keins. Wenn
wir zum Beispiel alle Flüchtlinge als mehr oder weniger
traumatisiert ansehen, so ist das eine ganz und gar
europäische Sicht, die wenig mit der psychischen
Wirklichkeit der Betroffenen zu tun hat. Allgemein
gesprochen sind Dinge, die für den einen ein Anlass
größter Sorge oder schweren Kummers sind, für jemanden
mit einem anderen Bewusstsein kein Problem.



Mensch sein heißt bewusst sein – oder: Die
Frage nach dem Sinn

Unser Bewusstsein ist das, was uns von einem Tier
unterscheidet, das, was das Menschsein ausmacht. Deshalb
verehren wir auch Menschen, die ein ganz hohes oder
weites Bewusstsein erlangt haben, etwas Jesus oder
Buddha oder Laotse und viele andere, die keine Religion
gestiftet haben. Viele von ihnen waren ganz einfache
Menschen ohne hohe Bildung, aber ihr Bewusstsein war
mit allem eins. Viele, die ganze heutige spirituelle Szene,
möchten auch dorthin oder zumindest ein möglichst hohes
Bewusstsein erlangen, aber die wenigsten darunter sehen,
dass unser Bewusstsein auch unser größtes Problem ist
und dass ein „höheres Bewusstsein“ (und Bewusstheit
überhaupt) zunächst einmal auch mehr Schmerz bedeutet,
denn mit steigender Bewusstheit sterben alle
Vorstellungen, die wir über das Leben haben, und mit der
Entstehung des menschlichen Bewusstseins ist die Einheit
mit der Natur (der Garten Eden) in uns gestorben und der
Mensch als Wesen, das der Natur gegenüber steht (und
nicht mehr in ihr ist), geboren worden. Adam und Eva
mussten es schmerzlich erfahren: Weil ihnen die Einheit
des Paradieses zu langweilig wurde und sie auf die
Einflüsterung der Schlange hörten, vom Baum der
Erkenntnis zu kosten, wurden sie sich ihrer selbst bewusst,
sahen, dass sie nackt waren, und waren aus der Einheit
herausgefallen. Es bedurfte dazu nicht Gottes Strafe, die
Erkenntnis selbst, das Bewusstwerden ihrer selbst brachte
dies automatisch mit sich. Im Moment der Selbst-
Bewusstwerdung ist der Mensch aus dem Paradies (der
Einheit mit der Natur) herausgefallen. Fortan muss er sein
Leben der Natur – in deren Einheit er vorher aufgehoben
war, die aber von nun an sein Gegenüber ist – abringen.



Seitdem fragt sich der Mensch, wer er ist und welchen
Sinn sein Leben hat.

Menschen sind Wesen, die um sich selbst wissen, die
wissen, dass sie leben und dass sie sterben. Kein Tier weiß
das. Deshalb haben Tiere keine Religion oder Philosophie,
sie fragen nicht nach dem Sinn ihrer Existenz. Sie
existieren einfach. Menschen haben Bewusstsein, sie sind
sich ihrer selbst, ihrer Umgebung, ihrer Herkunft, ihrer
Geschichte, ihres Handelns, ihres Lebens, ihres Sterbens
und in diesem Sinne der Zukunft bewusst. Wenn sie einen
anderen Menschen oder ein Tier töten, dann wissen sie,
dass sie töten. Tiere töten ohne zu wissen, dass sie töten,
es ist einfach Teil ihrer Existenz. Ein Raubtier ist ein
Raubtier, aber es weiß nicht, was ein Raubtier ist und
kommt auch nicht auf die Idee, dass daran etwas falsch
sein könnte. Der Mensch ist auch ein Raubtier, aber für uns
ist das ein Problem, zumindest dann, wenn es uns bewusst
wird. Ein Tier lebt einfach in und mit seiner Natur,
Menschen haben und brauchen Kultur. Das bedeutet
allerdings nicht, dass wir unserer Natur enthoben seien.
Sie ist nach wie vor in uns, auch wenn wir geistig nicht
mehr in ihr beheimatet sind. Wir sind nach wie vor
biologische Wesen, keine Kultur und keine Technik kann
dies ändern. Sollte sich das ändern, sollte es gelingen, das
Biologische im Menschen zu überwinden, wären diese
Wesen keine Menschen mehr.

Dass wir Wesen mit Bewusstsein sind, dass wir uns
unserer Existenz, unserer Handlungen und der Tatsache
unseres Sterbens bewusst sind, ist nicht nur ein großer
Vorteil und ein evolutionärer Sprung gegenüber Tieren,
sondern zugleich unser größtes Problem. Ein Tier hat
weder Schuldgefühle noch Ziele, die es glaubt
verwirklichen zu müssen. Ein Tier fragt nicht nach dem
Sinn seines Handelns und der Bedeutung seines Lebens,


