
Normative Theorien 
autoritärer Herrschaft

Dietmar Braun



Normative Theorien autoritärer  
Herrschaft



Dietmar Braun

Normative Theorien 
autoritärer Herrschaft



Dietmar Braun
Université de Lausanne 
Lausanne, Schweiz

ISBN 978-3-658-29960-6 	 ISBN 978-3-658-29961-3  (eBook)
https://doi.org/10.1007/978-3-658-29961-3

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbiblio-
grafie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH, ein Teil von Springer Nature 2020
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung, die 
nicht ausdrücklich vom Urheberrechtsgesetz zugelassen ist, bedarf der vorherigen Zustimmung 
des Verlags. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Bearbeitungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Die Wiedergabe von allgemein beschreibenden Bezeichnungen, Marken, Unternehmensnamen 
etc. in diesem Werk bedeutet nicht, dass diese frei durch jedermann benutzt werden dürfen. Die 
Berechtigung zur Benutzung unterliegt, auch ohne gesonderten Hinweis hierzu, den Regeln des 
Markenrechts. Die Rechte des jeweiligen Zeicheninhabers sind zu beachten.
Der Verlag, die Autoren und die Herausgeber gehen davon aus, dass die Angaben und 
Informationen in diesem Werk zum Zeitpunkt der Veröffentlichung vollständig und korrekt 
sind. Weder der Verlag, noch die Autoren oder die Herausgeber übernehmen, ausdrücklich oder 
implizit, Gewähr für den Inhalt des Werkes, etwaige Fehler oder Äußerungen. Der Verlag bleibt 
im Hinblick auf geografische Zuordnungen und Gebietsbezeichnungen in veröffentlichten Karten 
und Institutionsadressen neutral.

Planung/Lektorat: Jan Treibel
Springer VS ist ein Imprint der eingetragenen Gesellschaft Springer Fachmedien Wiesbaden 
GmbH und ist ein Teil von Springer Nature. 
Die Anschrift der Gesellschaft ist: Abraham-Lincoln-Str. 46, 65189 Wiesbaden, Germany

https://doi.org/10.1007/978-3-658-29961-3
http://dnb.d-nb.de


V

Inhaltsverzeichnis

1	 Einleitung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 1
Literatur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 8

2	 Die analytischen Dimensionen von Rechtfertigungsdiskursen 
autoritärer Herrschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 9
2.1	 Die normative Begründung der Autorität. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 10
2.2	 Die normativen Ziele der Rechtfertigungsdiskurse. . . . . . . . . . . . . .             	 18
2.3	 Die Herrschaftsorganisation. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 19
Literatur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 22

3	 Der sittliche Autoritarismus: Die Herrschaft der Gelehrten . . . . . . . .       	 25
3.1	 Einleitung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 25
3.2	 Platon und die Herrschaft der Philosophen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 26

3.2.1	 Gründe und normative Ziele . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 27
3.2.2	 Die normative Theorie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 28
3.2.3	 Legitimitätsquellen und Herrschertypus . . . . . . . . . . . . . . . .               	 34
3.2.4	 Herrschaftsweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 37
3.2.5	 Herrschaftsanspruch. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 40
3.2.6	 Weitere Aspekte der Herrschaftsorganisation . . . . . . . . . . . .           	 42
3.2.7	 Bilanz. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 44

3.3	 Konfuzius: Die Politik des „rechten Weges“. . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 46
3.3.1	 Einleitende Bemerkungen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 46
3.3.2	 Die Begründung der normativen Ziele. . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 48
3.3.3	 Die praktische Philosophie des Konfuzius. . . . . . . . . . . . . . .              	 50
3.3.4	 Legitimitätsquellen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 57
3.3.5	 Herrscherrolle. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 59



VI Inhaltsverzeichnis

3.3.6	 Herrschaftsanspruch und Herrschaftsweise. . . . . . . . . . . . . .             	 61
3.3.7	 Weitere Aspekte der Herrschaftsorganisation . . . . . . . . . . . .           	 65
3.3.8	 Befähigung der Bürger. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 67
3.3.9	 Bilanz. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 69

3.4	 Der sittliche Autoritarismus im Rückblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 72
Literatur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 74

4	 Religiöser Autoritarismus: Die Herrschaft der Priester. . . . . . . . . . . .           	 77
4.1	 Was ist religiöse Autorität? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 78
4.2	 Warum Religionen einen überwiegend autoritären Charakter 

haben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 80
4.2.1	 Geistiger Gehorsam. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 80
4.2.2	 Politischer Gehorsam. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 82

4.3	 Der christliche Rechtfertigungsdiskurs. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 85
4.3.1	 Augustinus (354–430). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 85
4.3.2	 Thomas von Aquin (1225–1274). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 90
4.3.3	 Hierokratischer Machtanspruch im Kirchenstaat 

(1050–1500). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 93
4.3.4	 Der Konziliarismus im 14./15. Jahrhundert. . . . . . . . . . . . . .             	 94
4.3.5	 Geistige Befreiung und politischer Gehorsam – die  

Lehre des Martin Luther . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 95
4.3.6	 Geistiger Gehorsam und politischer Gehorsam – der 

Calvinismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 99
4.3.7	 Der theokratische Diskurs des Islam. . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 101

4.4	 Bilanz. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 108
Literatur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 115

5	 Der schützende Autoritarismus: Die Herrschaft der absoluten 
Alleinherrscher. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 117
5.1	 Einleitung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 117
5.2	 Normative Ziele. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 119
5.3	 Legitimitätsquellen der absoluten Autorität. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 121
5.4	 Autoritäres Regieren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 125

5.4.1	 Der Anspruch auf absolute Macht. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 125
5.4.2	 Die institutionelle Struktur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 128
5.4.3	 Die normativen Grenzen absoluter Gewalt . . . . . . . . . . . . . .             	 131

5.5	 Ermächtigung/Entmachtung der Bürger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 137
5.6	 Bilanz. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 139
Literatur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 142



VIIInhaltsverzeichnis

6	 Der vernünftige Autoritarismus: Die Herrschaft des 
konstitutionellen Monarchen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 145
6.1	 Einleitung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 145
6.2	 Hintergrund der „Rechtsphilosophie“. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 146
6.3	 Grundgedanken der normativen Theorie Hegels. . . . . . . . . . . . . . . .               	 148

6.3.1	 Der philosophische Anspruch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 148
6.3.2	 Die geschichtliche Entwicklung der Vernunft. . . . . . . . . . . .           	 150

6.4	 Herrscherrolle und „Staatsmechanik“. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 154
6.5	 Die Rolle der Bürger im Staatswesen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 159

6.5.1	 Hegels Begriff der Freiheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 159
6.5.2	 Pflichten und Rechte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 160
6.5.3	 Patriotismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 161
6.5.4	 Die Vermittlung von Bürger und Staat über  

Institutionen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 162
6.6	 Bilanz. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 167
Literatur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 170

7	 Der ideologische Autoritarismus: Die Herrschaft der 
revolutionären Intellektuellen und der Führer . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 171
7.1	 Einleitung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 171
7.2	 Die historischen Bedingungen bei der Herausbildung der 

ideologischen Rechtfertigungsdiskurse. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 173
7.3	 Normative Ziele und theoretische Grundlagen . . . . . . . . . . . . . . . . .                	 175

7.3.1	 Gemeinsamkeiten. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 176
7.3.2	 Unterschiede in den theoretischen Grundlagen. . . . . . . . . . .          	 184

7.4	 Der autoritäre Charakter von Herrschaft im 
marxistisch-leninistischen und faschistischen 
Rechtfertigungsdiskurs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 195
7.4.1	 Die Diktatur des Proletariats im Marxismus- 

Leninismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 195
7.4.2	 Das „Führertum“ im faschistischen  

Rechtfertigungsdiskurs. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 204
7.5	 Bilanz. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 209
Literatur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 212

8	 Der elitäre Autoritarismus: Die Herrschaft der Aristokraten  
und Oligarchen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 215
8.1	 Normative Ziele. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 216
8.2	 Die theoretischen Bausteine. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 219



VIII Inhaltsverzeichnis

8.2.1	 Nicht Gleichheit, sondern natürliche Ungleichheit. . . . . . . .       	 219
8.2.2	 Zur Bedeutung der „Nicht-Elite“. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 221
8.2.3	 Führungsqualitäten von Eliten. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 226
8.2.4	 Verlust an Führungsqualitäten. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 230
8.2.5	 Elitenzirkulation. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 231
8.2.6	 Die Beziehung von Eliten und Bürgern. . . . . . . . . . . . . . . . .                	 238

8.3	 Bilanz. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 242
Literatur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 247

9	 Der populistische Autoritarismus: Die Herrschaft der Cäsaren . . . . .    	 249
9.1	 Die normative Begründung populistischer Herrschaft. . . . . . . . . . . .           	 251

9.1.1	 Grundaussage des Populismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 252
9.1.2	 Volk vs. Elite . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 254
9.1.3	 Die Einheit des Volkes. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 256
9.1.4	 Reine Mehrheitsherrschaft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 258
9.1.5	 Die Rolle der Volkstribune im Populismus . . . . . . . . . . . . . .             	 263

9.2	 Plebiszitäre Führerdemokratie und Cäsarismus. . . . . . . . . . . . . . . . .                	 264
9.2.1	 Zuschauerdemokratie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 267

9.3	 Bilanz. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 270
Literatur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 276

10	 Die Rechtfertigungsdiskurse autoritärer Herrschaft im Überblick 
und Vergleich. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 279
10.1	 Die Bedeutung normativer Theorien. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 279
10.2	 Die normativen Ziele der autoritären Rechtfertigungsdiskurse. . . . .    	 280

10.2.1	 Der sittliche Autoritarismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 280
10.2.2	 Die Heilslehren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 281
10.2.3	 Der populistische Autoritarismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 282
10.2.4	 Der schützende Autoritarismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 283
10.2.5	 Der vernünftige Autoritarismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 284
10.2.6	 Der elitäre Autoritarismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 284

10.3	 Nähe und Distanz zu Rechtfertigungsdiskursen der 
Volkssouveränität. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 285

10.4	 Willkür als Entscheidungsfreiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 286
10.5	 Kollektiv vor Individuum. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 288
10.6	 Die Legitimitätsprinzipien und Herrschertypen autoritärer 

Herrschaft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 290



IXInhaltsverzeichnis

10.6.1	 Das meritokratische Legitimitätsprinzip. . . . . . . . . . . . . . . .               	 291
10.6.2	 Das Legitimitätsprinzip des fiktiven Machttransfers. . . . . . .      	 292
10.6.3	 Das Legitimitätsprinzip der persönlichen Eignung. . . . . . . .       	 293
10.6.4	 Das organizistische Legitimitätsprinzip. . . . . . . . . . . . . . . . .                	 294

10.7	 Die Herrschaftsorganisation in den Autoritarismusdiskursen. . . . . .     	 295
10.8	 Schlussbemerkung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 301
Literatur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 301



1

Einleitung

Autoritäre Regime haben in demokratischen Ländern einen schlechten Ruf. 
Repression, Unterdrückung, korrupte Machthaber, Pressezensur, Demonstrations-
verbot, manipulierte oder keine Wahlen, hierarchische Machtverteilung – all das 
schwingt meist mit, wenn das Gespräch auf solche autoritären Regime kommt, 
deren Zahl in der Welt in den letzten 15 Jahren, nach einer Periode des relativen 
Niedergangs, wieder deutlich im Zunehmen begriffen ist (Freedom House 2019). 
Umso interessanter ist es darum zu fragen, wie sich autoritäre Herrschaft, trotz 
aller negativen Konnotationen, die wir mit ihr verbinden, eigentlich begründen 
lässt? Worauf kann sie ihre Legitimität basieren?

Eine Antwort hierauf versuche ich in diesem Band über eine Unter-
suchung normativer Theorien in der politischen Ideengeschichte und nicht über 
empirisch-analytische Analysen zu existierenden autoritären Regimen zu finden. 
Diese Theorien zeichnen sich durch ihre Suche nach den normativen Funda-
menten einer politischen Ordnung aus. Sie sollen, wie Buchstein für Demokratien 
formuliert, was sich aber ohne Weiteres auch auf autoritäre Regime beziehen lässt 
„überzeugende Begründungen für (…) Herrschaftssysteme und deren konkrete 
institutionelle Ausgestaltung geben (..)“ (Buchstein 2016, S. 27).

Damit betrete ich ein gewisses Neuland. Die Aufmerksamkeit für unser 
eigenes Regime, die Demokratie, hat lange Jahre im Vordergrund der ver-
gleichenden Forschung und der politischen Ideengeschichte gestanden. Über-
sichten wie die von David Held (2006) und Manfred G. Schmidt (2010) zeigen 
ausführlich die unterschiedlichen normativen Begründungsversuche und Kritik-
punkte in Bezug auf demokratische politische Ordnungen bei den Denkern der 
Ideengeschichte von der Klassik bis heute auf. Eine ähnliche Übersicht für autori-

1

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH, ein Teil von Springer Nature 2020 
D. Braun, Normative Theorien autoritärer Herrschaft, 
https://doi.org/10.1007/978-3-658-29961-3_1

Ich danke Johanna Schnabel und Philipp Trein für ihre Kommentare zu einer früheren 
Version des Buches.

https://doi.org/10.1007/978-3-658-29961-3_1
http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-29961-3_1&domain=pdf


2 1  Einleitung

täre politische Ordnungen gibt es bis heute nicht. Von daher meine Frage: Welche 
normativen Begründungen hat es in der politischen Ideengeschichte für die Ein-
richtung autoritärer Herrschaftsregime gegeben?

Ich bezeichne solche Begründungsversuche in diesem Band als Recht-
fertigungsdiskurse autoritärer Herrschaft. Mit diesem Begriff meine ich 
theoretische Erörterungen mit dem Ziel, einen bestimmten normativen Stand-
punkt hinsichtlich der Unterstützungswürdigkeit autoritärer Regime herzuleiten 
und argumentativ zu vertreten.

Drei Fragen stellen sich Rechtfertigungsdiskurse politischer Herrschaft im All-
gemeinen, ob demokratisch oder autoritär:

1.	 Wozu soll ein politisches Herrschaftsregime dienen? Was ist das normative 
Ziel bzw. der Referenzpunkt des normativen Diskurses?

2.	 Wie lässt sich die Autorität politischer Machtausübung begründen?
3.	 Wie sollte die politische Ordnung beschaffen sein, mithilfe derer das 

normative Ziel erreicht werden soll?

Diese Fragen bilden auch den Untersuchungsrahmen dieser Abhandlung. Sie 
gestalten den analytischen Zugang zu den einzelnen Rechtfertigungsdiskursen 
autoritärer Herrschaft in der politischen Ideengeschichte.

Die drei Fragen machen darauf aufmerksam, dass die Begründung autori-
tärer (und demokratischer) Herrschaft immer nur Mittel für weiterreichende 
normative Ziele ist. Die politische Ordnung ist in normativen Theorien nie Selbst-
zweck, wie man es zum Beispiel in den Beiträgen der Theorien rationaler Wahl 
argumentativ vertreten findet, in denen die Existenz autoritärer Regime rein aus 
den egoistischen Machtinteressen bestimmter Akteure erklärt wird. Normative 
Theorien sehen dagegen autoritäre Regime als wünschenswert an, um, je nach 
Denker, unterschiedliche normative gesellschaftliche Ziele zu erreichen. Sie sind 
nicht Zweck an sich. Auf der Grundlage dieses normativen Fernziels wird dann 
der Legitimitätsanspruch autoritärer Regime begründet.

Um die Stoßrichtung autoritärer Rechtfertigungsdiskurse zu verstehen, ist es 
richtig, auf die vielen Zweifel an der Demokratie hinzuweisen, die gerade auch 
immer wieder von Demokratietheoretikern selber im Laufe der Ideengeschichte 
der Demokratie geäußert wurden. Die Volkssouveränität als dominantes Prinzip 
der politischen Organisation gilt zwar als richtig und sinnvoll, aber die Demo-
kratie als Regierungsform, die diesem Prinzip Ausdruck verleiht, ist ganz sicher-
lich keine ideale Ordnung, die in jeder Hinsicht glänzen kann.

Zu den Kritikpunkten gehören etwa die Befürchtungen, dass Demagogie der 
Herausbildung einer kompetenten Volksmeinung schaden könnte (Aristoteles); 



31  Einleitung

die sich mit Zweifeln an der grundsätzlichen Kompetenz der Wähler verbindet 
(John Stuart Mill); dass unter anderem hierdurch bewirkt eine schlechte Aus-
lese von Repräsentanten, die zur Führung wirklich befähigt sind, möglich wird; 
ein instabiler Willensbildungsprozess besteht, der erratische Politik befördert 
(Hobbes); dass demokratische Entscheidungen, bewirkt durch „politische Kurz-
atmigkeit“, hastige Entscheidungen und Planungsunfähigkeit generell eine 
schlechte Qualität aufweisen (de Tocqueville); dass eine „Tyrannei der Mehr-
heit“ entsteht, die zu ständigen politischen Konflikten führt (Maddison; de 
Tocqueville); und dass bei direkten Abstimmungen die große Gefahr emotionaler 
Entscheidungen bestehe – um nur einige der Kritikpunkte aufzuführen, die 
geäussert werden (Schmidt 2010).

Meines Erachtens besteht ein gemeinsamer Nenner dieser aufgezählten 
Defizite, nämlich die Befürchtung, dass in letzter Instanz keine kompetenten, 
gemeinwohltauglichen Entscheidungen in der Demokratie getroffen werden 
könnten. Fehlende Selektionsfähigkeit bei den Wählern und inadäquate, durch die 
Demokratie bedingte Entscheidungsprozeduren erwecken Zweifel hieran. Dies 
ist einer der Gründe, warum zum Beispiel Aristoteles – und Platon vor ihm und 
spätere Philosophen nach ihm – für eine Mischverfassung plädiert, in der sich 
„aristokratische“ mit „demokratischen“ Elementen verbinden.

Und es ist gerade dieser Gesichtspunkt der Entscheidungsqualität, bei dem 
sich durchaus gute Gründe angeben lassen, um Machtträgern autoritäre Ent-
scheidungsbefugnisse zuzuerkennen:

Autoritäre Herrscher können einfach „weiser“ sein bzw. bessere Ent-
scheidungskompetenz besitzen als die Wähler (was oft dem Bild des „guten 
Hausvaters“ entspricht); sie können einen festeren und beständigeren Willen 
haben, der sich positiv gegenüber den ewigen Interessenauseinandersetzungen 
und Streitereien in der Gesellschaft abhebt; Koordinationsprobleme könnten 
besser gelöst werden und überhaupt könnten Lösungen für Politikprobleme 
herangetragen werden, die die Gesellschaftsmitglieder kaum selber zu lösen 
imstande sind; hinzu kämen die geringeren Transaktions- und Zeitkosten von 
autoritären Entscheidungen, also die höhere Effizienz, und schließlich würde man 
auch nicht so schnell im „Gefangenendilemma“ verharren, hervorgerufen durch 
die „individuelle Rationalität“ bei demokratischen Entscheidungen (Raz 1986, 
S. 73–78, 100, 104; Simmons 2012, S. 33).

Solange die autoritären Machtträger diese funktionalen Vorteile auch ver-
wirklichen, ließe sich eine grosszügige Machtverleihung rechtfertigen, womit 
dann im nächsten Zug aber das in der Prinzipal-Agent-Theorie zentrale Problem 
des „moral hazard“ auftreten kann, also inwiefern nicht ein Risiko besteht, dass 
die Machtträger diese viele Macht auch ausnutzen könnten und einen möglichst 



4 1  Einleitung

hohen Anteil des nationalen Einkommens in ihre eigene Taschen oder die ihrer 
Familien und Mitstreiter stecken.

Die normativen Rechtfertigungsdiskurse autoritärer Herrschaft nun greifen 
genau die Befürchtungen der Demokratietheoretiker auf und versuchen ihr mit 
der Forderung nach einer ungebundenen und kompetenten Führung zu begegnen. 
Eine autoritäre Ordnung, wie wir sie in den im folgenden präsentierten Recht-
fertigungsdiskursen dargestellt finden, zielt auf die größtmögliche Entscheidungs-
freiheit der Regierenden. Dies wird in den verschiedenen Varianten autoritärer 
Diskurse deutlich werden. Dabei treten die normativen Ziele der demokratischen 
Rechtfertigungsdiskurse wie Gleichheit und Freiheit von staatlicher Bevor-
mundung sowie politische Partizipation an die zweite Stelle oder ganz auf den 
Hintergrund.

Man wird auch sehen, dass es diesen Rechtfertigungsdiskursen keines-
wegs, wie man aufgrund der empirischen Beobachtung heutiger autoritärer 
Regime meinen könnte, um eine repressive Unterdrückung der Bevölkerung 
geht. Im Gegenteil: alle hier aufgelisteten Diskurse betonen die Notwendigkeit 
der Akzeptanz dieser Herrschaft durch die Bevölkerung. Entscheidungsfreiheit 
sollte legitimiert sein, ansonsten wäre sie despotische Herrschaft und diese wird 
in keinem der Diskurse vertreten. Allerdings soll die Akzeptanz kaum aufgrund 
der politischen Teilhabe der Bevölkerung über Wahlen und Repräsentanten oder 
über zivilgesellschaftliche Beteiligungsformen stattfinden. Statt dessen wird 
unterschiedlich auf implizite Verträge zwischen Volk und Herrschern verwiesen 
(Hobbes), göttliche Segnung herbei gerufen (Bodin), die organische Einheit 
von Volk und Führern herbeibeschworen (in der faschistischen Ideologie) oder 
die Einsicht in die „wahre Theorie“ verlangt (in der marxistisch-leninistischen 
Ideologie). Die jeweiligen Akzeptanzmechanismen unterscheiden sich bei den 
Denkern und Ideologen, die wir hier behandeln werden.

Auf den Punkt gebracht, lässt sich behaupten, dass es den demokratischen 
Rechtfertigungsdiskursen in erster Linie auf die Sicherstellung von Freiheit und 
Gleichheit sowie um die politische Partizipation der Bevölkerung geht und „good 
governance“ in die zweite Reihe tritt, während die autoritären Diskurse gerade 
die Entscheidungsfreiheit der Herrschenden zentral stellen und die verschiedenen 
normativen Bezugspunkte einer Regierung, die auf der Volkssouveräni-
tät beruhen, in den Hintergrund treten. Autoritäre Diskurse sind in erster Linie 
funktionalistisch auf das Wohl des Kollektivs angelegt, demokratische pochen 
vorrangig auf die individuelle Freiheit und Gleichheit in der Politik.

Was soll also konkret in diesem Band geleistet werden?
Das Ziel ist in erster Linie über einen Streifzug durch die politische  Ideen-

geschichte, über eine „Theorieschau“, die Begründungsmuster autoritärer 



51  Einleitung

Herrschaft kennen zu lernen und zu verstehen. Das heißt konkret von den philo-
sophischen Anfängen bei Platon und Konfuzius über die theologisch-philosophische 
Literatur im Christentum und Islam weiter zu den Philosophen der beginnenden 
Neuzeit (Machiavelli, Bodin, Hobbes) und der Moderne (Hegel) bis zu den 
Theorien und Ideologien Anfang des 20. Jahrhunderts (Marxismus-Leninismus; 
Faschismus, Elitentheorie) und den heute im Blickpunkt stehenden Theorien des 
Populismus fortzuschreiten. Dabei wird keine vertiefte Darstellung der einzel-
nen Philosophien oder Ideologien angestrebt. Es gibt eine ausführliche Sekundär-
literatur zu den einzelnen Denkern, in denen man auch eine Darstellung der 
politischen Konzepte findet. Mir geht es vielmehr darum, die verschiedenen Recht-
fertigungsdiskurse analytisch aufzubereiten und sie vergleichend zu systematisieren, 
das heißt gleichartige Begründungsmuster zu bündeln und ungleichartige von-
einander zu trennen. Das Ergebnis ist eine Darstellung von sieben „Autoritaris-
mustypen“1, die sich von ihren normativen Zielen, Arten der Rechtfertigung und 
Herrschertypen voneinander unterscheiden, vor allem bei der Herrschaftsordnung 
aber auch viele Gemeinsamkeiten aufweisen. Man findet so einen sittlichen, einen 
religiösen, einen schützenden, einen vernünftigen, einen ideologischen, einen 
elitären und einen populistischen Autoritarismus, wobei der religiöse und der ideo-
logische Autoritarismus starke Affinitäten aufweisen und unter dem Begriff der 
„Heilslehren“ zusammengefasst werden können.

Es ist offensichtlich, dass die einzelnen Diskurse in unterschiedlichen 
historischen Kontexten entstanden sind und auch durch diese Kontexte geprägt 
wurden. Trotzdem möchte ich die Diskurse als für sich selbst stehende und zeit-
lose Begründungsdiskurse behandeln mit der Absicht, eine umfassende ana-
lytische Schau möglicher abstrakter Begründungsmuster für autoritäre Herrschaft 
in der politischen Ideengeschichte vorzulegen, die ihren Sinn durchaus auch heute 
noch haben können, wenn man sie auf die heutigen Rechtfertigungsstrategien 
von aktuellen autoritären Regimen anwenden oder sie den Diskursen zur Recht-
fertigung der heutigen Demokratien gegenüberstellen würde. Dies gehört hier 
aber nicht zur Aufgabenstellung in diesem Band. Das alleinige Ziel ist eine 
Systematisierung der Rechtfertigungsdiskurse autoritärer Herrschaft, wie wir sie 
bei ausgewählten Denkern der politischen Ideengeschichte vorfinden.

1Der Begriff „Autoritarismus“ zielt hier nicht auf die Kennzeichnung einer Herrschafts-
ordnung oder eines Führungsstils, sondern auf die Lehren, die eine autoritäre Ordnung 
normativ verteidigen.



6 1  Einleitung

Die Darstellung der Rechtfertigungsdiskurse beginnt mit einem begriffs-
klärenden Kap. 2, in dem eine Heuristik zur Systematisierung der Diskurse vor-
gestellt werden soll. Kap. 3 fährt fort mit der eigentlichen „Theorieschau“. 
Dabei folge ich dem geschichtlichen Verlauf: An den Anfang wird Platons 
Philosophie gestellt, der sich als einer der ersten mit Fragen der politischen 
Philosophie auseinandersetzte. Ich möchte danach einen Blick in die asiatische 
Philosophie werden, die bei Darstellungen oft zu kurz kommt, und das Denk-
gebäude des Konfuzius und einigen seiner Schüler erörtern. Ich meine, dass die 
normativen Ziele beider Philosophen recht ähnlich waren und fasse die beiden 
Theorien schließlich unter dem Label „sittlicher Autoritarismus“ zusammen. Die 
Herrscherfigur des Philosophen ist bekanntlich Platons Erfindung. Der „Junzi“ 
bei Konfuzius weist ähnliche Merkmale auf.

Kap. 4 umfasst praktisch eine Zeitspanne von der Geburt von Jesus Christus 
bis heute und beschäftigt sich mit dem „religiösen Autoritarismus“. Im Mittel-
punkt stehen einerseits die Bibel, die Lehren des Augustinus und des Thomas von 
Aquin, die Reformbewegung des Konziliarismus, bei der Nicolaus von Cues eine 
Hauptrolle spielte und die Reformation mit den Lehren Luthers und Calvins. Ich 
möchte hier aber auch die Auffassungen der islamischen Lehre zur politischen 
Herrschaft, wenn auch weniger umfassend, integrieren und zwar einmal aus 
schiitischer und dann aus sunnitischer Sicht. In beiden großen monotheistischen 
Religionen geht es um die Priesterherrschaft. Die Religionen hatten aber auch 
Auswirkung auf die Vorstellungen über die Organisation „weltlicher Herrschaft“.

Kap. 5 vereint drei Denker, die im 15. (Machiavelli), 16. (Bodin) und 17. 
(Hobbes) Jahrhundert schrieben, von ihrer Überzeugung her aber relativ ähnliche 
normative Ziele verfolgten und auch ähnliche Legitimitätsargumente für autori-
täre Herrschaft vorbrachten, ohne dass hier auch die Unterschiede im Denken ver-
gessen werden. Alle drei Denker vertreten letztlich das, was ich den „schützenden 
Autoritarismus“ nenne, in dem der absolutistische Fürst und bei Machiavelli 
sogar der Fürst als Tyrann zentral stehen.

Dem schließt sich in Kap. 6 eine Exegese der politischen Philosophie Hegels 
an, die sich als ein eigenes Denkgebäude eines „vernünftigen Autoritaris-
mus“ verstehen lässt, obwohl es Verbindungslinien sowohl zum sittlichen 
wie zum schützenden Autoritarismus gibt. Wenn man eine Herrscherfigur mit 
Hegels Autoritarismus verbinden möchte, dann ist es wohl der konstitutionelle 
Monarch, obwohl dies nicht genau das Gleiche meint, was wir heute mit der 
konstitutionellen Monarchie in demokratischen Staaten verbinden.

Kap. 7 greift dann die Denkgebäude der beiden großen Ideologien im 20. Jahr-
hundert, den Marxismus-Leninismus und den (deutschen und italienischen) 
Faschismus auf. Ideologien sind normative Theorien mit dem Zweck der  



7

Massenmobilisierung. Beide Ideologien unterscheiden sich in wichtigen Punkten, 
ihre Grundmuster wie die Heilsorientierung, der Manichäismus als argumentative 
Struktur und eben die Massenmobilisierung sind aber gleich. Ich beschäftige 
mich hier einmal mit Marx und Engels politischer Lehre und vor allem dann 
mit Lenins Revolutionsphilosophie. Auf der anderen Seite sollen Mussolini 
und Gentiles Streitschrift aus dem Jahre 1932 und Hitlers „Mein Kampf“ sowie 
Rosenbergs „Mythus des 20. Jahrhunderts“ ausgewertet werden. Obwohl die 
Herrschaftsweise in beiden Ideologien schließlich ähnlich konzipiert wird, so 
unterscheiden sich doch die Herrschertypen, die aus den normativen Zielen 
und den Legitimationsquellen abgeleitet werden: zum einen finden wir den 
„revolutionären Intellektuellen“ und zum anderen den „Führer“ oder „duce“. 
Beide nutzen aber die Einheitspartei als Vehikel für die Ausübung autoritärer 
Herrschaft.

In Kap. 8 soll der „elitäre Autoritarismus“ behandelt werden. Hier beziehe ich 
mich auf die Lehren von Pareto, Mosca und Michels, die alle zur etwa gleichen 
Zeit, Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts, entstanden. Diese Lehren 
wollten explizit nicht normativ, sondern rein wissenschaftlich-objektiv sein. Sie 
präsentieren von daher auch keine normativen Ziele, wie es die anderen Diskurse 
tun. Trotzdem beinhalten viele ihrer Denkfiguren eine wertende Haltung und wird 
die Elitenherrschaft, wenn richtig gehandhabt, auch zu einer erstrebenswerten 
Alternative zu den stark kritisierten Modellen der parlamentarischen Demokratie. 
Mit der Hervorhebung der Eliten wird außerdem eine weitere wichtige Herrscher-
figur vorgestellt.

Kap. 9 greift durchaus aktuelle Diskussionen über den Populismus in den 
heutigen Demokratien auf. Dieser vertritt an sich autoritäre Herrschaft nicht als 
normatives Ziel. Tatsächlich aber lässt sich zeigen, wenn man Gedankengänge 
der „plebiszitären Demokratie“ und der „Zuschauerdemokratie“ einbezieht, dass 
der Populismus von seiner Logik her zu einem „populistischen Autoritarismus“ 
führen kann, in dem ein „Cäsar“ praktisch uneingeschränkt regiert. Es lohnt sich 
von daher diesen Herrschertypus und seine Legitimation in die Theorieschau mit-
einzubeziehen.

Das Kap. 10 soll dann abschließend die Rechtfertigungsdiskurse neben-
einanderstellen und übergreifend die Gemeinsamkeiten und Unterschiede 
systematisieren.

Literatur



8 1  Einleitung

Literatur

Buchstein, H. (2016). Typen moderner Demokratietheorien. Wiesbaden: Springer.
Freedom House (2019). Democracy in retreat. Freedom in the World 2019. Herunter-

geladen von https://freedomhouse.org/report/freedom-world/freedom-world-2019/
democracy-in-retreat.

Held, D. (2006). Models of democracy. Stanford: Stanford University Press.
Raz, J. (1986). The morality of freedom. Oxford: Oxford University Press.
Schmidt, M. G. (2010). Demokratietheorien: Eine Einführung (4. überarbeitete Aufl.). 

Wiesbaden: VS Verlag.
Simmons, A. J. (2012). Authority. In D. Estlund (Hrsg.), The Oxford Handbook of Political 

Philosophy. Oxford: Oxford University Press.

https://freedomhouse.org/report/freedom-world/freedom-world-2019/democracy-in-retreat
https://freedomhouse.org/report/freedom-world/freedom-world-2019/democracy-in-retreat


9

Die analytischen Dimensionen von 
Rechtfertigungsdiskursen autoritärer 
Herrschaft

In diesem Kapitel geht es darum, analytische Spuren zu legen, die in diesem 
Band verfolgt werden können, wenn es darum geht, die normativen Theorien 
autoritärer Herrschaft darzustellen. Zunächst gilt es, den eigentlichen Gegen-
stand, autoritäre Herrschaft, näher zu bestimmen. Wovon sprechen wir, wenn wir 
über autoritäre Herrschaft reden? Dann soll nach den analytischen Elementen 
gefragt werden, die einen normativen Diskurs über politische Ordnungen 
fundieren können. Mit der Hilfe solcher analytischen Elemente wird dann ver-
sucht, die Rechtfertigungsdiskurse autoritärer Herrschaft in der politischen 
Ideengeschichte zu systematisieren und einzuordnen. Beginnen wir mit der 
Bestimmung des Gegenstandes in diesem Buch: die autoritäre Herrschaft.

Jeder Herrschaftsverband bedarf, um dauerhaft und gesichert politische Macht 
ausüben zu können, der staatlichen Autorität. „Autorität“ meint zunächst nach 
Max Weber ein soziales Interaktionsverhältnis von Befehl und Gehorsam, in dem 
„das Handeln des Gehorchenden im Wesentlichen so abläuft, als ob er den Inhalt 
des Befehls um dessen selbst willen zur Maxime seines Verhaltens gemacht habe, 
und zwar lediglich um des formalen Gehorsamsverhältnisses halber, ohne Rück-
sicht auf die eigene Ansicht über den Wert oder Unwert des Befehls als solchen“ 
(Weber 1976, S. 123). Autorität bezeichnet also grundsätzlich eine asymmetrische 
soziale Interaktion, in der dem Befehlenden das Recht bzw. die Legitimität 
zuerkannt wird, bindende Entscheidungen zu treffen, die der Befehlsempfänger 
folglich „um ihrer selbst willen“, ohne also zu hinterfragen, akzeptiert und dem-
entsprechend gehorcht. In diesem Sinn ist nach Weber ein Autoritätsverhält-
nis synonym mit einem Herrschaftsverhältnis. Jede Herrschaftsordnung ist also 
eigentlich eine „autoritäre Ordnung“. Das wichtige Element hierbei ist, dass die 
„Beherrschten“, also die gehorchenden Bürger in einem politischen Zusammen-
hang, Autorität verleihen, die Befehlsgewalt freiwillig – aus unterschiedlichen 

2

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH, ein Teil von Springer Nature 2020 
D. Braun, Normative Theorien autoritärer Herrschaft, 
https://doi.org/10.1007/978-3-658-29961-3_2

https://doi.org/10.1007/978-3-658-29961-3_2
http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-29961-3_2&domain=pdf


10 2  Die analytischen Dimensionen von …

Motiven heraus, die es näher zu bestimmen gilt – anerkennen. Dieser Glaube an 
die Legitimität einer Herrschaftsordnung, an ihre „Rechtmäßigkeit“, unterscheidet 
diese von einer auf reiner Gewaltausübung gegründeten politischen Ordnung, 
einer nicht-legitimen Gewaltordnung, einer Despotie1. „Authority precludes the 
use of external means of coercion; where force is used, authority itself has failed“ 
(Arendt 2003, S. 463).

Die Despotie ist eine politische Ordnung, die der völligen Freiheit des 
Herrschers Macht auszuüben, seiner Willkür2 bzw. seiner „Selbstherrlichkeit“, 
unterstellt ist. Herrschaftsordnungen wie die autoritären und demokratischen 
Regime versuchen sich der Zustimmung ihrer Bürger zu versichern. In dieser 
Hinsicht unterscheiden sie sich nicht, sehr wohl aber in dem, was die normative 
Begründung dieser Autorität, die normativen Ziele und die Vorstellungen über 
die institutionelle Herrschaftsordnung betrifft. Um die Herleitung dieser drei 
analytischen Dimensionen eines Rechtfertigungsdiskurses geht es im Weiteren. 
Die so gewonnene Heuristik wird als Schlüssel zu den Rechtfertigungsdiskursen 
autoritärer Herrschaft in der politischen Ideengeschichte fungieren.

2.1	� Die normative Begründung der Autorität

Was bewegt Bürger dazu, ihre Souveränität, also ihre angeborene eigenständige 
Befehlsgewalt, freiwillig an politisch Regierende abzugeben? Was ist die „Trieb-
feder“, wie Max Weber es ausdrückt? Und wie unterscheiden sich demokratische 
und autoritäre Regime?

Natürlich kommen hier, wenn man Webers Ausführungen folgen möchte, „rein 
materielle und zweckrationale Motive“ infrage (Weber 1976, S. 122), wie etwa 
das Verlangen nach körperlicher Unversehrtheit oder nach wirtschaftlicher und 
sozialer Stabilität. Solche zweckrationalen Motive, so Weber, könnten aber keine 
stabile Herrschaft begründen (idem), ebenso wenig wie wertrationale Motive oder 

1Natürlich spricht man im Allgemeinen auch von einer „Gewaltherrschaft“. Nach Webers 
Definition wäre der Ausdruck Herrschaft im Zusammenhang mit Gewalt aber ein Kate-
gorienfehler. Er verwendet Herrschaft im „engeren Sinne“ identisch mit „autoritärer 
Befehlsgewalt“ (Weber 1976, S. 544).
2Unter diesem Namen haben sich in der etymologischen Geschichte zwei Bedeutungen 
herausgebildet: einmal Willkür als Streben nach Entscheidungsfreiheit – die ursprüngliche 
Bedeutung – und andererseits als Ausdruck einer rücksichtslosen Interessenverfolgung – 
eine spätere Bedeutung (siehe Duden, Herkunftswörterbuch: „Willkür“).



11

rein affektive Bande. Dauerhafte Herrschaft bedürfe immer eines Legitimitäts-
glaubens, der den „Bestand festigt und die Art der gewählten Herrschaftsmittel 
mitbestimmt“ (Weber 1976, S. 123)3. Und um die Begründung des Legitimitäts-
glaubens an eine bestimmte politische Herrschaft geht es im Wesentlichen in den 
normativen Theorien der politischen Ideengeschichte.

Auch Demokratien bedürfen der Anerkennung der verabschiedeten Gesetze, 
der impliziten oder expliziten Einwilligung ihrer Bürger, um politische Autori-
tät ausüben zu können. Die demokratische Herrschaft beruht dabei auf von den 
Bürgern „selbstvergebener Autorität“, das was Weber auch „Autokephalie“ nennt. 
In letzter Instanz kann, normativ gesehen, nur der Bürger selbst als Quelle der 
Gesetze bzw. der Befehle der Herrschenden gelten, weil das Stimmvolk als der 
„Souverän“ jeder politischen Machtausübung angesehen wird. Die Idee der 
„Volkssouveränität“ liegt in der Demokratie jedem Anspruch auf politische 
Machtausübung zugrunde.

Um dieser Idee realen Ausdruck zu verleihen, bedarf es Verfahren, die Mehr-
heiten in Bezug auf konkrete politische Entscheidungen ermitteln helfen. Das 
Mehrheitsprinzip ist sozusagen das in konkrete, machbare Politik umgesetzte 
Symbol der Volkssouveränität. Auf Mehrheiten basierende Gesetzesent-
scheidungen können folglich Autorität in der Bevölkerung beanspruchen. Der 
Bürger, als an der Politik teilhabender Akteur, unterstellt sich dem Beschluss der 
Mehrheit. Die Regierenden sind in diesem Verfahren grundsätzlich nur Stellver-
treter bzw. Repräsentanten des Stimmvolkes und besitzen keinen Anspruch auf 
persönliche Autorität. Sie können zwar stellvertretend für die Bürger Gesetze 
verabschieden, die Gesetze haben dann aber trotzdem den Status, „als ob“ das 
Volk selbst hierüber entschieden hätte. Damit ist jedes Gesetz, auch wenn es über 
Repräsentationsverfahren verläuft, gleichsam vom Stimmvolk selbst legitimiert.

3David Easton hat die zweckrationalen Motive mit „spezifischer Legitimität“ umschrieben 
und den Legitimitätsglauben mit „diffuser Legitimität“. Er faßt diese Unterscheidung so 
zusammen: „One step on the road to a solution of this puzzle has seemed to me to require 
us to recognize that support is not all of a piece. The consequences for the system will 
vary with the differences. Some types of evaluations are closely related to what the political 
authorities do and how they do it. Others are more fundamental in character because 
they are directed to basic aspects of the system. They represent more enduring bonds 
and thereby make it possible for members to oppose the incumbents of offices and yet 
retain respect for the offices themselves, for the way in which they are ordered, and for 
the community of which they are a part. The distinction of roughly this sort I have called 
‚specific‘ as against ‚diffuse‘ support“ (Easton 1975, S. 437).

2.1  Die normative Begründung der Autorität



12 2  Die analytischen Dimensionen von …

Demokratie beruht, wie Arendt hervorhebt (Arendt 2003, S. 463), auf dem 
Prinzip der Überzeugung (persuasion), dem Argument, das benötigt wird, um 
tatsächlich eine Mehrheitsentscheidung zustande zu bringen. Insofern ist Demo-
kratie auch jenseits von persönlicher Willkür. Sie ist das Gegenteil selbstherr-
licher Entscheidungen. Demokratisches Regieren bedeutet immer Bindung: der 
Repräsentanten an den Volkswillen über die demokratischen Verfahren und der 
Bürger an die im Mehrheitsverfahren zustande gekommenen unpersönlichen 
Gesetze. Der übergreifende Legitimitätsglaube beruht hier also nicht einfach auf 
der „legalen Rationalität“ politischer Machtausübung, Webers erstem „reinen 
Typus des Legitimitätsglaubens“, sondern grundlegend auf der Idee der Volks-
souveränität.

Autoritäre Herrschaft nun verneint dieses Prinzip der Volkssouveränität und 
basiert auf anderen „Codes“ (Arendt 2003), auf anderen Legitimitätsprinzipien 
bzw. einem anderen Legitimitätsglauben. Autoritäre Herrschaft ist grundsätz-
lich selbstherrlich, basiert auf Entscheidungen „ohne andere zu fragen“4, ist 
aber im Gegensatz zu despotischen Entscheidungen, die auch selbstherrlich sind, 
normativ eingeschränkt (s. u.).

Zunächst einmal können wir autoritäre Herrschaft als eine Herrschafts-
ordnung „kraft Autorität“ (Weber 1976, S. 542) bezeichnen, in der eine oder 
mehrere Personen hierarchische Befehlsgewalt besitzen5, bei der diese Personen 
ihre Autorität nicht auf die Bürger als Quelle der politischen Macht zurückführen 
müssen und dementsprechend auch nicht dem Zwang zur Überzeugung unter-
stehen, sondern nach eigenem Willen autoritative Entscheidungen treffen können 
(personalautoritativ), die nicht hinterfragt werden können. Trotzdem sind diese 
Entscheidungen nicht völlig „willkürlich“ oder „selbstherrlich“, wie dies in der 
Despotie angenommen werden kann, wie wir gleich sehen werden. Ein wesent-
licher Teil der Rechtfertigungsstrategien in den normativen Theorien autoritärer 
Herrschaft besteht gerade darin, diese in bestimmter Hinsicht normativ zu binden.

An dieser Stelle ist es nützlich, um den Unterschied zwischen demokratischer 
und autoritärer Befehlsgewalt deutlicher zu machen, analytischer zu verfahren 
und die Beziehung von Herrschern und Beherrschten mit Hilfe von Denkfiguren 

4Duden: Bedeutungswörterbuch: Stichwort: „selbstherrlich“.
5„Against the egalitarian order of persuasion stands the authoritarian order, which is always 
hierarchical….The authoritarian relation between the one who commands and the one who 
obeys rests neither on common reason nor on the power of the one who commands; what 
they have in common is the hierarchy itself, whose rightness and legitimacy both recognize 
and where both have their predetermined stable place“ (Arendt 2003, S. 463).



13

der Theorien rationaler Wahlhandlung und von Repräsentationstheorien darzu-
stellen.

Lane hat zum Beispiel demokratische Herrschaftsbeziehungen als 
„Prinzipal-Agent-Verhältnis“ dargestellt (Lane 2007). Dabei wird angenommen, 
das Autoritätsverhältnis beruhe auf der Grundlage eines impliziten Ver-
trages, den das Stimmvolk mit den politischen Repräsentanten abschließt. Die 
Repräsentanten, einschließlich der Regierung, sind in diesem Sinn „Agenten“, 
die den Auftrag haben, im Sinne des Volkes politische Entscheidungen zu treffen 
und sie umzusetzen. Der Prinzipal, das Stimmvolk, ist der Auftraggeber und kann 
diesen Auftrag jederzeit wieder zurückziehen. Dies entspricht der Stellung eines 
„Souveräns“, wie wir sie oben skizziert haben.

Wenn man sich das hierarchische Autoritätsverhältnis ansieht, dann lässt 
sich analog denken: jedes Herrschaftsverhältnis beruht auf der freiwilligen 
Unterordnung unter den politischen Befehl. Das heißt, man kann immer davon 
ausgehen, dass ein Akt der Übergabe von einem eigenen sozusagen „naturrecht-
lichen“ Anspruch der Bürger auf Machtausübung auf beauftragte Regenten statt-
findet. Bei der hierarchischen Autorität, die ja personalautoritativ entscheiden 
kann, bedeutet dies aber, dass hier kein Anspruch auf Einschreiten oder auf 
Ablösung des Herrschers seitens der Bürger mehr bestehen kann. Es muss also 
so etwas wie eine vollständige Übergabe politischer Macht an die Regierenden 
stattgefunden haben und zwar „zu treuen Händen“, was diesen die voll-
ständige und unbedingte Gewaltausübung ermöglicht. Der Herrscher in solchen 
hierarchisch-autoritären Herrschaftsordnungen ist also wie ein Treuhänder und 
nicht wie ein Delegierter oder Repräsentant (beide Bedeutungen finden sich im 
Begriff des „Agenten“)6. Der Treuhänder kann aus freien Stücken entscheiden, 
nach eigenem Willen und trotzdem besteht ein Treueverhältnis, das sich implizit 
im Akt der fiktiven Übergabe von Macht der Bürger an den Treuhänder ausdrückt. 

6Den Begriff habe ich von Hannah Pitkin entlehnt, die ihn in ihrer Repräsentations-
theorie verwendet. Jedes öffentliche Amt, so Pitkin, fundiere auf einem Treueverhältnis, 
aber ein Treuhänder ist nicht gleich einem Repräsentanten für den Bürger. „He must act 
for the latter’s benefit, but the property is in the trustee’s own name; when he administers 
it he is not acting in someone else’s name. He does not take orders from or consult with 
the beneficiary….We do not ordinarily attribute his actions to the beneficiary; hence we 
have no occasion to call him a representative. The implications of calling government a 
trusteeship are thus by no means democratic ones. It is implied that the government must 
then act for the benefit of the people, but it is equally implied that this does not require 
consultation or responsiveness to their wishes“ (Pitkin 1967, S. 129 f.).

2.1  Die normative Begründung der Autorität



14 2  Die analytischen Dimensionen von …

Der demokratische Repräsentant erhält „geliehene Machtkompetenz“; dem 
autoritären Treuhänder dagegen wird Machtkompetenz „überlassen“.

Aber auch der Treuhänder ist gehalten – dies macht das Treueverhältnis 
gerade „gegenseitig“ -, wie auch der demokratische Repräsentant zum Wohl des 
Volkes zu regieren. Von dieser Annahme geht der Bürger bei der Machtüber-
gabe aus. „Herrschaft kraft Autorität“ geht immer von der Anerkennung einer 
„Dienstleistungsfunktion“ der Herrschenden aus (Raz 1986, S. 55 ff.). Mit dieser 
Annahme hat die moderne Demokratietheorie Probleme: meist behauptet man, 
dass Herrscher – in welchen Herrschaftsordnungen auch immer – ihre Macht-
position missbrauchen können und damit die Dienstleistungsfunktion verletzen 
wollen und debattieren darüber, wie man dies verhindern kann. Wir werden aber 
im Verlaufe der Darstellung der autoritären Rechtfertigungsdiskurse sehen, dass 
das Vertrauen der Bevölkerung in die Herrscher bezüglich der Erfüllung dieser 
Dienstleistungsfunktion als ein grundsätzlich berechtigtes Vertrauen dargestellt 
wird.

Diese stillschweigende Unterstellung bei dem Treueverhältnis in 
hierarchisch-autoritären Ordnungen kann schon als eine Begrenzung möglicher 
Willkür der Herrschenden betrachtet werden. Tatsächlich werden aber, wie wir im 
Verlauf dieser Abhandlung sehen werden, immer wieder auch andere normative 
Begrenzungen der Machtausübung im Zusammenhang mit der autoritären Herr-
schaft diskutiert, die sie gerade von einer reinen negativen Willkürherrschaft 
unterscheiden sollen und die auch erklären, worauf der Legitimitätsglaube der 
Bevölkerung basieren sollte.

Versuchen wir also die möglichen normativen Begrenzungen autoritärer Herr-
schaft besser zu verstehen. Weber brachte zur Begründung von Herrschaft drei 
„reine Legitimitätstypen“ vor, von denen der erste die „rational-legale Legitimi-
tät“ ist, die sich weitgehend mit demokratischen Regimen verbinden lässt. 
Interessanter sind in unserem Zusammenhang die beiden anderen Typen, die auch 
Weber selbst mit autoritären Formen des Regierens zusammenbrachte (Weber 
1976, S. 580–726). Der zweite Typus ist für Weber die „traditionale Legitimität“, 
die auf dem „Alltagsglauben an die Heiligkeit von jeher geltenden Traditionen“ 
aufbaut (Weber 1976, S. 124). Damit sind nach Arendt Fiktionen gemeint, die 
als externe Quelle der Legitimität dienen, hier etwa das „Naturrecht oder Gottes 
Gebote“7. „Extern“ zielt hier auf Fiktionen, die außerhalb der eigenen Macht des 

7„The difference between tyranny and authoritarian government has always been that the 
tyrant rules in accordance with his own will and interest, whereas even the most draconic 
authoritarian government is bound by laws. Its acts are tested by a code which was made 



15

Herrschers stehen und damit unabhängig von der konkreten Person sind. Gleich-
zeitig aber geniessen sie oder er ihre Machtstellung aufgrund dieser externen 
Quelle, wie zum Beispiel als vermeintlicher Gesandter Gottes8. Das Besondere 
hierbei ist, dass diese Fiktionen vom Bürger anerkannt sein müssen und geglaubt 
werden. Es bedarf der gemeinsam geteilten Überzeugung von Herrscher und 
Beherrschten über die Rechtmässigkeit dieser Quellen.

Es ist wichtig zu verstehen, dass diese externen Quellen der Macht Grenzen 
ziehen, so wie die Kontrolle durch das Volk das Handeln des demokratischen 
Herrschers begrenzt9: nur im Handeln in Übereinstimmung mit der externen 
Quelle der Legitimität kann der Herrscher tatsächlich hoffen, Anerkennung zu 
erfahren. Wenn er diese stillschweigende Übereinkunft mit den Bürgern über die 
Gültigkeit dieser Legitimitätsquellen verletzt, droht sie oder er den Anspruch auf 
Treue seitens der Bürger zu verlieren.

Solche Fiktionen sind damit eine mögliche Quelle für die Machtübergabe an 
autoritäre Herrscher. Sie sind aber keineswegs, wie Arendt meint, die einzigen.

Zumindest in Bezug auf eine weitere Quelle lässt sich hier auf Webers dritten 
Typus legitimer Macht zurückgreifen und das ist die „charismatische Legitimi-
tät“, die nach ihm auf der „Heiligkeit oder die Heldenkraft oder die Vorbildlich-
keit einer Person“ beruht (Weber 1976, S. 124). Dies liesse sich als die „interne 
Quelle von Legitimität“ bezeichnen, die eine Person aufgrund besonderer eigener 
Fähigkeiten zugeschrieben bekommt. Das Treueverhältnis kann hier aufgelöst 
werden, wenn die Person diese Fähigkeit verliert oder aber die Wertschätzung 
dieser Fähigkeit gesellschaftlich gesehen signifikant abnimmt.

Analytisch gesprochen suggeriert die demokratische Legitimität noch einen 
dritten Legitimitätstypus, den ich nicht auf die Anerkennung unpersönlicher 

either not by man at all, as in the case of the law of nature or God’s commandments or the 
Platonic ideas, or at least not by those actually in power“ (Arendt 2003, S. 467).
8„The source of authority is always a force external and superior to its own power; it is 
always this source, this external force which transcends the political realm, from which the 
authorities derive their „authority“, that is, their legitimacy, and against which their power 
can be checked“ (Arendt 2003, S. 467).
9In bestimmter Weise ist auch die Volkssouveränität als Begründungsquelle der Legitimität 
demokratischer Regierenden einer „externen Fiktion“ unterworfen, nämlich dem Glauben 
an die „natürliche Gleichheit“ wie wir sie etwa in den Demokratietheorien von John Locke 
und Jean-Jacques Rousseau wiederfinden. Die Annahme, dass die natürliche Ordnung zum 
Referenzpunkt für eine demokratische Herrschaftsordnung wird, ist eine Berufung auf eine 
externe Quelle der Legitimität.

2.1  Die normative Begründung der Autorität

 



16 2  Die analytischen Dimensionen von …

Gesetze wie Weber zurückführen würde, sondern auf den Gedanken eines 
„compacts“, einer impliziten oder expliziten Übereinkunft zwischen Regierenden 
und Regierten, wie ich sie oben beim „Treuhänder“ angesprochen habe. In der 
Demokratie ist dies offensichtlich: der Repräsentant erhält geliehene Macht, 
um das Gemeinwohl zu fördern. Die Passgüte des Prinzipal-Agenten-Schemas 
macht dies noch einmal deutlich. Wir werden später sehen, dass der „compact“ 
als Legitimitätssgrund auch in den Begründungsdiskursen autoritärer Regime 
auftauchen kann, allerdings auf andere Weise und mit anderen Implikationen 
bezüglich der politischen Machtausübung. Thomas Hobbes hat diesen Gedanken 
zum Beispiel ganz explizit aufgenommen und die Legitimitätsfigur, die auf der 
Identität der Interessen von Herrschenden und Beherrschten beruht (Kailitz 2009, 
S. 227), wie wir sie im faschistischen Denken finden, kann ebenfalls als eine still-
schweigende Übereinkunft gesehen werden. Ich werde zum Schluss diese unter-
schiedlichen Legitimitätsquellen wieder aufgreifen und sie dabei auch in Bezug 
setzen zu den anderen beiden Bestandteilen eines Rechtfertigungsdiskurses, näm-
lich die normativen Ziele und die institutionelle Organisation der Herrschaft.

Jede Machtquelle oder Legitimitätsquelle schreibt dem Herrscher aber auch 
eine andere Herrscherrolle im autoritären Beziehungsgeflecht vor, die ebenfalls 
Bestandteil der Herrschaftslegitimität als Ganzem ist. Die Diskussion über den 
Repräsentanten und den Treuhänder machte dies deutlich. Es sind unterschied-
liche Rollen mit unterschiedlichen Implikationen für die Art der Herrschaft: Der 
Treuhänder kann selbstherrlich regieren, der Repräsentant im demokratischen 
System nicht. Ähnliche unterschiedliche Rollen lassen sich auch, wie wir in der 
weiteren Abhandlung sehen werden, mit den anderen Legitimitätsquellen ver-
binden. Und jedes Mal geht es darum zu verstehen, wie sich dies auf die konkrete 
Begründung autoritärer Herrschaft ausübt.

Es gilt an dieser Stelle allerdings noch einen anderen Punkt anzusprechen. 
Bisher haben wir zum einen Gewaltherrschaft und zum anderen demokratische 
und autoritäre Herrschaftsordnungen unterschieden. An dieser Stelle ist es aber 
richtig, noch auf einen Herrschaftsbegriff einzugehen, dem wir bei der Dar-
stellung der normativen Theorien autoritärer Herrschaft wieder begegnen werden, 
und zwar die totalitäre Herrschaft.

Totalitäre Regime werden in vielen Klassifikationsversuchen der Regime-
forschung von autoritären Regimen unterschieden. Juan Linz war der erste, 
der dies systematisch getan hat (Linz 2000). Ohne hier in die Details zu gehen, 
werden im Wesentlichen zwei Aspekte hervorgehoben: Totalitäre Regime unter-
scheiden sich einmal durch die Rolle der Ideologie als Legitimitätsinstrument, 
die eine umfassendere und grössere Bedeutung für den Machterhalt besitzt als 
in autoritären Regimen. Zum anderen gewähren die autoritären Systeme den 



17

Bürgern eine gewisse Privatheit, während der Totalitarismus – das rechtfertigt 
seinen Namen – auf die ununterscheidbare Durchdringung von öffentlicher und 
privater Sphäre drängt, oder, mit anderen Worten, auf die ständige Verfügbar-
keit des Bürgers für den öffentlichen Raum. Der Bürger ist keine Privatperson 
mehr, sondern Teil eines Kollektivs, das nur als Ganzes verstanden werden kann. 
Wir werden bei der Behandlung des ideologischen Autoritarismus in Kap. 7 
darauf zurückkommen. Mit anderen Worten, die Regime unterscheiden sich in 
der Art der Herrschaftslegitimität und in Aspekten der Herrschaftsorganisation. 
Trotzdem sind totalitäre Regime bzw. ist totalitäre Herrschaft nach wie vor 
hierarchisch-autoritär strukturiert, wie wir es oben definiert haben: es gilt das 
Prinzip selbstherrlicher Autorität und die Regime bemühen sich, ihre Herrschaft 
zu rechtfertigen.

Hannah Arendt ist radikaler und möchte totalitäre Herrschaft nicht als Teil 
autoritärer Herrschaft sehen. In ihrem Artikel „What is authority“ (Arendt 
2003) reklamiert sie für die totalitäre Herrschaft eine völlig andere Herrschafts-
organisation: sie beruhe eben nicht auf der hierarchischen Autorität – wofür sie das 
Bild einer pyramidischen Konstruktion der Herrschaftsorganisation verwendet –  
sondern ähnele eher einer „Zwiebel“, „in whose center, in a kind of empty space, 
the leader is located; whatever he does – whether he integrates the body politic as in 
an authoritarian hierarchy, or oppresses his subjects like a tyrant – he does it from 
within, and not from without or above“ (Arendt 2003, S. 468). Dies habe Aus-
wirkungen auf das Funktionieren und die Stabilität der Herrschaftsorganisation.

Auch auf der Grundlage dieser Gedanken, die, wie wir sehen werden, 
durchaus relevante Aspekte des Rechtfertigungsdiskurses des ideologischen 
Autoritarismus wiedergeben, bleibe ich dabei, totalitäre Herrschaft nicht als einen 
vierten unterschiedenen Fall von Herrschaft zu begreifen, sondern sie als Teil 
der Rechtfertigungsdiskurse zu sehen, die hierarchische Autorität zu begründen 
versuchen. Die Organisationsform mag differieren und auch die Machtquellen 
und normativen Ziele, der Anspruch auf souveräne Machtausübung seitens der 
Herrscher, das Autoritätsprinzip, ist aber nach wie vor das Gleiche; es gibt ideelle 
Begrenzungen der Macht, die wir noch herausarbeiten werden und die Forderung 
nach Anerkennung durch die Bürger ist auch vorhanden. Bei einer Darstellung 
von Rechtfertigungsdiskursen autoritärer Herrschaft, also bei Einnahme einer 
Legitimitätsperspektive (Kailitz und Steffen 2014, S. 11), kann der Anspruch auf 
totalitäre Herrschaft als ein autoritärer Diskurs neben anderen angesehen werden, 
dessen Besonderheiten erst noch herausgearbeitet werden müssen.

2.1  Die normative Begründung der Autorität



18 2  Die analytischen Dimensionen von …

2.2	� Die normativen Ziele der 
Rechtfertigungsdiskurse

Wenn wir die analytischen Bestandteile eines Rechtfertigungsdiskurses 
politischer Autorität benennen wollen, dann handelt es sich bei dem bis-
her Besprochenen um einen Aspekt von Herrschaftslegitimität, nämlich die 
Bestimmung der Quelle politischer Macht, das Autoritätsprinzip, auf das sich 
die Herrschenden berufen können, um Anerkennung für Machtausübung zu 
erfahren. Hinzu kommt aber in den Rechtfertigungsdiskursen grundsätzlich 
auch ein anderer Legitimitätsaspekt, der ebenfalls zum Legitimitätsglauben bei-
tragen soll und das sind die normativen Ziele, die mit der anzustrebenden Herr-
schaftsorganisation erreicht werden sollen. Alle Philosophen und Ideologen 
stellen solche Ziele in ihren Rechtfertigungsdiskursen vor. Wenn wir hier auf die 
normative Demokratietheorie schauen, so lässt sich etwa in der Antike Aristoteles 
Bild des Menschen als „Zoon Politikon“ nennen und die Vorstellung, dass jede 
politische Organisation das Ziel haben muss, dem Menschen seine Erfüllung 
und Bestimmung durch politische Teilhabe zu ermöglichen. Dieser Wunsch nach 
politischer Partizipation zieht sich durch die gesamte politische Ideengeschichte 
demokratischer Rechtfertigungsdiskurse, wie Held aufzeigt (Held 2006). Die 
„Entwicklungsdimension“, wie er dieses normative Ziel benennt, findet sich bei 
den republikanischen Diskursen, etwa bei Marsilius von Padua und Rousseau 
oder in modernen Demokratiediskursen, etwa bei de Tocqueville und John Stuart 
Mill bis Hannah Arendt. Ein anderer normativer Strang ist die Suche nach der 
Verwirklichung und Bewahrung individueller (politischer) Freiheit – Helds 
„protective dimension“ -, zum Beispiel bei Montesquieu, Madison oder James 
Bentham, was zu Forderungen nach einer ganzen Reihe von „Schutzmaßnahmen“ 
führt, die in eine demokratische Ordnung eingebaut sein müssten (Held 2006). 
Solche normativen Ziele im Rechtfertigungsdiskurs und die hergeleitete Autori-
tätsquelle politischer Macht sollten einander entsprechen, kongruent sein. Sie 
sind zwei Seiten derselben Medaille, der Begründung der Herrschaftslegitimität.

Es ist zu erwarten, dass auch die Denker autoritärer Herrschaft bestimmte 
normative Ziele, unterschieden von denjenigen der Demokratietheoretiker, ver-
treten, ja dass diese als das tatsächliche Ziel der gesamten politischen Philosophie 
gelten, während die Begründung einer autoritären Herrschaftsform lediglich als 
Mittel für dieses Ziel erscheint. Sie sollte sich aus den normativen Zielen ableiten 
lassen.



19

2.3	� Die Herrschaftsorganisation

Die dritte Dimension eines Rechtfertigungsdiskurses, die ideale institutionelle 
Gestaltung der Herrschaftsordnung, sollte aus den Begründungen zur Herr-
schaftslegitimität (Quellen der Legitimität, Herrschertypen und normative Ziele) 
ableitbar sein. Dieser Gedanke lässt sich am besten kurz anhand der Volks-
souveränität als Quelle politischer Macht und den normativen Zielen in der 
demokratischen Herrschaftsorganisation veranschaulichen. Ich möchte dabei auf 
die institutionelle Gestaltung real existierender liberal-demokratischer Regime 
zurückgreifen, um systematisch die verschiedenen „Herrschaftsdimensionen“ 
einer Herrschaftsorganisation aufzuzeigen. Diese Dimensionen können später 
bei der Analyse der autoritären Rechtfertigungsdiskurse ein lockeres Analyse-
raster vorgeben, um fest zu stellen, inwieweit sich die Vorstellungen über die 
institutionelle Organisation mit dem Diskurs zur Herrschaftslegitimität in autori-
tären Regimen decken.

Die Darstellung folgt der grundsätzlichen Einteilung einer Herrschafts-
organisation, wie sie Merkel vorgenommen hat, wobei die Herrschaftslegitimität 
bereits behandelt wurde (Merkel 2010, S. 22 ff.):

•	 In jeder Herrschaftsorganisation muss der Zugang zu Herrschaftspositionen 
geklärt sein. In den demokratischen Rechtfertigungsdiskursen fordert 
die Idee der Volkssouveränität, dass die Herrscher aus dem Volk hervor-
gehen („government of the people“ nach der berühmten Dreiteilung von 
Abraham Lincoln) und das Volk möglichst umfassend repräsentieren. 
Außerdem sollte es einen Wettbewerb um die Ämter geben.

•	 Das Herrschaftsmonopol soll in der Demokratie so gestaltet sein, dass 
nur demokratisch legitimierte Instanzen politische Entscheidungen treffen 
können, es also keine „Nebenlegitimation“ gibt, die anderen Personen oder 
Institutionen Macht aufgrund von anderen Normen Macht verleiht.

•	 Die Herrschaftsstruktur, also die Verteilung von Macht innerhalb des Staates, 
soll in der Demokratie auf dem Prinzip der Gewaltenteilung und Gewalten-
kontrolle basieren, um Machtmissbrauch zu verhindern und die individuelle 
Freiheit als normativem Ziel zu verteidigen. Demokratie bedingt auch, dass 
unterschiedliche soziale Kräfte in der Politik eingebunden sind (politischer 
Pluralismus).

•	 Der Herrschaftsanspruch manifestiert, wie weit der Staat bei seinen Eingriffs-
rechten zur Regelung der Gesellschaft gehen darf. In Demokratien sollten 

2.3  Die Herrschaftsorganisation



20 2  Die analytischen Dimensionen von …

als normative Grundprinzipien klare rechtsstaatliche Grenzen und der Schutz 
individueller Freiheit und Gleichheit vorherrschen.

•	 Die Herrschaftsweise schließlich hält fest, wie sehr der Staat bzw. die Macht-
haber selbst an rechtsstaatliche Grenzen und Normen gebunden sind oder aber 
ihre Macht willkürlich ausüben können, was ebenso einen Schutz individueller 
Freiheit und Gleichheit darstellt.

•	 Gerade der partizipative Strang im demokratischen Rechtfertigungsdiskurs 
(s. o.) betont zudem noch die Bedeutung der Zivilgesellschaft als Einspruch-
mechanismus und die politische „Ermächtigung“ der Bürger durch Bildung 
und Erziehung. Hierüber lassen sich einerseits die Regierenden kontrollieren 
(Verhinderung des Machtmissbrauchs). Andererseits entspricht es aber auch 
dem oben genannten Prinzip der politischen Partizipation als normativem Ziel 
des demokratischen Rechtfertigungsdiskurses.

Alle hier genannten Dimensionen sollen, wie angedeutet, die Idee der Volks-
souveränität reflektieren und den Prinzipien von politischen Partizipations-
möglichkeiten und individuellen Freiheiten entsprechen, obwohl sich die 
institutionelle Gestaltung noch voneinander unterscheiden kann. Das normative 
Ziel der politischen Partizipation verlangt zum Teil andere institutionelle 
Mechanismen (zum Beispiel direktdemokratische) wie die „geschützte Demo-
kratie“, die den Schwerpunkt auf Verhinderungsmechanismen unbeschränkter 
Machtausübung in der staatlichen Organisation legt. Dementsprechend unter-
schiedliche Forderungen findet man dann auch bei den dem jeweiligen 
normativen Ziel zugeordneten normativen Theoretiker in der Demokratietheorie.

Bei autoritären Rechtfertigungsdiskursen sollte – ohne hier den Aus-
führungen über die autoritären Rechtfertigungsdiskurse vorgreifen zu wollen 
– demgemäß eine Herrschaftsorganisation argumentativ vertreten werden, die 
dem Anspruch auf die souveräne Macht des Herrschers entspricht und den 
noch zu bestimmenden normativen Zielen der Herrschaftsorganisation. Grund-
sätzlich würde man so auf der Grundlage des Autoritätstypus die Verteidigung 
einer institutionellen Ordnung erwarten können, die heute typisch für autoritäre 
Regime ist (Schmidt 1995: Stichwort „Autoritäres Regime“), nämlich

•	 dass autoritäre Systeme das demokratische Selektions- und Sanktionssystem 
anhand von Wahlen nicht respektieren. Stattdessen besteht das Recht der 
Herrschenden, selbst auszuwählen, wer zur Regierung gehören soll. Falls doch 
Wahlen formhalber stattfinden, gibt es zumindest keine Mechanismen der 
Abwahl. Hierarchische Macht bedeutet eben nicht die Möglichkeit der Ein-



21

flussnahme über die Auswahl und Abwahl des Regierungspersonals, sondern 
das Recht selbst zu selektieren, wer zu den Führungsschichten zählt.

•	 dass autoritäre Systeme auf keinen Fall nach einer möglichst breiten Ver-
tretung unterschiedlicher Meinungen in der Politik streben, die bei den 
Entscheidungen berücksichtigt werden müssten (Pluralismus der Meinungs-
bildung). Stattdessen herrscht ein „Monismus“, eine absolute Meinungsführer-
schaft der Herrschenden vor.

•	 dass so auch wenige Chancen insgesamt bestehen, die Interessen der 
Bevölkerung in die Politik einzubringen und wenn, dann geschieht dies eher 
über „nicht-authentische Formen“ wie Akklamation (idem).

•	 dass es an institutionellen Gegengewichten und „Gegenkräften“ fehlt, weil 
auch sie dem monistischen Prinzip widersprechen sowie dem Anspruch auf 
selbstherrliche Machtausübung.

Diese Auflistung ergibt ein stimmiges Bild, das weitgehend mit dem Autoritäts-
prinzip der Selbstherrlichkeit übereinzustimmen scheint. Es gilt aber bei den 
normativen Rechtfertigungsdiskursen weiter danach zu schauen, in welcher Weise 
die jeweiligen normativen Ziele und der jeweilige beanspruchte Legitimitäts-
glaube – der ja bei autoritärer Herrschaft weitaus differenzierter sein kann als in 
demokratischen Regimen (siehe die Unterscheidung der Quellen von Legitimität 
oben) – die Struktur determinieren und wie das Gesamtgefüge schließlich aus-
sieht.

Die folgende Figur listet die gesamte Heuristik der Argumentationsstruktur 
noch einmal auf, wobei die Pfeile auf die Begründungsmuster verweisen: ein 
„Auslöser“, womit hier bestimmte Ereignisse oder Bedingungen in der Umwelt 
des Denkers gemeint sind, die zu reflexivem Handeln über die politische Ordnung 
führen, bedingt ein bestimmtes Rechtfertigungsmuster für autoritäre Herrschaft. 
Hierbei ist das normative Ziel der Ankerpunkt der Argumentation und bedingt 
die Art der Legitimitätsquelle. Diese wiederum führt auch zu einem bestimmten 
Herrschertypus autoritärer Herrschaft. Das Rechtfertigungsmuster schließlich 
hat auch Auswirkungen auf die Vorstellungen über die Organisation der autori-
tären Herrschaft selbst. Hier unterscheide ich zwischen den Vorstellungen über 
den Zugang zur politischen Macht (also Wahlen, Kooptation usw.), dem autori-
tären Regieren, worunter ich die institutionelle Struktur, die Weise des Regierens 
(willkürlich oder begrenzt) und den Umfang der Regulierungsansprüche in der 
Gesellschaft, den Herrschaftsanspruch, verstehe. Schließlich umfasst die Herr-
schaftsorganisation auch die mögliche Ermächtigung oder Entmachtung von 
Bürgern im politischen Prozess (Abb. 2.1).

2.3  Die Herrschaftsorganisation


