


Helmut Böttiger

Celans Zerrissenheit

Ein jüdischer Dichter und der deutsche Geist



Kurzübersicht

Buch lesen

Titelseite

Über Helmut Böttiger

Über dieses Buch

Inhaltsverzeichnis

Impressum

Hinweise zur Darstellung dieses E-Books



zur Kurzübersicht

Über Helmut Böttiger

Helmut Böttiger, aufgewachsen im hohenlohischen Creglingen, studierte

Germanistik und Geschichte in Freiburg. Er promovierte über Fritz Rudolf

Fries und die DDR-Literatur. Nach verschiedenen Stationen als

Kulturredakteur, u.a. bei der Frankfurter Rundschau, lebt er seit 2002 als

freier Autor in Berlin. Zu seinen Veröffentlichungen über Celan zählen

»Orte Paul Celans« (1996), »Wie man Bücher und Landschaften liest« (2006)

und »Wir sagen uns Dunkles. Die Liebesgeschichte zwischen Ingeborg

Bachmann und Paul Celan« (2016). Sein Buch »Die Gruppe 47. Als die

deutsche Literatur Geschichte schrieb« wurde mit dem Sachbuchpreis der

Leipziger Buchmesse ausgezeichnet.



zur Kurzübersicht

Über dieses Buch

Ein explosives Buch öffnet ein neues Kapitel der Beschäftigung mit Paul

Celan. Zum 50. Todestag Celans am 20. April 2020 wirft Helmut Böttiger

einen ganz neuen Blick auf den Dichter und räumt mit vielen Mythen und

Vorurteilen rund um Celan auf.

 

Von den Rechten, die ihn faszinierten, abgelehnt; von Linken bewundert,

die ihn missverstanden. An kaum einem Autor der Nachkriegszeit zeigen

sich die Verwerfungen der Nachkriegszeit deutlicher als an Celan.

Während mit Heidegger, Jünger et al. die konservativen Vertreter des

Deutschen Geists Celan ablehnten, waren dessen Verehrer Böll, Grass,

Enzensberger dem Dichter fremd.

 

Auf Knüppelpfaden und Holzwegen war er unterwegs, der

Ausnahmedichter Paul Celan. Bis heute ist das Bild, das man sich von ihm

macht, geprägt von Missverständnissen, falschen Vorstellungen und

heroischen Romantisierungen. Zum »Schmerzensmann« und in die Rolle

des »jüdischen Opfers« stilisiert; wurde der Dichter auf vertrackte Weise

ein »ideales Vehikel für die allgemeine Verdrängung«, so Helmut Böttiger,

seine Todesfuge avancierte zum Schulgedicht, der Rest des Werks trat

dagegen zurück.

 

Dass Celans Suche nach einer neuen dichterischen Sprache ihn

paradoxerweise (vergeblich) die Nähe von Ernst Jünger, des von Celan

»Denk-Herrn« genannten Martin Heidegger oder sogar Figuren wie Rolf

Schroers suchen ließ, während er mit der Sprach Haltung seiner Förderer



Böll und Grass wenig anfangen konnte, wurde dabei oft übersehen oder

passte nicht ins Bild. Helmut Böttiger zeichnet Leben und Werk Celans auf

dem Hintergrund des literarischen Betriebs seiner Zeit. Heraus kommt

dabei ein ganz neuer Blick auf Celan.



   

KiWi-NEWSLETTER

jetzt abonnieren

Impressum

Verlag Kiepenheuer & Witsch GmbH & Co. KG

Bahnhofsvorplatz 1

50667 Köln

Verlag Galiani Berlin

© 2020, Verlag Kiepenheuer & Witsch, Köln

Covergestaltung Manja Hellpap und Lisa Neuhalfen, Berlin

Covermotiv © Renate Mangoldt

Lektorat Wolfgang Hörner

 

ISBN 978-3-462-32144-9

 

Der Inhalt dieses E-Books ist urheberrechtlich geschützt. Abhängig vom

eingesetzten Lesegerät kann es zu unterschiedlichen Darstellungen der

Inhalte kommen. Jede unbefugte Verarbeitung, Vervielfältigung,

Verbreitung oder öffentliche Zugänglichmachung, insbesondere in

elektronischer Form, ist untersagt.

 

Die Nutzung unserer Werke für Text- und Data-Mining im Sinne von

§ 44b UrhG behalten wir uns explizit vor.

 

http://www.facebook.com/Verlag.Kiepenheuer.Witsch
https://www.instagram.com/kiwi_verlag/
https://www.tiktok.com/@kiwi_verlag
https://www.youtube.com/user/kiepenheuerwitsch
https://www.kiwi-verlag.de/newsletter/signup
https://www.kiwi-verlag.de/newsletter/signup


Alle im Text enthaltenen externen Links begründen keine inhaltliche

Verantwortung des Verlages, sondern sind allein von dem jeweiligen

Dienstanbieter zu verantworten. Der Verlag hat die verlinkten externen

Seiten zum Zeitpunkt der Buchveröffentlichung sorgfältig überprüft,

mögliche Rechtsverstöße waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht

erkennbar. Auf spätere Veränderungen besteht keinerlei Einfluss. Eine

Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.



Inhaltsverzeichnis

Kapitel 1 Lesebuchreif

Kapitel 2 Schlafen, schlafen, vielleicht auch träumen

Kapitel 3 Der größte aller Abendkönige

Kapitel 4 Knüppelpfade und Holzwege

Kapitel 5 Manchmal wird der Genius dunkel

Kapitel 6 Von der Meute gehöhnt

Kapitel 7 Das Freiburger Dilemma

Ausgewähltes Literaturverzeichnis



Kapitel 1

Lesebuchreif

Die Rezeption der Todesfuge und der Nachruhm

Paul Celan war ein Dichter und kein Heiliger. Er ist eines der besten

Beispiele dafür, wie sehr sich die öffentliche Vorstellung einer Person von

ihrer realen Biografie lösen kann. Celan wird gemeinhin mit etwas

Höherem verbunden, mit reiner Poesie und Sprachmagie, die das

existenzielle Leiden transzendiert, und das prägt sein Bild bis heute. Des

Öfteren berief er sich programmatisch auf Friedrich Hölderlin, mit dem er

viele Gemeinsamkeiten hatte. Dabei fällt unter anderem auf, dass beide

Dichter von äußerst entgegengesetzten Interessengruppen vereinnahmt

wurden. Hölderlin galt einerseits als Parteigänger der Französischen

Revolution, mit den radikalen Werten von Freiheit, Gleichheit und

Brüderlichkeit, andererseits aber beanspruchten ihn deutsche

Nationalisten als vaterländischen Sänger. Celan wiederum wird als ein

hochpolitischer Geschichtszeuge gelesen, dessen Werk in ästhetisch

konsequenter Weise den Zivilisationsbruch durch die Nationalsozialisten

aus jüdischer Perspektive thematisiert – aber gleichzeitig sehen viele in

ihm einen deutschsprachigen Dichter, der am zeitlos ästhetisierten Ton

eines Stefan George oder Rainer Maria Rilke orientiert ist und sich über

die gemeine Alltagssprache und bloße Weltanschauungen erhebt. Solch

unterschiedliche Zuweisungen entstehen offenbar besonders dann, wenn

etwas Absolutes, Sphärisches, Überirdisches im Raum zu stehen scheint.



Je weniger man über Celan wusste, desto mehr wurde er zu einer Ikone.

Doch je mehr man seitdem über Celans Leben erfahren hat, desto

verwirrender werden die Versuche, ihm gerecht zu werden. Er

bezeichnete sich selbst als einen Linken, manchmal sogar als einen

Kommunisten, aber er verehrte Martin Heidegger, der anfangs ein

fanatischer Parteigänger der Nationalsozialisten gewesen war, und suchte

auch die Nähe zu Ernst Jünger und dessen völkisch-rechtem Umfeld.

Diese Neigungen widersprechen offensichtlich dem Bild, das man sich von

Celan am liebsten machen würde. Der Ehebriefwechsel mit seiner Frau

Gisèle zeigt den Dichter als sensiblen, zärtlichen, die Familie als Halt und

Anker empfindenden Ehemann, aber parallel dazu tauchen immer mehr

Zeugnisse darüber auf, wie viele Geliebte er hatte und wie bohémienhaft-

bindungslos sein Alltag sein konnte. Über seine psychische Erkrankung

wurde lange geschwiegen, und über ihre Eigenarten weiß man immer

noch wenig – einen ersten paranoiden Schub erlitt er Ende Dezember

1962, als er während der Skiferien Passanten angriff und auf der Heimreise

im Zug seiner Frau ein gelbes Tuch vom Hals riss, weil es ihn an einen

gelben Judenstern erinnerte. [1]  Es liegt nahe, dass die Größe seines

Werks, die einzigartige sprachliche Leistung seiner Gedichte viel mit

diesen konkreten Lebensbedingungen zu tun hat, mit widersprüchlichen

Momenten. Man kann ihm nur gerecht werden, wenn man diese ernst

nimmt und ihn nicht zum unantastbaren mythischen Dichter stilisiert.

Celan bezog sich immer wieder eindringlich auf die »Wirklichkeit« und

wandte sich entschieden gegen rein sprachliche Operationen im luftleeren

Raum, gegen »das Herumexperimentieren mit dem sogenannten

Wortmaterial«. [2]

Nachdem Celan im April 1970 in seinem fünfzigsten Lebensjahr den

Freitod in der Seine gesucht hatte, entstand um ihn in kürzester Zeit

jedoch eine ganz eigene Aura. Unzählige wissenschaftliche Aufsätze,

Dissertationen und Habilitationen erschienen über ihn, Celan avancierte



innerhalb weniger Jahre zu einem der am häufigsten interpretierten

Lyriker überhaupt, zu einer Paradedisziplin der Germanistik. Das hatte

sicher sehr viel damit zu tun, dass er schwierig zu verstehen war und dass

man über seine Biografie kaum etwas erfahren konnte: Er lud deshalb

dazu ein, diverse wissenschaftliche Begriffsinstrumentarien an ihm

auszuprobieren. Sein Leben erschien noch Jahrzehnte nach seinem Tod in

ein geheimnisvolles Dunkel getaucht. Er stammte aus dem fernen, am

östlichen Ende des ehemaligen Habsburgerreichs gelegenen und jüdisch

geprägten Czernowitz, einer Vielvölkerstadt, die nach dem Massenmord

der Nationalsozialisten an den Juden und nach dem Zweiten Weltkrieg der

»Geschichtslosigkeit anheimgefallen« war, wie es Celan in einer seiner

seltenen öffentlichen Äußerungen formuliert hatte. [3]  Das Czernowitzer

Lebensgefühl und die dort vermittelten Haltungen konnten kaum mehr

nachvollzogen werden. An ihre Stelle trat ein magischer Zauber, eine Art

paradiesischer Unschuld vor dem Eintritt in die brutale Zeitgeschichte,

deren realer politischer Hintergrund oft gar nicht näher thematisiert

wurde – er erschien eher als ein gewaltiges Schicksal, als eine von

unfassbaren Kräften verhängte Menschheitskatastrophe.

Celan wurde sofort als der repräsentative Dichter dafür erkannt, und

daraus entstand auch eine spezifische Form der Sakralisierung. Was man

wusste, war, dass seine Eltern von den Nazischergen verschleppt und in

einem ukrainischen Lager umgebracht worden waren. Dass er Verfolgung

und Krieg als Jude überlebt hatte, wurde mit seinen Gedichten in eins

gesetzt. Die Todesfuge [4]  ist mittlerweile das berühmteste und am meisten

verbreitete deutschsprachige Gedicht des zwanzigsten Jahrhunderts. Man

verband Celan spätestens nach seinem Tod untrennbar mit diesem

Gedicht. Es wurde schnell zur Pflichtlektüre an den Schulen und fand sich

in allen Lesebüchern, es stand allgemeingültig für das Grauen in den

Konzentrationslagern, aber gleichzeitig auch für die Möglichkeiten, dieses

Grauen zu »bewältigen«, wie der dazu passende didaktische Fachausdruck



lautete. Das Besondere war, dass Celan dabei als ein Dichter gelesen

wurde, der ein existenzielles Leiden zum Ausdruck gebracht habe, das

über das konkrete Zeitgeschehen doch auch noch hinausgehe – und dass

er sich in seiner ästhetisch bis in die höchsten Sphären vordringenden

Sprache über die Niederungen der kruden Realität hinwegsetze. Hans

Egon Holthusen schrieb 1954, die Todesfuge sei »reine Dichtung«, »ohne

eine Spur von Reportage, Propaganda und Räsonnement«. [5]  Er gab

damit eine Richtung vor, der erstaunlich viele Rezipienten folgten.

Celans großer Ruhm kam erst nach seinem Tod. Zu seinen Lebzeiten

waren die Reaktionen auf seine Dichtung keineswegs einhellig. Zu sehr

merkte man, dass es hier trotz aller als surrealistisch eingestuften Bilder

um etwas akut Verdrängtes ging. Zwar schrieb Helmuth de Haas über den

Debütband Mohn und Gedächtnis aus dem Jahr 1952 im kurzlebigen

Periodikum Neue literarische Welt, Celans Ton bleibe »haften«, »weil auch

die Sprache mundfrisch und beinahe kantilenisch ist; sie ist beginnlich

rein«. [6]  Parallel dazu aber urteilte der damals bekannte Kritiker Curt

Hohoff in seinem Buch über »moderne Literatur« 1954: »Metaphorisch ist

alles überladen, unverständlich, grammatisch spannunglos.« [7]  Und der

Band Sprachgitter, den heute viele als Celans wichtigste

Positionsbestimmung auf seinem Weg zu einer neuen, anderen Sprache

ansehen, führte zum Beispiel Inge Meidinger-Geise 1959 in ihrem Buch

über Perspektiven neuer Dichtung dazu, die »lyrische Haltung in sich

gefangener Menschen« anzuprangern. [8]

Als der bedeutsamste Moment der frühen Ablehnung von Celans

Gedichten wird mittlerweile reflexhaft die Tagung der Gruppe 47 im Jahr

1952 genannt, das einzige Treffen dieser erst gegen Ende der fünfziger

Jahre bedeutsam werdenden Schriftstellervereinigung, an dem Celan

teilnahm. Das verkennt die literarischen Verhältnisse der Fünfzigerjahre

in erstaunlichem Ausmaß und ist wohl vor allem dem veränderten

Erkenntnisinteresse der achtziger und neunziger Jahre zuzuschreiben. Es



ist längst belegt, dass die Mehrheit in der Gruppe 47 Celan keineswegs

ablehnte. Im Gegenteil, diese Tagung bedeutete für Celan den Durchbruch

im deutschen Literaturbetrieb. Hevorzuheben ist aber, dass er parallel

dazu äußerst empfindlich auf Verrisse kulturkonservativer Publizisten

alter deutscher Schule reagierte, die – und das ist kein bloßer Zufall –

gleichzeitig auch aggressive Gegner der Gruppe 47 waren. Die beiden

einflussreichsten Kritiker dieser Art waren Hans Egon Holthusen und

Günter Blöcker. Beide ignorierten die biografischen Hintergründe Celans,

blendeten die politische Dimension des Massenmords an den

europäischen Juden programmatisch aus und knüpften gleichzeitig an

antisemitische Stereotype an.

Holthusen, der mit seinem Essayband Der unbehauste Mensch Anfang der

fünfziger Jahre ein Bestsellerautor war, rezensierte Celan mehrfach. Bei

Mohn und Gedächtnis rügte er das »wild blühende Chaos der Metaphern«

sowie »Abirrungen ins Grillenhafte und Wunderliche« [9] , und Die

Niemandsrose bot ihm 1964 den Anlass dafür, Celans Gedichte als »ein

dunkel raunendes, meist trocken-brüchiges, aber von Fall zu Fall auch zu

pathetischen O-Rufen aufschwellendes Parlando in sogenannten freien

Versen« zu charakterisieren. Die »Mühlen des Todes« bei Celan – eine

damals gebräuchliche Wendung, die den Konzentrationslagern galt (so

trug Billy Wilders Dokumentarfilm über die Konzentrationslager den Titel

Die Todesmühlen) – war für Holthusen eine »in X-Beliebigkeiten

schwelgende Genitivmetapher«. [10]  Und Günter Blöcker schrieb einen

Verriss von Sprachgitter, der weitreichende Folgen hatte. Blöcker sprach

ihm die Zugehörigkeit zum eigentlichen deutschen Sprachraum ab. Er

attestierte dem Dichter, dass er »der deutschen Sprache gegenüber eine

größere Freiheit als die meisten seiner dichtenden Kollegen« habe: »Das

mag an seiner Herkunft liegen. Der Kommunikationscharakter der

Sprache hemmt und belastet ihn weniger als andere. Freilich wird er

gerade dadurch oftmals verführt, im Leeren zu agieren.« [11]



Hier wird auf altbekannte perfide Weise auf Celans Judentum

angespielt. Es war vor allem diese Blöcker-Kritik, die Celan äußerst

zusetzte und einer der Auslöser für seine psychische Erkrankung war. Er

wandte sich Hilfe suchend an Freunde und Bekannte aus dem

Literaturbetrieb wegen dieser Kritik, schrieb sie dafür auf der

Schreibmaschine ab und verschickte sie. Wenn man nach Belegen danach

sucht, welchem Unverständnis Celan in der Bundesrepublik ausgesetzt

war, welch arroganter Zurückweisung und einem höhnischen

Bescheidwissertum, dann ist der Artikel von Günter Blöcker dafür das

herausragendste Zeugnis. Blöcker war 1939 zunächst Soldat gewesen,

danach aber von 1942 bis 1945 Dramaturg bei der Ufa-Filmgesellschaft in

Berlin. Diese Prägungen sind in seiner Rezension deutlich spürbar. Celans

Band Sprachgitter kommt immer wieder auf die deutschen Verbrechen in

der Nazizeit zurück, es gibt eindeutige Verweise auf eine jüdische

Perspektive – aber das Charakteristische dabei ist, dass Celan die

vorgegebene Wirklichkeit nicht eins zu eins übersetzt, sondern nach einer

Sprache sucht, die der Erfahrung durch die Konzentrationslager gerecht

wird. Das besonders Schmerzhafte für Celan war, dass Blöcker diese

Dimension seiner Gedichte vollkommen ignorierte. Er schrieb: »Celans

Metaphernfülle ist durchweg weder der Wirklichkeit abgewonnen noch

dient sie ihr.« Blöcker bezog das sogar direkt auf Gedichte, die die

Vernichtungslager der Nazis thematisieren, wie Engführung oder die

vorangegangene Todesfuge: Das seien »eher kontrapunktische Exerzitien

auf dem Notenpapier oder auf stummen Tasten – Augenmusik, optische

Partituren, die nicht voll zum Klang entbunden sind«. [12]

Es ist in diesem Zusammenhang von Belang, dass Blöckers Celan-

Rezension in Ton und Haltung mit einer Polemik übereinstimmt, die er

am 26. Oktober 1962 in der Wochenzeitung Die Zeit veröffentlichte: Die

Gruppe 47 und ich. Er positionierte sich hier, und die Eitelkeit dieser

Selbststilisierung ist dabei unverkennbar, als einen großen Einzelnen



gegen »Vereinsmeierei« und gegen »Mannbarkeitsriten« wie bei »gewissen

primitiven Völkerstämmen«. Anfangs wehrte er sich herablassend gegen

»die Vorstellung, die Gruppe 47 spiele in meinem Denken und Schreiben

eine so große Rolle, dass da überhaupt so etwas wie eine tiefergehende

Gegnerschaft entstehen könnte«. Der ganze nachfolgende Artikel steckt

jedoch so offensichtlich voller Ressentiments, dass sich diese Pose

unfreiwillig verräterisch ausnimmt. Blöcker sprach von einem

»demagogischen Clan« und von »Meinungsterror«. [13]

Es ist dieser alte deutsche Überlegenheitsgestus, die Verachtung seines

Herkommens, die Celan besonders zusetzte. Allerdings hatte er in

konservativen und meinungsbildenden Kreisen von Anfang an auch

Bewunderer. Sie rühmten seine bilderreiche Sprache und registrierten

etwas Außerordentliches. Das Ungewöhnliche von Celans Poesie fiel in

den Anfangsjahren der Bundesrepublik durchaus auf, und man versuchte,

es mit den gegebenen, eher beschränkten Möglichkeiten einzuordnen oder

abzuwehren. Repräsentativ sind Äußerungen wie die des Dichterkollegen

Heinz Piontek. Er sprach von »poésie pure, zaubrische Montage«: »die

Wirklichkeit« werde »in die Geheimschrift der Poesie transponiert«. [14]

In der Phase um den Büchnerpreis 1960 wurde Celans Bedeutung für die

zeitgenössischen Beobachter offenkundig. Danach jedoch, anlässlich

seiner letzten, sich über die üblichen sprachlichen Übereinkommen

konsequent hinwegsetzenden Gedichtbände, überwog erkennbar die

Ablehnung. Das Times Literary Supplement erkannte im Gedichtband

Fadensonnen von 1968 eine »esoteric Geheimsprache whose associations are

known to the poet alone« [15] , und der Westberliner Tagesspiegel merkte

an, dass hier »die übliche Interpretationskunst« versage und man geneigt

sei, sich »auf übliche Ablehnungsklischees wie Manierismus, Montage,

Wortmischung ohne Sinn« zurückzuziehen. [16]  Ende der sechziger Jahre

bildete das als Urteil über Celans Lyrik fast so etwas wie einen allgemeinen



Konsens. Mit seinem Tod 1970 änderte sich das grundlegend, wie auf einen

Schlag.

Man konnte dabei auf jene Lesarten zurückgreifen, die eine

Mythisierung Celans längst vorbereitet hatten. Von Anfang an versah man

in bestimmten Kreisen diesen Dichter mit höheren Weihen, mit Attributen

der Zeitlosigkeit. Die zeitgenössischen Rezensenten und kritischen

Einordner erwähnten, wenn überhaupt, die konkreten

lebensgeschichtlichen Erfahrungen Celans eher pflichtschuldig und

übergingen sie ansonsten. Die Ästhetik dieses Schriftstellers jedoch wurde

gelegentlich wie ein Hochamt zelebriert und – Belegstellen dafür ließen

sich vermeintlich einfach finden – in die Nähe der Tradition einer

Kunstreligion gerückt. Ein »deutscher Geist«, der unantastbar über den

Verhängnissen der Zeitgeschichte schwebe, war der bevorzugte

Anhaltspunkt für die postnationalsozialistischen Jahre nach dem Zweiten

Weltkrieg. Er stand für etwas Höheres und war ein ideales Vehikel für die

allgemeine Verdrängung. Seine Konjunktur – das ist mittlerweile

weitgehend vergessen und von der Erfolgsgeschichte der Gruppe 47

überdeckt worden – währte bis weit in die sechziger Jahre hinein. Da

Celan keine explizit politischen Texte schrieb und sich den Tagesdiskursen

sowie der Alltagssprache bewusst entzog, schien er sehr dafür geeignet zu

sein, vor diesem Hintergrund gelesen werden zu können, vor einer

letztlich immer unantastbar scheinenden deutschen Kultur- und

Geistestradition. Dass er sich auf Rilke, auf Trakl und auch auf Stefan

George bezog, war unverkennbar. Nach seinem Tod stand zudem die Aura

des deutschen Dichtergenies zur Verfügung, das, von seinen

unmittelbaren Zeitgenossen unabhängig, einsam und verkannt an seinem

Werk schafft. Die psychischen Gefährdungen Celans, von denen man

gerüchteweise wusste, schienen genau dazu zu passen.

Die Literaturwissenschaft widmete sich sprachlichen

Referenzmaschinerien, verband mit Celan ontologische Fragestellungen


