


Michael Lentz

Innehaben

Schattenfroh und die Bilder

 

 



Biografie

 
 

Michael Lentz, 1964 in Düren geboren, lebt in Berlin. Autor,

Musiker, Herausgeber. Zuletzt erschienen: »Pazifik Exil«

(Roman), »Warum wir also hier sind« (Theaterstück), »Offene

Unruh« (Gedichte), die Essay- und Aufsatzsammlung

»Textleben«, die Frankfurter Poetikvorlesungen »Atmen

Ordnung Abgrund« und »Schattenfroh. Ein Requiem« (Roman),

alle bei S. FISCHER und bei FISCHER Taschenbuch.



Impressum

 
 

Originalausgabe

Erschienen bei FISCHER E-Books

 

© 2020 S. Fischer Verlag GmbH, Hedderichstr. 114,

D-60596 Frankfurt

 

Covergestaltung: KOSMOS - Büro für visuelle Kommunikation

 

Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu

unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen

Textes kommen.

Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschützt.

ISBN 978-3-10-491204-2

 

Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschützt.

 

Die Nutzung unserer Werke für Text- und Data-Mining im

Sinne von § 44b UrhG behalten wir uns explizit vor.



Hinweise des Verlags

 
 

Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu

unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen

Textes kommen.

 

Im Text enthaltene externe Links begründen keine inhaltliche

Verantwortung des Verlages, sondern sind allein von dem

jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten. Der Verlag hat die

verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt der

Buchveröffentlichung sorgfältig überprüft, mögliche

Rechtsverstöße waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht

erkennbar. Auf spätere Veränderungen besteht keinerlei

Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

 
 

Dieses E-Book enthält möglicherweise Abbildungen. Der Verlag

kann die korrekte Darstellung auf den unterschiedlichen E-

Book-Readern nicht gewährleisten.

 

Wir empfehlen Ihnen, bei Bedarf das Format Ihres E-Book-

Readers von Hoch- auf Querformat zu ändern. So werden

insbesondere Abbildungen im Querformat optimal dargestellt.

Anleitungen finden sich i.d.R. auf den Hilfeseiten der Anbieter.



Inhalt

I. Einleitung

II. Grenzüberschreitungen zwischen Kunst und

Literatur

1. Der Paragone

2. Ekphrasis

2.1 Zur (Definitions)geschichte der Ekphrasis

2.2 Rhetorische Ekphrasis

2.3 Enérgeia und enárgeia

2.4 Narrative Ekphrasis

2.5 Ekphrasis als Geste

2.6 Ekphrasis als Schauplatz der Otherness

2.7 Ekphrasis als Repräsentationstheorie

III. Ekphrastische Psychogeographie. Über die

Bilder im Roman Schattenfroh

1. Einleitung



2. Zur Ekphrasis in Schattenfroh

3. Bilder der Angst: Schattenfroh

3.1 Einleitung

3.2 Re-Präsentation der Repräsentation

3.3 Zu einzelnen Bildern in Schattenfroh

IV. Anamorphosen. Ausblicke

Literatur



I.

Einleitung

»Man kann ein Leben daran wenden, das Eingebildete und das

Wirkliche gegeneinanderzuhalten, und wird dennoch niemals

damit zu Rande kommen.« (Jean Améry)

Die Grunddifferenz zwischen »res« und »verba« ist ein

Konstitutionsakt der Sprache, der die bloße

Selbstreferenzialität von sprachlicher Materialität verhindert,

indem er diese immer zugleich in ihrem Bezug voraussetzt.

Der Grunddifferenz zwischen »res« und »verba«, die der

Kommunikation vorgängig ist und als komplementär vermittelt

wird, damit Sprache als Kommunikationsakt operationabel ist,

korrespondiert von der antiken Rhetorik bis heute die

Vereinbarung, dass Sprache nicht als sie selbst »in ihrer

grafischen oder klanglichen Gestalt, sondern etwas anderes,

eine Figur, eine Landschaft, ein Gegenstand oder eine

Handlung« [1]  zum Erscheinen kommt.

Auch Bilder können in der Literatur und durch sie zum

Erscheinen kommen. Denn Literatur ist ein

»Imaginationsmedium« [2] . Bei diesen Bildern kann es sich um

physische Bilder handeln, zum Beispiel um Gemälde,

Zeichnungen, Fotografien, die beschrieben oder erzählt



werden, oder um fiktionale Bilder, denen kein physisches

Korrelat entspricht.

Literatur öffnet dem Leser Schau- und Imaginationsräume

und stimuliert seine Wahrnehmungstätigkeit. Der Autor bzw.

Erzähler fungiert als Perieget, als Herumführer, der den Leser

wahrnehmen und erkennen lässt. Insofern ist jede Literatur

Periegese, Reiseliteratur, die ihre Legitimation aus dem

imaginativen Besuch, wenn vielleicht auch nicht (mehr) real

existierender, so doch zumindest imaginärer

Sehenswürdigkeiten erfährt. Denn als Itinerar, als

beschreibende Darstellung von Verkehrswegen und Straßen

mit Ortsangaben zu Unterkünften etc. wie bei den

altgriechischen Periegeten, mit der Periegesis des Hekataios von

Milet vom Ende des 6. Jahrhunderts v. Chr. als Gründungsakte,

fungiert eine solche Reiseliteratur nicht mehr.

Beiden Arten von Reiseliteratur, der faktualen wie der

fiktionalen, gemeinsam ist ihre Kinetik. »Wie die reale Umwelt

so ist auch die Vorstellung kinetisch.« [3]  Einer der Gründe für

die nachhaltige Attraktivität des Lesens liegt darin, dass der

Leser phänomenologisch die imaginative Visualisierung als

nicht weniger real als die Wirklichkeit und die in ihr

vorfindlichen Dinge auffasst bzw. das Lesen eine solche

Analogie suggeriert. Der Zusammenhang von »realer

Wahrnehmung und imaginativer Visualisierung« wird neuro-

und kognitionswissenschaftlich abgestützt. Bei »der visuellen

Wahrnehmung und der visuellen Imagination« seien

»dieselben Zentren im Gehirn aktiv« und außerdem



interferiere »die visuelle Imagination mit der visuellen

Wahrnehmung«. Dies bedeute nicht nur, dass eine Affinität von

visueller Wahrnehmung und Imagination besteht, sondern

sogar, dass die visuelle Vorstellung nach denselben Gesetzen

und Regeln verläuft wie die tatsächliche Wahrnehmung. Eine

wesentliche Differenz zwischen Visualisierung und visueller

Wahrnehmung bestünde jedoch darin, dass Visualisierungen

intentional und von Willen und Aufmerksamkeit abhängig

seien, fasst Renate Brosch diesbezügliche Experimente und ihre

Konsequenzen zusammen. [4]

Lesen heißt Vorstellungen bilden. Vorstellungen bzw. innere

Bilder begleiten den Vorgang des Lesens permanent, gehen

ineinander über, lösen einander ab, überlagern sich. An

manche Sätze eines Buches mögen wir uns erinnern,

nachhaltiger aber verbinden wir mit Büchern und ihren

Lektüren bestimmte Vorstellungen, manchmal auch ›nur‹ ein

diffuses Gefühl, einen Geschmack im Mund, einen Geruch, eine

Temperatur. Selbst aber diese sensorischen Reize können mit

Vorstellungen verbunden sein.

Renate Brosch weist darauf hin, dass im Vergleich zur

prozessualen Visualisierung »die im Nachhinein erinnerbaren

Bilder wirkungsmächtiger durch ihre spezifische Kombination

von kultureller Konstruiertheit und affektivem Appell« seien.

»Die erinnerbaren Bilder und Bildfolgen« entstünden aus einer

vom Text mit Nachdruck evozierten Visualität durch einen

deutlichen Bezug zum ikonischen Teil des kulturellen

Gedächtnisses«. Bedeutsam ist nun, dass »dieser Bezug auf das



Bildgedächtnis einer Kultur nicht unbedingt affirmativ sein«

muss. Die Revidierung von Bildinhalten des kulturellen

Gedächtnisses steigert gegenüber ihrer Bestätigung die

»Wirkungsmächtigkeit«. Die Quintessenz für Brosch lautet,

»dass visuelle Aspekte des Textes selbst in unsere

schematisierten Wissensbestände eingehen und diese

verändern können« [5]   – und genau das ist der ästhetische

Ehrgeiz von Literatur, den Roman Schattenfroh nicht

ausgeschlossen, um den es hier im Zusammenhang mit der

Ekphrasis, der Bildbeschreibung, gehen soll, denn Schattenfroh

ist ein Roman der Bilder.

Konzentrierte, willentliche Fokussierung als

Grundbedingung gerichteter Aufmerksamkeit ist im »Gegensatz

zum passiven Sehen« Grundbedingung der visuellen

Vorstellung. Das führe, so Brosch, dazu, dass die imaginative

Visualisierung enorm angeregt werde, wenn im literarischen

Text ein dekodierendes Betrachten dargestellt sei, das den

leserseitigen Imaginationsprozess spiegele. [6]

Gleichwohl ist es die von der Literatur nicht restlos zu

kontrollierende Freiheit des Lesers, in den gezeigten Dingen

und Figuren anderes und andere zu sehen, als vom Autor bzw.

Erzähler intendiert bzw. dargestellt. Das Sehen und Anders-

Sehen ist abhängig von den mentalen Dispositionen des Lesers,

seinem biographischen Hintergrund, seinem das Bildgedächtnis

einschließenden kulturellen (Vor)Wissen und den Bedingungen

seiner mentalen Partizipation.



Das Buch entsteht also erst im Leser. Erst die Lektüre

aktualisiert den Text. Sind diese Feststellungen mehr als

erkenntnistheoretische (oder phänomenologische) Petitessen?

Lesen heißt Übertragen. Im und mit einem literarischen Text

kommt also etwas in Bewegung. Der gewebte Text steht nicht

still, er wird lesend belebt und dynamisiert, als unbewegtes

Medium ist er fixiert und bewegt zugleich, Bewegung im

Stillstand, ohne hier gleich schon von »Eigenbewegtheit«

sprechen zu wollen. Gleichwohl ist gerade die Eigenbewegtheit

für die Konstitution und das Selbstverständnis der Literatur

von besonderem Interesse. [7]  Was aber macht die

Textbewegung aus? Zunächst einmal handelt es sich nicht um

eine einseitige Bewegungsrichtung. Das sukzessive, Zeile für

Zeile vorantastende Lesen bedingt eine allmähliche, auf

Referentialisierung angelegte Prozessierung von Sinn  – eine

Bewegung vom Text in Richtung Leser und eine Bewegung vom

Leser in Richtung Text. Dies wäre allerdings nur der rezeptiv-

texturale Prozess, eine Augenbewegung, die der mechanisch-

texturalen Bewegung folgt, ein Surfen auf der materialen

Oberfläche. Dieses Surfen selbst ist zu denken als ein

beständiger Wechsel von Fixieren (Stillstand) und Bewegen

(Sukzession, Iteration, Rekursion). Ihm korrespondiert,

scheinbar paradox, die als solche bereits benannte

Eigenbewegung des Textes, die selbst eine iterative oder zum

Beispiel rekursive sein kann, und es ist das Oszillieren des

Rezipienten zwischen diesen beiden entgegengesetzten, jedoch

komplementären, im Text bereits programmierten



Bewegungsarten, das einen Text allererst konstituiert.

Bewegung des Textes konfiguriert sich demnach als eine

intrinsisch entfachte Eigenbewegung des Textes und als eine

Bewegung des Textes als Rezeptionseffekt. In der Anwesenheit

seiner selbst überschreitet sich der Text in Richtung auf sein

von ihm evoziertes und angezieltes Abwesendes, das ist der

Virus, den er in der Wahrnehmung durch den Rezipienten in

Umlauf setzt. Lesen heißt immer Supplementieren. Der Roman

Schattenfroh bzw. seine Erzählinstanz weiß, dass das durch die

Imagination des Lesers in seine texturale Anwesenheit

eingespeiste Abwesende sukzessive Teil des Anwesenden wird

und so fort  – zumindest, solange der Text gelesen und somit

akualisiert wird: eine Echternacher Schleifenprozession des die

Linearität gewissermaßen nach links und rechts, oben und

unten, vorne und hinten durchbrechenden allmählichen

Entstehens von Text, das Erzählen von Fiktion, das kein

Nacherzählen kennt, das verschlungen ist und auch seine

eigene Löschung erzählt.

Die Rede von einer Aktualisierung des Abwesenden in und

mit der Lektüre spielt demgegenüber auf die »unvollständigen

ontologischen Strukturen« literarischer Texte an, aufgrund

deren literarische Texte »eine imaginäre Komplettierung«

herausfordern. [8]  Das gilt sowohl für Prosatexte als auch für

Poesie, die je eigene Bewegungsmodelle implizieren. [9]  Was

aber wird komplettiert? Komplettiert kann nur werden, was

der Adresse der Vervollständigung fehlt. Dieses Fehlen ist kein

defizitäres, keine Mangelerscheinung, sondern der



unhintergehbaren Disposition fiktionaler Texte und überhaupt

ästhetischer Manifestationen geschuldet.

Renate Brosch bzw. Monika Fludernik und Rolf  A. Zwaan

sprechen in diesem Zusammenhang von »Eigenbestände(n) aus

dem persönlichen Erleben  – innere Bilder, Gefühle und

Körperempfindungen aus der eigenen Welt, andererseits

Wissensbestände aus unterschiedlichen Bereichen, zum

Beispiel historisches oder literaturbezogenes Wissen« [10] , die

Lesende imaginär transferieren. Zum Abwesenden bzw.

imaginär zu Transferierenden gehört auch das physische und

das innere Bild. Eine Technik der Evokation des Abwesenden

ist die Ekphrasis, die Bildbeschreibung. Hierbei spielt es keine

Rolle, ob ein wiederum nur imaginäres Bild beschrieben wird,

dem kein physisches Bild entspricht.

Bildende Kunst kann ein Erreger [11]  sein. Staunend steht

der Text vor dem Bild und sagt: »Ich sehe was, was du nicht

siehst, und das ist unsichtbar.« Das Bild bleibt ganz gelassen

und sagt: »Was du siehst, kann nicht gesagt werden.« Es wäre

zu klären, ob sich Bild und Text auf dasselbe Phänomen

beziehen.

Es gibt Literatur, die den Erreger Bild nicht loswerden will.

Das Bild (ein Gemälde, eine Fotografie, eine Vorstellung etc.)

soll den Text immer wieder befeuern in der naiven Annahme,

das Bild selbst könne Text erzeugen oder das bloße Betrachten

eines Bildes erzeuge den Text. Das Betrachten eines Bildes

erzeugt immerhin innere Vorstellungen oder ruft diese – auch



als Erinnerungen im Sinne modifizierter Reproduktionen  –

hervor.

Den Roman Schattenfroh haben nicht die Bilder und

Skulpturen von Lotta Blokker, Hieronymus Bosch, Giorgio de

Chirico, Matthias Grünewald, Wenzel Hollar, Michael Triegel,

Werner Tübke, Jan Vermeer oder zum Beispiel Ror Wolf

geschrieben  – und doch hat er seine Sprache und seine Form

weitenteils nur gefunden durch diese ihm zugrundeliegenden

Bilder. Was wie selbstverständlich begann, der naiv zu

nennende erzählerische Zugriff auf die Bilder, die Konzeption

des Romans als erzählte Bilder, in Korrelation zum erzählenden

Bild [12] , erfuhr durch selbst wieder zur Narration werdende

selbstreflexive Metafiktion eine immer komplexere Struktur.

Es gibt Bilder. Und es gibt Schrift. Mit diesen beiden

Feststellungen fangen die Fragen an. Was verstehe ich unter

einem »Bild«? Und was genau ist mit »Schrift« gemeint? Der

Bild-Begriff ist ein notorisch vielgestaltiger und nicht zuletzt

deshalb dunkler, zumindest kann darüber, was ein Bild ist,

Konsens nicht vorausgesetzt werden. [13]  An ihm arbeiten sich

unterschiedliche Disziplinen ab wie zum Beispiel

Phänomenologie, Ikonographie, Bildsemiotik, Kognitions- und

Neurowissenschaften, Medien- und Kulturtheorie.

Es ist nicht immer ausgemacht, ob diese Disziplinen über

einen gemeinsamen Bild-Begriff verhandeln, für den die

Bildwissenschaft »seit einiger Zeit einen

disziplinenübergreifenden Theorierahmen« [14]  sucht.



Auch im Rahmen dieser Selbststudie zum Roman

Schattenfroh und seinen bildlichen Implikationen wird im

Folgenden »weder der recht unscharfe Bereich literarischer

Bildlichkeit behandelt noch das schillernde Phänomen ›Bild‹«

theoriegeschichtlich »ausgeleuchtet«. Im Zentrum stehen neben

einer Einführung in den für Schattenfroh wichtigen

Schlüsselbegriff der Ekphrasis »die imaginativen Prozesse der

Leseerfahrung und die Darstellungsverfahren, die sie

auslösen«. [15]

Der Bild-Begriff im Deutschen ist, und das unterscheidet ihn

vom Bild-Begriff anderer Sprachen, ambig: Er umfasst das

innere Bild der Vorstellung wie das äußere Bild der

Wahrnehmung. Das Englische zum Beispiel hat für diese

Differenz zwei Begriffe, es unterscheidet zwischen »images«

und »pictures«.

Pictures (Wahrnehmungsbilder) evozieren images

(Vorstellungsbilder), die in Sprache transformiert werden.

Diese sprachtransformierten Vorstellungsbilder,

Reduktionsstufen von Wahrnehmungsbildern, könnten nun

wieder in Wahrnehmungsbilder, zum Beispiel in Gemälde,

transformiert werden. Eine unendliche Reihe käme so in Gang.

Selbstverständlich kann Wahrnehmen von Vorstellen

begleitet oder auch überlagert sein. Günter Abel spricht in

diesem Zusammenhang von einer interpretatorischen

Genealogie während des Wahrnehmungsprozesses, in der die

Wahrnehmung ein und desselben Objekts in »verschiedenen

Situationen, Kontexten und Zeiten« und verschiedener anderer



Objekte »derselben Art« in »verschiedenen Situationen,

Kontexten und Zeiten« miteinander verknüpft werden, die

aktuelle Wahrnehmung also eine Verbindung aktueller und

reaktualisierter vergangener Wahrnehmungsmodalitäten und -

modifikationen ist. [16]

Was die Verbindung von Sprache und Bild betrifft,

konstatiert Ralf Simon ein »Paradox«: »Die Sprache stellt

einerseits eine zunächst nichtikonische

Materialisierungsinstanz für Bilder dar, ist andererseits aber

ihrer logischen Form nach zugleich dort, von woher das Bild

überhaupt erst entspringen kann.« [17]

Sind innere Bilder »in der black box der Subjektivität

eingeschlossen« [18] , so gewährt die Literatur Einblicke in diese

Black Box. Sie, die Literatur, ist eine Mobilisierungsinstanz des

Imaginären, das »kein sich selbst aktivierendes Potential« ist.

[19]

Und doch ist diese von Ralf Simon apostrophierte Black Box

der Subjektivität als Eingeschlossensein nicht absolut zu

denken, denn so wie auch die inneren Bilder an einem

Bildspeicher kulturellen Wissens partizipieren und nicht das

bloße Produkt subjektiver fensterloser Monaden ohne

intersubjektivierbare Rekurrenz sind, sind auch Subjektivität

und die Produktion und Rezeption von Literatur keine

solipsistischen Seinsmodi bzw. Tätigkeiten bloßer

Selbstwahrnehmung ohne Transferleistungen. Mehr noch,

Verständnis selbst ist das Ergebnis von kulturellem

Wissenstransfer in den Prozess der Lektüre. »Ohne eine



Übertragung kulturellen Wissens auf die Lektüre«, so Brosch,

würde »kein Verständnis zustande kommen«. [20]

Literatur bzw. Fiktion lädt das Imaginäre intentional auf,

ohne aber von diesem überschwemmt zu werden, denn hier

lauert im Akt des Schreibens immer wieder die Gefahr der

ordnungsfeindlichen digressio, die, im Sinne der Rhetorik als

unkontrollierte Abweichung verstanden, stets die imaginäre

Entfesselung zu lizenzieren droht.

Aber geht es bei inneren Bildern tatsächlich um Anschauung

oder zumindest vorrangig um Anschauung? Stephanie Jordans

zufolge geht es bei inneren Bildern »nicht um Anschaulichkeit,

sondern um Erkenntnis und das geeignete Reflexionsmedium

hierfür.« [21]

Subjektivität, das Imaginäre und das Vorstellungsvermögen

sind nie ›rein‹ zu haben, auch die Autonomie der inventio als

Erfindung, in der Renaissance-Poetik als Auffindung noch an

die Topik, die rhetorische Lehre von den Topoi und die

meisterlichen Musterbücher (exempla) gebunden, ist kulturell

restringiert; mediale Prozessualität ist eine unhintergehbare,

kaum zu steuernde Dynamik, der das Imaginäre im Rahmen

seiner materialisierenden Fiktionalität ausgeliefert wird.

Renate Brosch weist darauf hin, dass literarische Visualität aus

einer »komplexen Interaktion« entsteht, »an der die

Imagination der Autorinnen und Autoren, die spezifischen

literarischen Darstellungsverfahren, die mentale Partizipation

der Lesenden sowie die sowohl für Autor/innen wie



Leser/innen als Rahmenreferenz zur Verfügung stehende

visuelle Kultur beteiligt sind«. [22]

Das Verhältnis von Imaginärem, Bild, Gedächtnis, inventio

und Textproduktion bzw. literarischem Text basiert auf einem

rekursiven osmotischen Austausch mit dem kulturellen

Imaginären und den kulturellen Wissensbeständen. Letzteres

fungiert als unhintergehbare Matrix und Bildspeicher, der das

Bildgedächtnis als Partizipation am kulturellen Gedächtnis

auffüllt und reaktualisiert, ihrerseits werden Bildfindung und

Bildgedächtnis vom literarischen Text und seiner Rezeption

angereichert. Text ist deshalb immer Intertext, das imaginäre

Vorstellungsvermögen immer intermedial präfiguriert. [23]

Der Schrift-Begriff scheint es hier leichter zu haben. Die

beiden in ihrer Erscheinungsweise divergenten Medien Schrift

und Bild stehen in mannigfacher Beziehung zueinander bis hin

zu einem synonymisierenden Verständnis des

Ineinanderübergehens. Im Schriftbild erschöpfen sich ihre

Konvergenzen und Analogien jedenfalls nicht.

Literatur und Kunst wissen aus den Fragestellungen und den

Aporien der Bild- und Schrifttheorien Kapital zu schlagen. Die

Spannungen zwischen Schrift und Bild können in der Tat ein

generativer Motor der Produktion sein. Kunst und Literatur

können die anthropologischen, zeichentheoretischen,

phänomenologischen und wahrnehmungstheoretischen

Verstrickungen und Paradoxa auf der formalen wie der

Darstellungsebene in ihre semiotischen Prozesse wieder

einspeisen und auf die Spitze treiben. Das kann spielerische



Momente haben, aber auch von existenziellem Ernst zeugen.

Umgekehrt können die Produkte dieser ästhetischen

Einspeisungen selbst wieder Gegenstand theoretischer

Auseinandersetzungen werden.

Ist Sprache »selbst schon der Ort einer ›ikonischen

Poiesis‹« [24]  und sind somit Sprache und Bild(lichkeit) medial

aneinandergekoppelt, so operiert jede Literatur mit Bildern,

beschreibt Bilder und evoziert Bilder.

Ohne den Bild-Begriff ist Literatur jedenfalls nicht zu

denken  – wie umgekehrt Literatur dem Bild als vorgängig

gedacht werden konnte und kann: Das klassisch-idealistische

Kunstkonzept, zuerst formuliert »in der italienischen

Kunsttheorie des 16.  Jahrhunderts«, um dann »an der

französischen Akademie des 17. Jahrhunderts seine kanonische

Form zu finden«, ist, Werner Busch zufolge, »verkürzt gesagt

das Ergebnis einer Mischung aus platonischem bzw.

neuplatonischem Idee-Begriff und aristotelischem

Nachahmungsbegriff. Begrifflich ausgestaltet nach

rhetorischem Vorbild, »verpflichtete es sich dem Horazischen

Diktum des ut pictura poesis. Das Bild verstanden als Einlösung

eines vorgängigen Textes, eines concetto, mit ihm eigenen

Mitteln, die (…) einen textförmigen Nachvollzug (…) befördern

sollen. ›Liser la peinture‹, forderte Poussin und entwickelte

Strategien, uns schrittweise zur Sinnerschließung durchs Bild

zu führen.« [25]

Die Interdependenzen zwischen bildender Kunst und

Literatur sind vielfältiger und tiefgreifender, als dies auf den



ersten Blick (er)scheinen mag. So kann, zumindest bei

Beschreibungen gegenständlicher Bilder, mit Haiko Wandhoff

von einer »implizite(n) Repräsentationstheorie des Textes«

gesprochen werden, insofern die Bildbeschreibung als »verbale

Repräsentation einer visuellen Darstellung (…) immer schon

eine ›Abbildung des Abgebildeten‹«, eine »Mimesis in zweiter

Potenz« ist. »Liser la peinture«, die Aufforderung, das Bild zu

lesen, ist dann eben gar nicht so sehr metaphorisch oder im

Sinne eines medialen Transfers der Rezeptionsmodi zu

verstehen, wenn »noch eine dritte Vermittlungsebene«

hinzukommt, »da die im Text dargestellten Bildkunstwerke (…)

ihrerseits zumeist ikonographische Übersetzungen anderer

poetischer Texte sind« [26] , wie sie Wandhoff für antike und

mittelalterliche Bildbeschreibungen wie zum Beispiel die

Eikones des älteren Philostratos ausmacht, auf die noch

einzugehen sein wird.

In der zeitgenössischen Kunst ist wiederum eine modifizierte

Bewegung zu beobachten. In den bildlichen Arbeiten von

Werner Tübke und Michael Triegel, die meinem Roman

Schattenfroh als Bildspender zugrunde liegen, finden sich

zahlreiche Bild-Zitate, ikonographische Metamorphosen und

Transformationen von biblischen und sonstigen literarischen

Texten, denen ihrerseits vielfach bildliche Vorstellungen

zugrunde liegen.

Will ich etwas beschreiben, arbeite ich mich an

Vorstellungen, an inneren Bildern ab. Diese inneren Bilder

können und werden sich während ihres



Verschriftlichungsprozesses modifizieren. Was aber ist dieses

»Etwas«, und was genau sind »innere Bilder«? Und werden

diese inneren Bilder verschriftlicht oder nicht vielmehr die

Vorstellung hinter ihnen, für die sie nur das

Durchgangsmedium sind. Der prekäre ontische Zustand

innerer Bilder wird so lange ein korrigierendes Nachfassen des

Beschreibens bzw. Erzählens auslösen, bis dieses innere Bild

entweder ›erloschen‹ ist oder die Beschreibungspassage als

hinreichend gesättigt aufgefasst wird. Die Frage nach inneren

und äußeren Korrelaten von Bewusstseinsinhalten und der

terminologischen Unterscheidung des Bildbewusstseins als

Wahrnehmungs- oder Phantasievorstellung, nach

vorstellungshaften Vergegenwärtigungsphasen, aber auch nach

dem Status des Bildlichkeitsbewusstseins treibt die Frage nach

der Differenz von »Wahrnehmungs- und Phantasievorstellung«

an. [27]  Die verschiedenen Wissenschaften differenzieren hier

zwischen äußerer Wahrnehmung und innerer Vorstellung,

zwischen Wahrnehmung und Phantasie als

»Vergegenwärtigungsbewusstsein« [28] , »Erinnerungsbild« und

»Gedächtnisbild« [29] , zwischen Wahrnehmungsbewusstsein

und »Erinnerungsbewusstsein« [30] , zwischen Wahrnehmung,

Bild, Erscheinung, Vorstellungsbild, Erinnerung, Phantom,

Phantasma [31] , Phantasiebild als reproduzierende

Modifikation (»Phantasiemodifikation«) [32]  im Sinne eines »Als

ob«-Gegenwärtigseins und -Erscheinens und einer

modifizierenden Vergegenwärtigung etc.



Für die Literatur mögen diese Differenzierungen aufgrund

ihres fiktionalen Status und ihres metafiktionalen Spiels

zweitrangig sein, das »Bewusstsein von Differenz«, das nach

Edmund Husserl »zwischen repräsentierendem Bild und

Bildsujet« vorhanden sein muss, [33]  kann in der Literatur

unterlaufen werden, gerade die fiktionale Aufhebung dieser

Differenz kann zum literarischen Sujet gemacht werden.

Dass mir als Leser das geschriebene Bild nicht

vorgeschrieben wird, dass ich es mir – ganz anders – vorstellen

kann, ohne es zu sehen, dass das Vorstellen, das Imaginieren

gleichwohl eine Art Sehen ist, [34]  dass mit diesem Sehen

Interpretieren bereits anfängt, dass das geschriebene Bild keine

Beschreibung eines als Vorlage dienenden physischen Bildes,

also eines Bildes der äußeren Wahrnehmung, sein muss, dass

es in der Lektüre nicht einmal als ein geschriebenes Bild

erkannt werden muss – das alles scheint mir, wenn auch kein

Vorzug der Literatur gegenüber der bildenden Kunst, so doch

eine mediale Eigenart von Literatur zu sein. Und mit diesem

Versuch einer Differenzierung verstricke ich mich bereits in

alte, spätestens seit der italienischen Renaissance des

15.  Jahrhunderts geführte Debatten, die, wenn auch unter

anderen Vorzeichen, in den Mediendiskursen der Gegenwart

noch andauern. Denn kann nicht auch ein physisch äußeres

Bild –  ein Kunstwerk, ein Gemälde, eine Zeichnung, eine

Fotografie – die Imagination entzünden? Braucht es aber stets

eines »Erregers«? Hinsichtlich der »geistigen Bilder« führt

Edmund Husserl in Bezug auf diesen Begriff aus: »Die Sachlage



ist nun zwar komplizierter im Fall der physischen Imagination

als in dem der gewöhnlichen Phantasievorstellung, aber im

Wesen finden ›wir‹ Gemeinsamkeit: Dort ist ein physischer

Gegenstand vorausgesetzt, der die Funktion übt, ein ›geistiges

Bild‹ zu wecken, in der Phantasievorstellung im gewöhnlichen

Sinn ist das geistige Bild da, ohne an einen solchen physischen

Erreger geknüpft zu sein. Beiderseits aber ist das geistige Bild

eben Bild, es repräsentiert ein Sujet.« [35]

Im Folgenden sei zunächst auf zwei Begriffe aus der Kunst-

und Kulturgeschichte näher eingegangen, deren Gegenstand

Grenzüberschreitungen zwischen Kunst und Literatur sind:

Paragone und Ekphrasis.



[1]

[2]

[3]

[4]

[5]

[6]

Fußnoten

Christina Lechtermann: Berührt werden. Narrative

Strategien der Präsenz in der höfischen Literatur des 12. und

13.  Jahrhunderts. Berlin: Erich Schmidt 2005 (Diss. Humboldt-

Universität zu Berlin, 2003), S. 46.

Haiko Wandhoff: Ekphrasis: Kunstbeschreibungen und

virtuelle Räume in der Literatur des Mittelalters. Berlin, New

York: De Gruyter 2003, S. 327.

Renate Brosch: »Literarische Lektüre und imaginative

Visualisierung: Kognitionsnarratologische Aspekte«, in: Claudia

Benthien, Brigitte Weingart (Hg.): Handbuch Literatur & Visuelle

Kultur. Berlin, New York: De Gruyter 2014, S. 112.

Renate Brosch: »Literarische Lektüre«, a.a.O., S. 107.

Renate Brosch: »Literarische Lektüre«, a.a.O., S.  110. Es

gibt aber auch gewichtige Positionen, die eine solche

kognitivistische Analogie ablehnen und »die visuelle

Vorstellung eher mit dem Denken als mit dem Sehen«

vergleichen. Siehe S. 107.

Vgl. Renate Brosch: »Literarische Lektüre«, a.a.O., S. 107.



[7]

[8]

[9]

[10]

Zur dynamischen Denkfigur der Textbewegung siehe

Matthias Buschmeier, Till Dembeck (Hg.): Textbewegungen

1800/1900. Würzburg: Königshausen & Neumann 2007.

Renate Brosch: »Literarische Lektüre«, a.a.O., S. 107.

So gilt Erika Greber zufolge Prosa als »Progression: lat

oratio prosa > prōrsus, provōrsus: vorwärts, geradeaus

gerichtet, fortlaufend. Die Poesie ist vom Rekurrenzkonzept des

Verses beherrscht: lat. versus > vertere, versum: gewendet,

gedreht; ähnlich gr. strophe: Wendung«. Erika Greber:

»Textbewegung/Textwebung. Texturierungsmodelle im

Fadenkreuz von Prosa und Poesie, Buchstabe und Zahl«, in:

Matthias Buschmeier, Till Dembeck (Hg.): Textbewegungen

1800/1900, a.a.O., S. 24–48, hier: S. 27.

Renate Brosch: »Literarische Lektüre«, a.a.O., S.  107.

Dieses Wissen, so Brosch, ist im Gedächtnis »nicht als

ungeordnete Einzelinformationen gespeichert, wie die

Schematheorie festgestellt hat, sondern bildet

zusammengefasste Informationscluster, die ein semantisches

Feld abstecken und typische kulturspezifische Gegenstände und

Situationen zusammenfassen«.



Artemis & Winkler 2000

Plett, Heinrich: Rhetorik der Affekte. Englische

Wirkungsästhetik im Zeitalter der Renaissance. Tübingen:

Niemeyer 1975

Prosalancelot I–V. Übersetzt und kommentiert von Hans-

Hugo Steinhoff. Frankfurt am Main: Deutscher Klassiker Verlag

1995–2004

Lancelot und Ginover. Prosalancelot. Erster und Zweiter

Band. Nach der Heidelberger Handschrift Cod. Pal. germ. 147,

herausgegeben von Reinhold Kluge, ergänzt durch die

Handschrift Ms. allem. 8017–8020 der Bibliothèque de l’Arsenal

Paris. Übersetzt, kommentiert und herausgegeben von Hans-

Hugo Steinhoff. Frankfurt am Main und Leipzig: Insel 2005

Quintilianus, Marcus Fabius: Ausbildung des Redners. Zwölf

Bücher. Herausgegeben und übersetzt von Helmut Rahn.

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2011

Ripa, Cesare: Iconologia. Rom: Lepido Facius 1603

Rippl, Gabriele: Beschreibungs-Kunst. Zur intermedialen

Poetik angloamerikanischer Ikontexte (1880–2000). München:

Wilhelm Fink 2005

Sachs-Hombach, Klaus: Bildtheorien. Anthropologische und

kulturelle Grundlagen des Visualistic Turn. Frankfurt am Main:

Suhrkamp 2009

Schäfer, Peter: Der verborgene und offenbare Gott:

Hauptthemen der frühen jüdischen Mystik. Tübingen: Mohr

Siebeck 1991

5



Schiller, Friedrich: Über naive und sentimentalische Dichtung.

Ditzingen: Reclam 2002

Schmitz-Emans, Monika: Die Literatur, die Bilder und das

Unsichtbare. Spielformen literarischer Bildinterpretation vom 18.

bis zum 20. Jahrhundert. Würzburg: Königshausen & Neumann

1999

Schmitz-Emans, Monika: Schrift und Abwesenheit. Historische

Paradigmen zu einer Poetik der Entzifferung und des Schreibens.

München: Wilhelm Fink 1995

Schmitz-Emans, Monika: Zwischen weißer und schwarzer

Schrift. Edmond Jabès’ Poetik des Schreibens. München: Wilhelm

Fink 1994

Schneller, Annina: https://www.designrhetorik.de/drei-

fragezeichen-zur-rhetorischen-evidentia/

Scholem, Gershom: Zur Kabbala und ihrer Symbolik.

Frankfurt am Main: Suhrkamp 1973

Simon, Erika: »Der Schild des Achilleus«, in: Gottfried

Boehm, Helmut Pfotenhauer (Hg.): Beschreibungskunst  –

Kunstbeschreibung. Ekphrasis von der Antike bis zur Gegenwart.

München: Wilhelm Fink 1995, S. 123–141

Simon, Ralf: Der poetische Text als Bildkritik. Paderborn:

Wilhelm Fink 2009

Smith, Mack: Literary Realism and the Ekphrastic Tradition.

Pennsylvania State University Press 1995

Thaler-Battistini, Alice: Die Signatur der Iconologia des Cesare

Ripa: Fragmentierung, Sampling und Ambivalenz. Basel:

Schwabe 2018

15

https://www.designrhetorik.de/drei-fragezeichen-zur-rhetorischen-evidentia/


Tillmanns, Kathrin: Medienästhetik des Schattens: Zur

Neubestimmung des Mensch-Technik-Verhältnisses im digitalen

Zeitalter. Bielefeld: Transcript 2017

Tübke, Werner: »Zur Arbeit am Panoramabild in Bad

Frankenhausen (DDR)«, in: Zeitschrift für schweizerische

Archäologie und Kunstgeschichte = Revue suisse d’art et

d’archéologie = Rivista svizzera d’arte e d’archeologia = Journal

of Swiss archeology and art history. Band  42 (1985): Das

Panorama, S. 303–306

Vico, Giambattista: Liber metaphysicus (De antiquissima

Italorum sapientia liber primus) 1710 und Riposte 1711–1712.

Aus dem Lateinischen und Italienischen von Stephan Otto und

Helmut Viechtbauer. München: Wilhelm Fink 1979

Waldenfels, Bernhard: Hyperphänomene. Modi

hyperbolischer Erfahrung. Berlin: Suhrkamp 2012

Wandhoff, Haiko: Ekphrasis. Kunstbeschreibungen und

virtuelle Räume in der Literatur des Mittelalters. Berlin, New

York: De Gruyter 2003

Weinrich, Harald: Tempus. Besprochene und erzählte Welt. 6.,

neu bearbeitete Auflage. München: C.H. Beck 2001

Wenzel, Horst: Hören und Sehen, Schrift und Bild: Kultur und

Gedächtnis im Mittelalter. München: C.H. Beck 1995

Wetzel, Michael: »Der blinde Fleck der Disziplinen: Zwischen

Bild- und Textwissenschaften«, in: Claudia Benthien, Brigitte

Weingart (Hg.): Handbuch Literatur  & Visuelle Kultur. Berlin,

New York: De Gruyter 2014, S. 175–192



Wielands Werke. Band  11.1 Text. Bearbeitet von Klaus

Manger und Tina Hartmann. Die Wahl des Herkules/Die

Abderiten/An Psyche/Der verklagte Armor/Proben einer neuen

Übersetzung der Briefe des

Plinius/Essays/Rezensionen/Anmerkungen/Zusätze. September

1773 – Januar 1775. Berlin: De Gruyter 2009

Wiesing, Lambert: Artifizielle Präsenz. Studien zur

Philosophie des Bildes. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2005

Wiesing, Lambert: Das Mich der Wahrnehmung: Eine

Autopsie. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2009

Wiesing, Lambert: Sehen lassen. Die Praxis des Zeigens.

Berlin: Suhrkamp 2013

Willems, Gottfried: Anschaulichkeit. Zu Theorie und

Geschichte der Wort-Bild-Beziehungen und des literarischen

Darstellungsstils. (Studien zur deutschen Literatur  103)

Tübingen: Niemeyer 1989

Wimmer, Karin: De Chirico. Surreale Räume. Marburg:

Tectum Wissenschaftsverlag 2015

Wolf, Ror: Raoul Tranchirers vielseitiger großer Ratschläger

für alle Fälle der Welt. Frankfurt am Main: Schöffling 2009.

Zier, Tobias: Literarische Präsenz- und

Unmittelbarkeitseffekte. Evidenzverfahren in den Arbeiten Rolf

Dieter Brinkmanns. Inaugural-Dissertation zur Erlangung der

Doktorwürde der Philosophischen Fakultät der Rheinischen

Friedrich-Wilhelms-Universität zu Bonn 2012


