“"ARCHETYPEIN

¢ Der Gebende ¢
o 1310)S137 13(] e IBY:

19188 19(] e 2PUIYDINS 13(] e I8y 19(]

KMNAUR.LEBEN



Carol S. Pearson

Die 12 seelischen
Archetypen

Aus dem Amerikanischen von Rita Honer



Uber dieses Buch

Jeder tragt die 12 seelischen Archetypen in sich - je nach
Lebensphase und Personlichkeit in unterschiedlicher
Starke und Bedeutung. Und fur jeden ist es wichtig, seine
ganz besondere Mischung herauszufinden. Es sind:

Die Unschuldige, der Verwaiste, die Kriegerin, der Helfer,
die Suchende, der Zerstorer, die Liebende, der Schopfer,
die Herrscherin, der Magier, die Narrin, der Weise.

In allen 12 Archetypen ist eine Kraft und Qualitat
verborgen. Der erfahrene Tiefenpsychologin Carol

S. Person zeigt, wie sie fur ein bewusst gelebten Leben
entfaltet werden konnen.



Inhaltsubersicht

Widmung
Motto
Einfuhrung
o Die Reise
o Was die Reise verlangt
o Archetypen: Unsere inneren Lehrer
o Die Lehrer und die Reise des Helden
o Phasen der Reise
o Vorbereitung
o Die Reise
o Die Ruckkehr
o Das spiralformige Muster der Reise
Wie dieses Buch zu benutzen ist
o Verwendungsmoglichkeiten dieses Buches
o Die Schattenformen der Lehrer erkennen
o Die Schattenseiten der Archetypen
o Suchte, Zwange und die Besessenheit vom
Schatten
o Die Helden in uns wecken
o Tipps zum Lesen dieses Buches
o Ethik



Teil I
o 1 Die Phasen der Reise
o 2 Das Ich:Das innere Kind schutzen
o Das Ich und die Heldenreise
o Archetypische Einflusse auf die Ich-Entwicklung
o Bereitschaft zur Reise
o Das Ich: Ein Gefals fur die Seele
o 3 Die Seele:In die Mysterien eindringen
o Einweihung
o Die alten Mysterienreligionen und die Alchemie
o Archetypische Einflusse auf die Entwicklung der
Seele in der modernen Welt
o 4 Das Selbst:Sich in der Welt ausdrucken
o Die Geschichte vom Gral
o Eros und Wissen:Uber das Wissen der linken
Gehirnhalfte hinausgehen
Sich in der Welt ausdrucken
Selbst und inneres Gleichgewicht
o 5 Nach dem Heldentum: Der Tanz
o Trickster-Mythen und Ich-Entwicklung

O

o

o Trickster-Figuren: Erforschung und
Selbstausdruck

Narr und Held

Jenseits der Individuation:Radikale Pluralitat der
Psyche

o

o



o Sich in der Welt ausdrucken
Teil 11
o 6 Der Unschuldige
o Das verlorene und wiedergewonnene Paradies
o Die Reise des Unschuldigen
Die Schattenseite der Unschuld
o Wachstum und Entwicklung des Unschuldigen
o 7 Der Verwaiste
o Wie man zum Verwaisten wird
o Vom Verwaisten uber das Exil zur Revolte
Der Rettung widerstehen
o Wenn man sich selbst zum Verwaisten macht
o Wenn das Verwaistsein zu weit geht
o Die heilende Wunde
o 8 Der Krieger
o Den Feind uberwinden
o Der negative Krieger
o Wie man zum Krieger wird
o Die Reise des Kriegers
o Ein fortgeschrittener Krieger werden

o

o

o Weiter werdende Spiralen
o 9 Der Geber

o Der Baum des Lebens

o Der negative Geber



o Lernen, uns und andere anzuleiten und zu
umsorgen
o Spielarten des Gebens
o Weiter werdende Spiralen
o Der Geber und Identitat
Teil III
o 10 Der Suchende
o Leben, Freiheit und die Suche nach dem Gluck
o Der Aufruf zur Suche: Die Schwelle
uberschreiten
o Der Weg der Prufungen
o Spirituelle Suche
o Der Schatten-Suchende, Selbstzerstorung und
Verwandlung
o Vom Suchenden zum Eingeweihten
o 11 Der Zerstorer
o Die Leugnung des Todes
o Leid: Sinn und Funktion
o Der Mythos und seine Funktion
o Vom Schatten zum Verbundeten
o 12 Der Liebende
o Die Herrschaft des Eros
o Arten und Phasen des Liebens
o Die Perversion des Eros:Leidenschaft und ihr
Schatten



o Liebe und Geburt
o Sich selbst lieben
o 13 Der Schopfer
o Kreativitat
o Konditionierung und der Schatten-Schopfer
o Dem Inneren zuhoren
o Phasen der Schopfung
o Schopfung und Bewusstsein
o Der erwachte Schopfer
o Gotter, Gottinnen und der schopferische Prozess
o Leben als Kunstform
o Der Tanz von Ich und Seele
Teil IV
o 14 Der Herrscher
o Pflichten und Vorrechte des Konigtums
o Der Schatten-Herrscher
o Auf dem Weg zu einem harmonischen
Konigreich:Phasen der Reise des Herrschers
o Der Herrscher, der Hof und die standige
Erneuerung
o 15 Der Magier
o Der Magier in uns
o Reisen zwischen den Welten
o Der Magier als Namengeber
o Exorzismus und Verwandlung



o Der Magier als Heiler
o Phasen der Magier-Reise
o Der Schatten-Magier
o 16 Der Weise
o Der Weise als Detektiv
o Phasen der Reise
o Der negative Weise
o Der Weise und das Freisein von Verhaftungen
o 17 Der Narr
o Der innere Narr
o Der Narr und die moderne Welt
o Narr, Held und Komik
o Der Narr als Spieler
o Der negative Narr
o Ein weiser Narr werden
Teil V
o 18 Von der Dualitat zur Ganzheit:Ein Modell der
Lebensphasen
o Kindheit
o Adoleszenz und Anfang zwanzig
o Fruhes Erwachsenendasein
o Lebensmitte
Reife
Alter
Eine Entwicklungsspirale

o

o

o



o 19 Geschlechtszugehorigkeit und Lebensweg
o Geschlechtsspezifische Unterschiede im Verlauf
der Reise
o Geschlecht und Ich, Seele und Selbst
o In der modernen Welt Losungen finden
o Falsche Androgynitat:Supermann/Superfrau
o Eine authentischere geschlechtliche Identitat
finden
o Echte Androgynitat
o 20 Geschlecht, Mannigfaltigkeit und die
Veranderung der Kultur
o Archetyp, Geschlecht und gesellschaftliche
Veranderung
o Kultur und Archetyp
o Kulturelle Traditionen respektieren
o Gefahrdete Werte und Weisheit bewahren
o Archetypen, Kultur und Ganzheit
o 21 Erkennen Sie Ihren Lebensmythos
o Finden Sie Ihren dominanten Mythos
o Erkennen Sie Ihr Drehbuch
o Eine neue Geschichte finden:Ein dialektischer
Prozess
o Das Reich des Mythos betreten
Danksagungen
Anhang



o Der Heldenmythen-Test (Fassung E)
o Der Test
o Anleitung zur Auswertung
o Die Testergebnisse verstehen



Flr David



Die Jagd ist erst vorbei, wenn euer Herz und euer Bauch
voll sind.
Sun Bear, Walk in Balance



Einfuhrung

Manche Menschen haben geliebt, gelitten und ein
intensives Gefuhl fur den Sinn des Lebens entwickelt. Und,
was vielleicht am wichtigsten ist, sie wissen, wer sie sind.
Andere haben materiellen Besitz: das »richtige« Haus, das
richtige Auto, den richtigen Job ... Vielleicht haben sie
sogar ein stabiles Familienleben und sind religios. Aber
innerlich fuhlen sie sich leer. Auch wenn sie »das Richtige«
tun, ist es ein Tun ohne Sinn.

Wieder andere lieben und leiden und spuren das Leben
intensiv; aber sie bekommen ihr Leben nie wirklich auf die
Reihe. Sie finden weder eine Arbeit noch personliche
Beziehungen, die sie befriedigen, und fuhlen sich deshalb
standig eingeschrankt. Sie fuhlen sich von der Welt
abgeschnitten.

Am bedauerlichsten von allen sind die Menschen, die nie
lernen, ihren Weg in der Welt zu machen oder ihrer Seele
treu zu sein. Ihr Leben ist leer und bietet wenige positive
Erfahrungen. Aber das muss nicht so sein; praktisch jeder
von uns kann in seinem Leben und in dem der
menschlichen Gemeinschaft Sinn und Zweck finden.

Die Geschichten uber Helden geben uns ein Modell,
von dem wir lernen konnen, wie man leben kann. Bei der
Suche des Helden geht es darum, zu sich selbst Ja zu sagen
und dadurch lebendiger und in der Welt effektiver zu



werden. Denn der Held zieht aus, um den Schatz des
wahren Selbst zu finden, und kehrt nach Hause zuruck, um
mit seiner besonderen Gabe dazu beizutragen, dass das
Konigreich - und dadurch das eigene Leben - verwandelt
wird. Die Reise ist voller Gefahren und Hindernisse, aber
sie bietet viele Belohnungen: die Fahigkeit, erfolgreich in
der Welt zu bestehen, das Wissen um die Geheimnisse der
menschlichen Seele, die Chance, die eigene besondere
Begabung zu finden und in der Welt auszudrucken und in
liebevoller Gemeinschaft mit anderen Menschen zu leben.

Der Held zieht aus, um den Schatz des wahren Selbst zu
finden.

Dieses Buch ist fur Menschen auf allen Stufen der Reise
gedacht: Fur die, die sich uberlegen, ob sie sich auf die
Reise machen sollen, kann es der »Aufruf zur Suche« sein,
fur die, die schon lange unterwegs sind, eine Ermutigung,
und ein Werkzeug fur die, die auf ihrer Reise weit
gekommen sind und nach Moglichkeiten suchen, das
Gelernte weiterzugeben. Jede Reise ist einzigartig, und
jeder Suchende folgt einem neuen Pfad. Aber das ist sehr
viel einfacher, wenn wir zumindest etwas von den
Erfahrungen derer wissen, die vor uns aufgebrochen sind.
Wenn wir die vielen verschiedenen heroischen Wege
kennenlernen, begreifen wir, dass wir alle auf unsere
einzigartige Art Helden sind.

Geschichten uber Helden sind tiefgrundig und zeitlos.
Sie verbinden unsere Sehnsucht, unseren Schmerz und



unsere Leidenschaft mit der unserer Vorganger, sodass wir
etwas uber den Sinn des Menschseins und die Art unserer
Verbindung zu den grofSen Kreislaufen der materiellen und
spirituellen Welten lernen. Die Mythen, die unserem Leben
Bedeutung geben konnen, sind alt und archetypisch und
konnen unser Herz mit Entsetzen fullen, uns aber auch von
einem unauthentischen Leben befreien und uns zu dem
Menschen machen, der wir wirklich sind. Wenn wir die
Auseinandersetzung mit dieser - um mit T. S. Eliot zu
sprechen - »Urangst« meiden, bekommen wir keinen
Bezug zur Intensitat und zum Geheimnis des Lebens. Der
Kontakt zu diesen ewigen Mustern vermittelt uns auch in
den schmerzlichsten Augenblicken ein Gefuhl von Sinn und
Bedeutung, das dem Leben seine Wurde zuruckgibt.

Es gehort zu den Paradoxa des modernen Lebens, dass
wir heute zwar auf nie gekannte Art leben und unsere Welt
taglich neu erschaffen, unser Tun sich aber trotzdem
inkoharent und leer anfuhlt. Um diesen Zustand zu
uberwinden, mussen wir uns in der Geschichte und in der
Ewigkeit verwurzeln.

Wir haben etwas erlebt, seinen Sinn aber nicht erfasst.
(T. S. Eliot)

Deshalb ist der Mythos vom Helden fur die zeitgenossische
Welt so wichtig. Es ist ein zeitloser Mythos, der uns mit
allen Menschen dieser Welt verbindet. Er handelt davon,
furchtlos das Bekannte zu verlassen, dem Unbekannten die
Stirn zu bieten und darauf zu vertrauen, dass wir zu



gegebener Zeit alles Notwendige haben werden, um
unseren Drachen entgegenzutreten, unsere Schatze zu
entdecken und bei unserer Ruckkehr das Konigreich zu
verwandeln. Es geht auch darum, dass wir lernen, uns
selbst treu zu sein und in verantwortlicher Gemeinschaft
mit anderen zu leben.

Im klassischen Mythos spiegelt die Gesundheit des
Konigs oder der Konigin den Zustand des Konigreichs
wider. Wenn der Herrscher verletzt war, wurde das
Konigreich ode und unfruchtbar. Um es wieder zum Bluhen
zu bringen, musste ein Held sich auf die Reise machen,
einen heiligen Gegenstand finden und zuruckkommen, um
den Herrscher zu heilen oder zu ersetzen. Unsere Welt
weist viele klassische Symptome des verwusteten
Konigreichs auf: Hungersnote, Umweltschaden,
okonomische Unsicherheit, Ungerechtigkeit, personliche
Verzweiflung und Entfremdung, Krieg und drohende
atomare Vernichtung. Unsere »Konigreiche« geben den
Seelenzustand der ganzen Gemeinschaft wieder, nicht nur
den der Regierenden. Helden werden heutzutage dringend
gebraucht; denn wenn wir aufbrechen, unser wirkliches
Schicksal finden und unseren ganz personlichen Beitrag
leisten, tragen wir wie die klassischen Helden dazu bei, das
Leben, die Gesundheit und die Fruchtbarkeit des
Konigreichs wiederherzustellen. Die Welt ist wie ein
riesiges Puzzle, und jeder von uns, der sich auf die Suche
macht, kommt mit einem Stuck zuruck. Wenn wir unseren



Teil beitragen, wird das Konigreich mit unser aller Hilfe
verwandelt.

Die Verwandlung des Konigreichs hangt von uns allen ab.
Wenn wir das verstanden haben, konkurrieren wir nicht
mehr, sondern kimmern uns darum, uns und anderen Kraft
zu geben. Wenn einige Menschen »verlieren« und ihren
Beitrag nicht leisten, verlieren wir alle etwas. Wenn wir
nicht den Mut haben, unsere Reise zu machen, schaffen wir
eine Leere, in der unser Stuck vom Puzzle uns und der
Gemeinschaft schaden kann.



Die Reise

Helden finden nicht nur eine neue Wahrheit, sie haben
auch die Courage, ihr entsprechend zu handeln. Deshalb
brauchen Helden den Mut und die Fursorglichkeit, die mit
einer starken Ich-Entwicklung assoziiert werden, und die
geistige Einsicht und Klarheit, die Folge der Seelenreise
und des Erwerbs eines authentischen Selbst sind.

Die meisten Menschen wissen, dass Helden Drachen
toten, die Dame in Not (oder andere Opfer) retten und
Schatze finden und nach Hause bringen. Am Ende der
Reise heiraten sie oft. Sie haben ein »Happy End« erreicht,
bei dem die »neue erneuernde Wahrheit« sich in ihrem
Leben zeigt - in der Gemeinschaft mit ihrer neuen Familie
und mit anderen Menschen. Die neue Wahrheit, die sie
zuruckbringen, erneuert ihr Leben und das ihres
Konigreichs und beeinflusst dadurch jeden, mit dem sie in
Beruhrung kommen.

Unsere Reise folgt diesem mystischen Muster, auch
wenn das Happy End im Allgemeinen nicht lange anhalt.
Sobald wir von einer Reise zuruckkommen und eine neue
Phase unseres Lebens beginnen, werden wir sofort zu einer
neuen Reise gedrangt; das Muster unseres Lebensweges ist
nicht linear oder kreisformig, sondern spiralformig. Es gibt
Marksteine, die auf eine neue Realitat verweisen, aber
eigentlich horen wir nie auf zu reisen. Und jedes Mal wenn



wir unsere Reise beginnen, tun wir dies auf einer neuen
Ebene und kommen mit einem neuen Schatz und neuen
verwandelnden Fahigkeiten zuruck.

Was die Reise verlangt

Wenn wir meinen, unsere Reise sei nicht wichtig, und
weder unseren Drachen entgegentreten noch unsere
Schatze finden, empfinden wir eine innere Leere, die uns
alle schmerzt. In unserer gleichmachenden modernen Welt
gibt es relativ wenige Falle von GrofsSenwahn im Vergleich
mit dem grassierenden Wahn, nicht wichtig zu sein. Obwohl
es stimmt, dass niemand von uns wichtiger ist als
irgendjemand anders, hat jeder von uns einen bedeutenden
Beitrag zu leisten - den er nicht leisten kann, wenn er sich
nicht auf die Reise macht.

Die Reise verlangt, dass wir die Illusion aufgeben, nicht
wichtig zu sein.

Dieses Buch soll IThnen helfen, IThre Bedeutung und IThren
potenziellen Heroismus zu verstehen. Vor allem ladt es Sie
ein, das geschwundene Gefuhl fur die Moglichkeiten des
Lebens wiederaufzubauen und sich zu entscheiden, ein
grofRes Leben zu leben. Viele von uns versuchen, ein grolses
Leben zu leben, indem sie materiellen Besitz, Leistungen
oder Erfahrungen anhaufen, aber das funktioniert nie. Wir
konnen nur dann ein grolses Leben haben, wenn wir bereit



sind, selbst grolS zu werden, wenn wir die Illusion der
Machtlosigkeit aufgeben und die Verantwortung fur unser
Leben ubernehmen.

Das moderne Leben ist im Grunde menschenverachtend.
Die Wirtschaft veranlasst uns, uns als menschliches Kapital
zu betrachten. Die Werbung spricht unsere Angste und
Unsicherheiten an, damit wir Produkte kaufen, die wir
nicht brauchen. Viele religiose Institutionen lehren die
Menschen, gut zu sein, helfen ihnen aber nicht bei der
Selbsterkenntnis. Viele Psychologen sehen ihre Arbeit
darin, den Leuten zu helfen, sich dem Vorhandenen
anzupassen, anstatt sich auf die Reise zu machen und
herauszufinden, was sein konnte. Viele padagogische
Institutionen trainieren Menschen, Zahnradchen in der
okonomischen Maschinerie zu sein, anstatt sie zur Ganzheit
Zu erziehen.

Im Grunde werden wir als Produkte oder Handelsartikel
betrachtet, die entweder dem Meistbietenden verkauft
oder zwecks Wertsteigerung verbessert werden. Beide
Ansichten respektieren Seele und Geist des Menschen
nicht; sie sehen sie nur als Werkzeug, um Gewinn zu
erzielen. Eine Folge dessen ist, dass die Menschen immer
weniger Achtung vor sich selbst haben. Viele von uns
versuchen, die Leere mit Speisen, Getranken, Drogen oder
einer zwanghaften hektischen Aktivitat zu fullen. Das viel
beklagte Tempo des modernen Lebens ist nicht
unvermeidlich - es deckt nur seine Leere zu. Wenn wir in



Bewegung bleiben, haben wir die Illusion von
Bedeutsamkeit.

Durch den standigen Druck, vorgegebenen Malistaben
Zzu genugen, werden wir subtil und weniger subtil davon
abgehalten, unseren Gral zu suchen und unsere
Einzigartigkeit zu finden. Und wenn wir versuchen, die
Anspruche zu erfullen, anstatt uns selbst zu finden, werden
wir das, was wir zu geben haben, wahrscheinlich nie
entdecken und mit anderen teilen. Anstatt herauszufinden,
wer wir sind, sorgen wir uns darum, ob wir schon,
intelligent, sympathisch, moralisch, gesund, fleilsig oder
erfolgreich genug sind.

Wir fragen andere, ob wir einer wie immer gearteten
Version der Vollkommenheit entsprechen. Wie viele von uns
sehnen sich nicht danach, das perfekte Gesicht, den
perfekten Korper eines Filmstars zu haben, den Verstand
eines Nobelpreistragers, die Gute oder die geistige Klarheit
eines grolSen Erleuchteten, den finanziellen Erfolg eines
Milliardars? Es uberrascht nicht, dass viele von uns ihr
Leben damit verbringen, sich abwechselnd anzustrengen
und sich dann wieder Vorwurfe zu machen, weil sie meinen,
den Anspruchen nicht zu genugen.

Solange wir in diesem Prozess gefangen sind, werden
wir uns nie selbst finden. Stattdessen werden wir zu
gefalligen Konsumenten und bezahlen all die, die den
Anspruch erheben, uns bei der Uberwindung unserer
Hasslichkeit, Sundhaftigkeit, Krankheit oder Armut helfen
zu konnen. Und dadurch halten wir sie genauso fest wie



uns selbst - wir streben nach etwas uber uns, anstatt zu
suchen, was wirklich in uns ist.

Zuerst ist unser »Aufruf zur Suche« vielleicht der
Wunsch, irgendein Bild der Perfektion zu erreichen. Aber
schliefSlich mussen wir jedes vorgefasste Ideal loslassen
und uns auf unsere einzigartige Reise machen. Die
Heldenreise ist nicht noch ein Projekt, das uns zu einem
besseren Menschen machen soll. Vielmehr soll sie uns
helfen, herauszufinden und zu achten, wer wir wirklich
sind.

Wenn Sie wissen, dass Sie ein Held sind, konnen Sie
nicht »unrecht« sein. Sie haben den richtigen Verstand,
den richtigen Korper, die richtigen Instinkte. Es geht nicht
darum, jemand anders zu werden, sondern herauszufinden,
wer Sie sind. Es bedeutet, dass Sie sich Fragen stellen wie
»Was mochte ich tun?«, »Was mochte mein Verstand
lernen?«, »Wie mochte mein Korper sich bewegen?«, »Was
liebt mein Herz?«. Sogar Probleme und Krankheiten
konnen als »Aufruf der Gotter« zu einer bislang
geleugneten oder vermiedenen Phase der Reise verstanden
werden. So konnten Sie sich fragen: »Was lehrt dieses
Problem oder diese Krankheit mich, was fur meine Reise
forderlich ist?«i;

Die Belohnungen der Selbsterkenntnis sind grofs. Wenn
wir uns selbst finden, scheint alles an seinen Platz zu
kommen. Wir sehen unsere Schonheit, unsere Intelligenz
und unsere Gute. Wir konnen sie produktiv nutzen, und
deshalb sind wir erfolgreich. Wir sind weniger davon in



Anspruch genommen, uns zu beweisen, deshalb konnen wir
entspannen und lieben und geliebt werden. Wir haben
alles, was wir brauchen, um unser ganzes Menschsein,
unseren ganzen Heroismus zu aktivieren.

Jeder, der sich auf die Reise macht, ist bereits ein Held.



Archetypen: Unsere inneren Lehrer

Auf unserer Reise helfen uns innere Lehrer, die die Phasen
der Reise veranschaulichen. Das vorliegende Buch
untersucht zwolf dieser inneren Lehrer: den Unschuldigen,
den Verwaisten, den Krieger, den Geber, den Suchenden,
den Zerstorer, den Liebenden, den Schopfer, den
Herrscher, den Magier, den Weisen und den Narren. Jeder
lehrt uns etwas, jeder ist fur eine Phase der Reise
bezeichnend.

Die inneren Lehrer sind Archetypen, die uns seit
Anbeginn der Zeiten begleitet haben. Wir sehen sie in den
immer wieder auftretenden Bildern von Kunst, Literatur,
Mythos und Religion; wir wissen, dass sie archetypisch
sind, weil man sie uberall auf der Welt und zu allen Zeiten
findet.

Weil diese Lehrer archetypisch sind und als Energie im
Unbewussten aller Menschen uberall auf der Welt
existieren, sind sie innerhalb und aulSerhalb der Seele des
Einzelnen. Sie leben in uns, aber, was noch wichtiger ist,
wir leben in ihnen. Wir konnen sie deshalb finden, indem
wir nach innen (zu unseren Traumen, Fantasien und oft
auch Taten) oder nach aullen gehen (zu Mythen, Legenden,
Kunst, Literatur und Religion und, wie die heidnischen
Kulturen, zu den Konstellationen der Sterne am Himmel



und den Vogeln und Tieren der Erde). Sie geben uns ein
Bild fur den Helden in und aulSerhalb von uns selbst.

Wie wir die Archetypen erleben, hangt von unserer

Perspektive ab. Ich habe mindestens funf verschiedene
Moglichkeiten gefunden, zu erklaren, was ein Archetyp ist:

1.

Spirituell Suchende konnen Archetypen als Gotter
und Gottinnen auffassen, die im kollektiven
Unbewussten verschlusselt sind.

Akademiker und andere Rationalisten, die im
Allgemeinen allem mystisch Klingenden
misstrauen, konnen Archetypen als Paradigmen
oder Metaphern betrachten, als das unsichtbare
Muster im Kopf, das bestimmt, wie wir die Welt
erleben.

Naturwissenschaftler konnen Archetypen mit
einem Hologramm und ihre Identifizierung mit
anderen wissenschaftlichen Prozessen vergleichen.
Genauso wie die Archetypen (und daher die
Helden) in und aulfSerhalb von uns sind, ist ein
ganzes Hologramm in jedem seiner Teile enthalten.
Durch ihr Verstandnis der Funktionsweise eines
Hologramms hat die moderne Wissenschaft
tatsachlich die Richtigkeit der alten spirituellen
Parallele von Makrokosmos und Mikrokosmos
nachgewiesen. Auch die Psychologie liest das, was
mit dem Verstand eines einzelnen Menschen los ist,
oft an den Schopfungen der Spezies ab.



135

Mark Gerzon, A Choice of Heroes: The Changing Face of
American Manhood, Boston 1984.

136

Judith Duerk, A Circle of Stones. Woman’s Journey to
Herself, San Diego 1989; Wilson-Schaef, Weibliche
Wirklichkeit (siehe Anm. 103).

137

Siehe zum Beispiel Robert Bly, Die dunklen Seiten des
menschlichen Wesens, Knaur-Tb. 77036.

138
Anne K. Rush, Getting Clear, New York 1973.

139

John Rowan, Der verwundete Mann. Durch eine mannliche
Spiritualitat zur Versohnung mit dem Feminismus,
Munchen 1988. Im beschriebenen Abschnitt zitiert Rowan
ausfuhrlich Starhawk, Der Hexenkult als Ur-Religion der
GrofSen Gottin, Freiburg 1987, weshalb die geaulSerten
Ideen seine genauso sind wie ihre.

140

Jede Erfahrung echter Sexualitat verbindet das erotische,
sexuelle Element des Lebens mit der spirituellen Dimension
der Seele. Wahrend die Erfahrung der Transzendenz - das
Zurucklassen des Selbst - oft mit Himmelsgottern und -
gottinnen assoziiert wird, wird die Entdeckung des Gotts



oder der Gottin in uns, die uns mit dem instinktiven,
sexuellen Leben verbindet, mit erdhaften, heidnischen,
primitiven Gottern und Gottinnen assoziiert. Irgendwo auf
diesem Kontinuum ist die eigene geschlechtliche Identitat
angesiedelt. Obwohl besonders in den organisierten
Religionen starke kulturelle Verbote gegen die instinktive
Erotik der mannlichen und weiblichen Sexualitat bestehen,
sprengt die Erfahrung der Verbundenheit mit dem wahren
mannlichen oder weiblichen Wesen diese Kategorien, und
Fleisch und Geist werden als eins erlebt. (Siehe Genia
Pauli-Haddon, Body Metaphors: Releasing the God-
Feminine in Us All, New York 1988.)



141

Eisler, Von der Herrschaft zur Partnerschaft (siehe
Anm. 34).

142

Es gibt jetzt viele gute Bucher, die den Wechsel von
Gottinnen verehrenden Gesellschaften zum Patriarchat
beschreiben. Zu den fruhen Arbeiten gehoren Merlin
Stone, Als Gott eine Frau war. Die Geschichte der Ur-
Religionen unserer Kulturen, Munchen 1989; Carol Ochs,
Behind the Sex of God (siehe Anm. 48), William Irwin
Thompson, Der Fall in die Zeit (siehe Anm. 32). Neuere
Bucher uber die Beziehung von Geschlecht und Kultur sind
etwa Marija Gimbuta, The Language of the Goddess, San
Francisco 1989; Elinor W. Gadons, The Once and Future
Goddess, San Francisco 1989; John Rowan, Der
verwundete Mann (siehe Anm. 139).

143

Im Christentum wurden Hexen - bzw. Verehrer der Gottin -
mit Verehrern des Teufels in einen Topf geworfen, obwohl
die Anhanger des Wicca-Kults nichts mit dem Bosen zu tun
hatten. Sie praktizierten eine Fruchtbarkeitsreligion, die
wie indianische und afrikanische Religionen die Magie
stark betonte.

144

Man kann die Rolle einer Spiritualitat erforschen, bei der
Gottinnen im Mittelpunkt stehen; man kann die Weisheit



vieler Traditionen respektieren; man kann die vielen
Schichten der Lehren Christi untersuchen. Wenn Sie um
sich schauen, werden Sie viele Christen finden, die diese
Uberzeugungen teilen - auch viele Geistliche.

145
Wilson-Schaef, Weibliche Wirklichkeit (siehe Anm. 103).

146

Houston, The Search for the Beloved (sieche Anm. 41),
S.112.

147

Ich bin sowohl der Transaktionstherapeutin Marcia Rosen
fur ihre Einfuhrung in die Vorstellungen der
Transaktionsanalyse als auch Eric Bernes Buchern (Spiele
der Erwachsenen [siehe Anm. 121] und Was sagen Sie,
nachdem Sie »Guten Tag« gesagt haben, Frankfurt 71992)
zu Dank verpflichtet.

148

David Feinstein und Stanley Krippner, Personliche
Mythologie. Die psychologische Entwicklung des Selbst,
Basel 1988.

149
Ein in den USA sehr gebrauchlicher Personlichkeitstest.

150



