


Carol S. Pearson

Die 12 seelischen
Archetypen

Aus dem Amerikanischen von Rita Höner



Über dieses Buch

Jeder trägt die 12 seelischen Archetypen in sich – je nach
Lebensphase und Persönlichkeit in unterschiedlicher
Stärke und Bedeutung. Und für jeden ist es wichtig, seine
ganz besondere Mischung herauszufinden. Es sind:

Die Unschuldige, der Verwaiste, die Kriegerin, der Helfer,
die Suchende, der Zerstörer, die Liebende, der Schöpfer,
die Herrscherin, der Magier, die Närrin, der Weise.

In allen 12 Archetypen ist eine Kraft und Qualität
verborgen. Der erfahrene Tiefenpsychologin Carol
S. Person zeigt, wie sie für ein bewusst gelebten Leben
entfaltet werden können.



Inhaltsübersicht

Widmung
Motto
Einführung

Die Reise
Was die Reise verlangt

Archetypen: Unsere inneren Lehrer
Die Lehrer und die Reise des Helden
Phasen der Reise

Vorbereitung
Die Reise
Die Rückkehr
Das spiralförmige Muster der Reise

Wie dieses Buch zu benutzen ist
Verwendungsmöglichkeiten dieses Buches
Die Schattenformen der Lehrer erkennen

Die Schattenseiten der Archetypen
Süchte, Zwänge und die Besessenheit vom
Schatten
Die Helden in uns wecken
Tipps zum Lesen dieses Buches
Ethik



Teil I
1 Die Phasen der Reise
2 Das Ich:Das innere Kind schützen

Das Ich und die Heldenreise
Archetypische Einflüsse auf die Ich-Entwicklung
Bereitschaft zur Reise
Das Ich: Ein Gefäß für die Seele

3 Die Seele:In die Mysterien eindringen
Einweihung
Die alten Mysterienreligionen und die Alchemie
Archetypische Einflüsse auf die Entwicklung der
Seele in der modernen Welt

4 Das Selbst:Sich in der Welt ausdrücken
Die Geschichte vom Gral
Eros und Wissen:Über das Wissen der linken
Gehirnhälfte hinausgehen
Sich in der Welt ausdrücken
Selbst und inneres Gleichgewicht

5 Nach dem Heldentum: Der Tanz
Trickster-Mythen und Ich-Entwicklung
Trickster-Figuren: Erforschung und
Selbstausdruck
Narr und Held
Jenseits der Individuation:Radikale Pluralität der
Psyche



Sich in der Welt ausdrücken
Teil II

6 Der Unschuldige
Das verlorene und wiedergewonnene Paradies
Die Reise des Unschuldigen
Die Schattenseite der Unschuld
Wachstum und Entwicklung des Unschuldigen

7 Der Verwaiste
Wie man zum Verwaisten wird
Vom Verwaisten über das Exil zur Revolte
Der Rettung widerstehen
Wenn man sich selbst zum Verwaisten macht
Wenn das Verwaistsein zu weit geht
Die heilende Wunde

8 Der Krieger
Den Feind überwinden
Der negative Krieger
Wie man zum Krieger wird
Die Reise des Kriegers
Ein fortgeschrittener Krieger werden
Weiter werdende Spiralen

9 Der Geber
Der Baum des Lebens
Der negative Geber



Lernen, uns und andere anzuleiten und zu
umsorgen
Spielarten des Gebens
Weiter werdende Spiralen
Der Geber und Identität

Teil III
10 Der Suchende

Leben, Freiheit und die Suche nach dem Glück
Der Aufruf zur Suche: Die Schwelle
überschreiten
Der Weg der Prüfungen
Spirituelle Suche
Der Schatten-Suchende, Selbstzerstörung und
Verwandlung
Vom Suchenden zum Eingeweihten

11 Der Zerstörer
Die Leugnung des Todes
Leid: Sinn und Funktion
Der Mythos und seine Funktion
Vom Schatten zum Verbündeten

12 Der Liebende
Die Herrschaft des Eros
Arten und Phasen des Liebens
Die Perversion des Eros:Leidenschaft und ihr
Schatten



Liebe und Geburt
Sich selbst lieben

13 Der Schöpfer
Kreativität
Konditionierung und der Schatten-Schöpfer
Dem Inneren zuhören
Phasen der Schöpfung
Schöpfung und Bewusstsein
Der erwachte Schöpfer
Götter, Göttinnen und der schöpferische Prozess
Leben als Kunstform
Der Tanz von Ich und Seele

Teil IV
14 Der Herrscher

Pflichten und Vorrechte des Königtums
Der Schatten-Herrscher
Auf dem Weg zu einem harmonischen
Königreich:Phasen der Reise des Herrschers
Der Herrscher, der Hof und die ständige
Erneuerung

15 Der Magier
Der Magier in uns
Reisen zwischen den Welten
Der Magier als Namengeber
Exorzismus und Verwandlung



Der Magier als Heiler
Phasen der Magier-Reise
Der Schatten-Magier

16 Der Weise
Der Weise als Detektiv
Phasen der Reise
Der negative Weise
Der Weise und das Freisein von Verhaftungen

17 Der Narr
Der innere Narr
Der Narr und die moderne Welt
Narr, Held und Komik
Der Narr als Spieler
Der negative Narr
Ein weiser Narr werden

Teil V
18 Von der Dualität zur Ganzheit:Ein Modell der
Lebensphasen

Kindheit
Adoleszenz und Anfang zwanzig
Frühes Erwachsenendasein
Lebensmitte
Reife
Alter
Eine Entwicklungsspirale



19 Geschlechtszugehörigkeit und Lebensweg
Geschlechtsspezifische Unterschiede im Verlauf
der Reise
Geschlecht und Ich, Seele und Selbst
In der modernen Welt Lösungen finden
Falsche Androgynität:Supermann/Superfrau
Eine authentischere geschlechtliche Identität
finden
Echte Androgynität

20 Geschlecht, Mannigfaltigkeit und die
Veränderung der Kultur

Archetyp, Geschlecht und gesellschaftliche
Veränderung
Kultur und Archetyp
Kulturelle Traditionen respektieren
Gefährdete Werte und Weisheit bewahren
Archetypen, Kultur und Ganzheit

21 Erkennen Sie Ihren Lebensmythos
Finden Sie Ihren dominanten Mythos
Erkennen Sie Ihr Drehbuch
Eine neue Geschichte finden:Ein dialektischer
Prozess
Das Reich des Mythos betreten

Danksagungen
Anhang



Der Heldenmythen-Test (Fassung E)
Der Test
Anleitung zur Auswertung
Die Testergebnisse verstehen



Für David



Die Jagd ist erst vorbei, wenn euer Herz und euer Bauch
voll sind.

Sun Bear, Walk in Balance



Einführung

Manche Menschen haben geliebt, gelitten und ein
intensives Gefühl für den Sinn des Lebens entwickelt. Und,
was vielleicht am wichtigsten ist, sie wissen, wer sie sind.
Andere haben materiellen Besitz: das »richtige« Haus, das
richtige Auto, den richtigen Job … Vielleicht haben sie
sogar ein stabiles Familienleben und sind religiös. Aber
innerlich fühlen sie sich leer. Auch wenn sie »das Richtige«
tun, ist es ein Tun ohne Sinn.

Wieder andere lieben und leiden und spüren das Leben
intensiv; aber sie bekommen ihr Leben nie wirklich auf die
Reihe. Sie finden weder eine Arbeit noch persönliche
Beziehungen, die sie befriedigen, und fühlen sich deshalb
ständig eingeschränkt. Sie fühlen sich von der Welt
abgeschnitten.

Am bedauerlichsten von allen sind die Menschen, die nie
lernen, ihren Weg in der Welt zu machen oder ihrer Seele
treu zu sein. Ihr Leben ist leer und bietet wenige positive
Erfahrungen. Aber das muss nicht so sein; praktisch jeder
von uns kann in seinem Leben und in dem der
menschlichen Gemeinschaft Sinn und Zweck finden.

Die Geschichten über Helden[*]  geben uns ein Modell,
von dem wir lernen können, wie man leben kann. Bei der
Suche des Helden geht es darum, zu sich selbst Ja zu sagen
und dadurch lebendiger und in der Welt effektiver zu



werden. Denn der Held zieht aus, um den Schatz des
wahren Selbst zu finden, und kehrt nach Hause zurück, um
mit seiner besonderen Gabe dazu beizutragen, dass das
Königreich – und dadurch das eigene Leben – verwandelt
wird. Die Reise ist voller Gefahren und Hindernisse, aber
sie bietet viele Belohnungen: die Fähigkeit, erfolgreich in
der Welt zu bestehen, das Wissen um die Geheimnisse der
menschlichen Seele, die Chance, die eigene besondere
Begabung zu finden und in der Welt auszudrücken und in
liebevoller Gemeinschaft mit anderen Menschen zu leben.

Der Held zieht aus, um den Schatz des wahren Selbst zu
finden.

Dieses Buch ist für Menschen auf allen Stufen der Reise
gedacht: Für die, die sich überlegen, ob sie sich auf die
Reise machen sollen, kann es der »Aufruf zur Suche« sein,
für die, die schon lange unterwegs sind, eine Ermutigung,
und ein Werkzeug für die, die auf ihrer Reise weit
gekommen sind und nach Möglichkeiten suchen, das
Gelernte weiterzugeben. Jede Reise ist einzigartig, und
jeder Suchende folgt einem neuen Pfad. Aber das ist sehr
viel einfacher, wenn wir zumindest etwas von den
Erfahrungen derer wissen, die vor uns aufgebrochen sind.
Wenn wir die vielen verschiedenen heroischen Wege
kennenlernen, begreifen wir, dass wir alle auf unsere
einzigartige Art Helden sind.

Geschichten über Helden sind tiefgründig und zeitlos.
Sie verbinden unsere Sehnsucht, unseren Schmerz und



unsere Leidenschaft mit der unserer Vorgänger, sodass wir
etwas über den Sinn des Menschseins und die Art unserer
Verbindung zu den großen Kreisläufen der materiellen und
spirituellen Welten lernen. Die Mythen, die unserem Leben
Bedeutung geben können, sind alt und archetypisch und
können unser Herz mit Entsetzen füllen, uns aber auch von
einem unauthentischen Leben befreien und uns zu dem
Menschen machen, der wir wirklich sind. Wenn wir die
Auseinandersetzung mit dieser – um mit T. S. Eliot zu
sprechen – »Urangst« meiden, bekommen wir keinen
Bezug zur Intensität und zum Geheimnis des Lebens. Der
Kontakt zu diesen ewigen Mustern vermittelt uns auch in
den schmerzlichsten Augenblicken ein Gefühl von Sinn und
Bedeutung, das dem Leben seine Würde zurückgibt.

Es gehört zu den Paradoxa des modernen Lebens, dass
wir heute zwar auf nie gekannte Art leben und unsere Welt
täglich neu erschaffen, unser Tun sich aber trotzdem
inkohärent und leer anfühlt. Um diesen Zustand zu
überwinden, müssen wir uns in der Geschichte und in der
Ewigkeit verwurzeln.

Wir haben etwas erlebt, seinen Sinn aber nicht erfasst.
(T. S. Eliot)

Deshalb ist der Mythos vom Helden für die zeitgenössische
Welt so wichtig. Es ist ein zeitloser Mythos, der uns mit
allen Menschen dieser Welt verbindet. Er handelt davon,
furchtlos das Bekannte zu verlassen, dem Unbekannten die
Stirn zu bieten und darauf zu vertrauen, dass wir zu



gegebener Zeit alles Notwendige haben werden, um
unseren Drachen entgegenzutreten, unsere Schätze zu
entdecken und bei unserer Rückkehr das Königreich zu
verwandeln. Es geht auch darum, dass wir lernen, uns
selbst treu zu sein und in verantwortlicher Gemeinschaft
mit anderen zu leben.

Im klassischen Mythos spiegelt die Gesundheit des
Königs oder der Königin den Zustand des Königreichs
wider. Wenn der Herrscher verletzt war, wurde das
Königreich öde und unfruchtbar. Um es wieder zum Blühen
zu bringen, musste ein Held sich auf die Reise machen,
einen heiligen Gegenstand finden und zurückkommen, um
den Herrscher zu heilen oder zu ersetzen. Unsere Welt
weist viele klassische Symptome des verwüsteten
Königreichs auf: Hungersnöte, Umweltschäden,
ökonomische Unsicherheit, Ungerechtigkeit, persönliche
Verzweiflung und Entfremdung, Krieg und drohende
atomare Vernichtung. Unsere »Königreiche« geben den
Seelenzustand der ganzen Gemeinschaft wieder, nicht nur
den der Regierenden. Helden werden heutzutage dringend
gebraucht; denn wenn wir aufbrechen, unser wirkliches
Schicksal finden und unseren ganz persönlichen Beitrag
leisten, tragen wir wie die klassischen Helden dazu bei, das
Leben, die Gesundheit und die Fruchtbarkeit des
Königreichs wiederherzustellen. Die Welt ist wie ein
riesiges Puzzle, und jeder von uns, der sich auf die Suche
macht, kommt mit einem Stück zurück. Wenn wir unseren



Teil beitragen, wird das Königreich mit unser aller Hilfe
verwandelt.

Die Verwandlung des Königreichs hängt von uns allen ab.
Wenn wir das verstanden haben, konkurrieren wir nicht
mehr, sondern kümmern uns darum, uns und anderen Kraft
zu geben. Wenn einige Menschen »verlieren« und ihren
Beitrag nicht leisten, verlieren wir alle etwas. Wenn wir
nicht den Mut haben, unsere Reise zu machen, schaffen wir
eine Leere, in der unser Stück vom Puzzle uns und der
Gemeinschaft schaden kann.



Die Reise

Helden finden nicht nur eine neue Wahrheit, sie haben
auch die Courage, ihr entsprechend zu handeln. Deshalb
brauchen Helden den Mut und die Fürsorglichkeit, die mit
einer starken Ich-Entwicklung assoziiert werden, und die
geistige Einsicht und Klarheit, die Folge der Seelenreise
und des Erwerbs eines authentischen Selbst sind.

Die meisten Menschen wissen, dass Helden Drachen
töten, die Dame in Not (oder andere Opfer) retten und
Schätze finden und nach Hause bringen. Am Ende der
Reise heiraten sie oft. Sie haben ein »Happy End« erreicht,
bei dem die »neue erneuernde Wahrheit« sich in ihrem
Leben zeigt – in der Gemeinschaft mit ihrer neuen Familie
und mit anderen Menschen. Die neue Wahrheit, die sie
zurückbringen, erneuert ihr Leben und das ihres
Königreichs und beeinflusst dadurch jeden, mit dem sie in
Berührung kommen.

Unsere Reise folgt diesem mystischen Muster, auch
wenn das Happy End im Allgemeinen nicht lange anhält.
Sobald wir von einer Reise zurückkommen und eine neue
Phase unseres Lebens beginnen, werden wir sofort zu einer
neuen Reise gedrängt; das Muster unseres Lebensweges ist
nicht linear oder kreisförmig, sondern spiralförmig. Es gibt
Marksteine, die auf eine neue Realität verweisen, aber
eigentlich hören wir nie auf zu reisen. Und jedes Mal wenn



wir unsere Reise beginnen, tun wir dies auf einer neuen
Ebene und kommen mit einem neuen Schatz und neuen
verwandelnden Fähigkeiten zurück.

Was die Reise verlangt

Wenn wir meinen, unsere Reise sei nicht wichtig, und
weder unseren Drachen entgegentreten noch unsere
Schätze finden, empfinden wir eine innere Leere, die uns
alle schmerzt. In unserer gleichmachenden modernen Welt
gibt es relativ wenige Fälle von Größenwahn im Vergleich
mit dem grassierenden Wahn, nicht wichtig zu sein. Obwohl
es stimmt, dass niemand von uns wichtiger ist als
irgendjemand anders, hat jeder von uns einen bedeutenden
Beitrag zu leisten – den er nicht leisten kann, wenn er sich
nicht auf die Reise macht.

Die Reise verlangt, dass wir die Illusion aufgeben, nicht
wichtig zu sein.

Dieses Buch soll Ihnen helfen, Ihre Bedeutung und Ihren
potenziellen Heroismus zu verstehen. Vor allem lädt es Sie
ein, das geschwundene Gefühl für die Möglichkeiten des
Lebens wiederaufzubauen und sich zu entscheiden, ein
großes Leben zu leben. Viele von uns versuchen, ein großes
Leben zu leben, indem sie materiellen Besitz, Leistungen
oder Erfahrungen anhäufen, aber das funktioniert nie. Wir
können nur dann ein großes Leben haben, wenn wir bereit



sind, selbst groß zu werden, wenn wir die Illusion der
Machtlosigkeit aufgeben und die Verantwortung für unser
Leben übernehmen.

Das moderne Leben ist im Grunde menschenverachtend.
Die Wirtschaft veranlasst uns, uns als menschliches Kapital
zu betrachten. Die Werbung spricht unsere Ängste und
Unsicherheiten an, damit wir Produkte kaufen, die wir
nicht brauchen. Viele religiöse Institutionen lehren die
Menschen, gut zu sein, helfen ihnen aber nicht bei der
Selbsterkenntnis. Viele Psychologen sehen ihre Arbeit
darin, den Leuten zu helfen, sich dem Vorhandenen
anzupassen, anstatt sich auf die Reise zu machen und
herauszufinden, was sein könnte. Viele pädagogische
Institutionen trainieren Menschen, Zahnrädchen in der
ökonomischen Maschinerie zu sein, anstatt sie zur Ganzheit
zu erziehen.

Im Grunde werden wir als Produkte oder Handelsartikel
betrachtet, die entweder dem Meistbietenden verkauft
oder zwecks Wertsteigerung verbessert werden. Beide
Ansichten respektieren Seele und Geist des Menschen
nicht; sie sehen sie nur als Werkzeug, um Gewinn zu
erzielen. Eine Folge dessen ist, dass die Menschen immer
weniger Achtung vor sich selbst haben. Viele von uns
versuchen, die Leere mit Speisen, Getränken, Drogen oder
einer zwanghaften hektischen Aktivität zu füllen. Das viel
beklagte Tempo des modernen Lebens ist nicht
unvermeidlich – es deckt nur seine Leere zu. Wenn wir in



Bewegung bleiben, haben wir die Illusion von
Bedeutsamkeit.

Durch den ständigen Druck, vorgegebenen Maßstäben
zu genügen, werden wir subtil und weniger subtil davon
abgehalten, unseren Gral zu suchen und unsere
Einzigartigkeit zu finden. Und wenn wir versuchen, die
Ansprüche zu erfüllen, anstatt uns selbst zu finden, werden
wir das, was wir zu geben haben, wahrscheinlich nie
entdecken und mit anderen teilen. Anstatt herauszufinden,
wer wir sind, sorgen wir uns darum, ob wir schön,
intelligent, sympathisch, moralisch, gesund, fleißig oder
erfolgreich genug sind.

Wir fragen andere, ob wir einer wie immer gearteten
Version der Vollkommenheit entsprechen. Wie viele von uns
sehnen sich nicht danach, das perfekte Gesicht, den
perfekten Körper eines Filmstars zu haben, den Verstand
eines Nobelpreisträgers, die Güte oder die geistige Klarheit
eines großen Erleuchteten, den finanziellen Erfolg eines
Milliardärs? Es überrascht nicht, dass viele von uns ihr
Leben damit verbringen, sich abwechselnd anzustrengen
und sich dann wieder Vorwürfe zu machen, weil sie meinen,
den Ansprüchen nicht zu genügen.

Solange wir in diesem Prozess gefangen sind, werden
wir uns nie selbst finden. Stattdessen werden wir zu
gefälligen Konsumenten und bezahlen all die, die den
Anspruch erheben, uns bei der Überwindung unserer
Hässlichkeit, Sündhaftigkeit, Krankheit oder Armut helfen
zu können. Und dadurch halten wir sie genauso fest wie



uns selbst – wir streben nach etwas über uns, anstatt zu
suchen, was wirklich in uns ist.

Zuerst ist unser »Aufruf zur Suche« vielleicht der
Wunsch, irgendein Bild der Perfektion zu erreichen. Aber
schließlich müssen wir jedes vorgefasste Ideal loslassen
und uns auf unsere einzigartige Reise machen. Die
Heldenreise ist nicht noch ein Projekt, das uns zu einem
besseren Menschen machen soll. Vielmehr soll sie uns
helfen, herauszufinden und zu achten, wer wir wirklich
sind.

Wenn Sie wissen, dass Sie ein Held sind, können Sie
nicht »unrecht« sein. Sie haben den richtigen Verstand,
den richtigen Körper, die richtigen Instinkte. Es geht nicht
darum, jemand anders zu werden, sondern herauszufinden,
wer Sie sind. Es bedeutet, dass Sie sich Fragen stellen wie
»Was möchte ich tun?«, »Was möchte mein Verstand
lernen?«, »Wie möchte mein Körper sich bewegen?«, »Was
liebt mein Herz?«. Sogar Probleme und Krankheiten
können als »Aufruf der Götter« zu einer bislang
geleugneten oder vermiedenen Phase der Reise verstanden
werden. So könnten Sie sich fragen: »Was lehrt dieses
Problem oder diese Krankheit mich, was für meine Reise
förderlich ist?«[1]

Die Belohnungen der Selbsterkenntnis sind groß. Wenn
wir uns selbst finden, scheint alles an seinen Platz zu
kommen. Wir sehen unsere Schönheit, unsere Intelligenz
und unsere Güte. Wir können sie produktiv nutzen, und
deshalb sind wir erfolgreich. Wir sind weniger davon in



Anspruch genommen, uns zu beweisen, deshalb können wir
entspannen und lieben und geliebt werden. Wir haben
alles, was wir brauchen, um unser ganzes Menschsein,
unseren ganzen Heroismus zu aktivieren.

Jeder, der sich auf die Reise macht, ist bereits ein Held.



Archetypen: Unsere inneren Lehrer

Auf unserer Reise helfen uns innere Lehrer, die die Phasen
der Reise veranschaulichen. Das vorliegende Buch
untersucht zwölf dieser inneren Lehrer: den Unschuldigen,
den Verwaisten, den Krieger, den Geber, den Suchenden,
den Zerstörer, den Liebenden, den Schöpfer, den
Herrscher, den Magier, den Weisen und den Narren. Jeder
lehrt uns etwas, jeder ist für eine Phase der Reise
bezeichnend.

Die inneren Lehrer sind Archetypen, die uns seit
Anbeginn der Zeiten begleitet haben. Wir sehen sie in den
immer wieder auftretenden Bildern von Kunst, Literatur,
Mythos und Religion; wir wissen, dass sie archetypisch
sind, weil man sie überall auf der Welt und zu allen Zeiten
findet.

Weil diese Lehrer archetypisch sind und als Energie im
Unbewussten aller Menschen überall auf der Welt
existieren, sind sie innerhalb und außerhalb der Seele des
Einzelnen. Sie leben in uns, aber, was noch wichtiger ist,
wir leben in ihnen. Wir können sie deshalb finden, indem
wir nach innen (zu unseren Träumen, Fantasien und oft
auch Taten) oder nach außen gehen (zu Mythen, Legenden,
Kunst, Literatur und Religion und, wie die heidnischen
Kulturen, zu den Konstellationen der Sterne am Himmel



und den Vögeln und Tieren der Erde). Sie geben uns ein
Bild für den Helden in und außerhalb von uns selbst.

Wie wir die Archetypen erleben, hängt von unserer
Perspektive ab. Ich habe mindestens fünf verschiedene
Möglichkeiten gefunden, zu erklären, was ein Archetyp ist:

1. Spirituell Suchende können Archetypen als Götter
und Göttinnen auffassen, die im kollektiven
Unbewussten verschlüsselt sind.

2. Akademiker und andere Rationalisten, die im
Allgemeinen allem mystisch Klingenden
misstrauen, können Archetypen als Paradigmen
oder Metaphern betrachten, als das unsichtbare
Muster im Kopf, das bestimmt, wie wir die Welt
erleben.

3. Naturwissenschaftler können Archetypen mit
einem Hologramm und ihre Identifizierung mit
anderen wissenschaftlichen Prozessen vergleichen.
Genauso wie die Archetypen (und daher die
Helden) in und außerhalb von uns sind, ist ein
ganzes Hologramm in jedem seiner Teile enthalten.
Durch ihr Verständnis der Funktionsweise eines
Hologramms hat die moderne Wissenschaft
tatsächlich die Richtigkeit der alten spirituellen
Parallele von Makrokosmos und Mikrokosmos
nachgewiesen. Auch die Psychologie liest das, was
mit dem Verstand eines einzelnen Menschen los ist,
oft an den Schöpfungen der Spezies ab. 



135
Mark Gerzon, A Choice of Heroes: The Changing Face of
American Manhood, Boston 1984.

136
Judith Duerk, A Circle of Stones. Woman’s Journey to
Herself, San Diego 1989; Wilson-Schaef, Weibliche
Wirklichkeit (siehe Anm. 103).

137
Siehe zum Beispiel Robert Bly, Die dunklen Seiten des
menschlichen Wesens, Knaur-Tb. 77036.

138
Anne K. Rush, Getting Clear, New York 1973.

139
John Rowan, Der verwundete Mann. Durch eine männliche
Spiritualität zur Versöhnung mit dem Feminismus,
München 1988. Im beschriebenen Abschnitt zitiert Rowan
ausführlich Starhawk, Der Hexenkult als Ur-Religion der
Großen Göttin, Freiburg 1987, weshalb die geäußerten
Ideen seine genauso sind wie ihre.

140
Jede Erfahrung echter Sexualität verbindet das erotische,
sexuelle Element des Lebens mit der spirituellen Dimension
der Seele. Während die Erfahrung der Transzendenz – das
Zurücklassen des Selbst  – oft mit Himmelsgöttern und -
göttinnen assoziiert wird, wird die Entdeckung des Gotts



oder der Göttin in uns, die uns mit dem instinktiven,
sexuellen Leben verbindet, mit erdhaften, heidnischen,
primitiven Göttern und Göttinnen assoziiert. Irgendwo auf
diesem Kontinuum ist die eigene geschlechtliche Identität
angesiedelt. Obwohl besonders in den organisierten
Religionen starke kulturelle Verbote gegen die instinktive
Erotik der männlichen und weiblichen Sexualität bestehen,
sprengt die Erfahrung der Verbundenheit mit dem wahren
männlichen oder weiblichen Wesen diese Kategorien, und
Fleisch und Geist werden als eins erlebt. (Siehe Genia
Pauli-Haddon, Body Metaphors: Releasing the God-
Feminine in Us All, New York 1988.)



141
Eisler, Von der Herrschaft zur Partnerschaft (siehe
Anm. 34).

142
Es gibt jetzt viele gute Bücher, die den Wechsel von
Göttinnen verehrenden Gesellschaften zum Patriarchat
beschreiben. Zu den frühen Arbeiten gehören Merlin
Stone, Als Gott eine Frau war. Die Geschichte der Ur-
Religionen unserer Kulturen, München 1989; Carol Ochs,
Behind the Sex of God (siehe Anm. 48), William Irwin
Thompson, Der Fall in die Zeit (siehe Anm. 32). Neuere
Bücher über die Beziehung von Geschlecht und Kultur sind
etwa Marija Gimbuta, The Language of the Goddess, San
Francisco 1989; Elinor W. Gadons, The Once and Future
Goddess, San Francisco 1989; John Rowan, Der
verwundete Mann (siehe Anm. 139).

143
Im Christentum wurden Hexen – bzw. Verehrer der Göttin –
mit Verehrern des Teufels in einen Topf geworfen, obwohl
die Anhänger des Wicca-Kults nichts mit dem Bösen zu tun
hatten. Sie praktizierten eine Fruchtbarkeitsreligion, die
wie indianische und afrikanische Religionen die Magie
stark betonte.

144
Man kann die Rolle einer Spiritualität erforschen, bei der
Göttinnen im Mittelpunkt stehen; man kann die Weisheit



vieler Traditionen respektieren; man kann die vielen
Schichten der Lehren Christi untersuchen. Wenn Sie um
sich schauen, werden Sie viele Christen finden, die diese
Überzeugungen teilen – auch viele Geistliche.

145
Wilson-Schaef, Weibliche Wirklichkeit (siehe Anm. 103).

146
Houston, The Search for the Beloved (siehe Anm. 41),
S. 112.

147
Ich bin sowohl der Transaktionstherapeutin Marcia Rosen
für ihre Einführung in die Vorstellungen der
Transaktionsanalyse als auch Eric Bernes Büchern (Spiele
der Erwachsenen [siehe Anm. 121] und Was sagen Sie,
nachdem Sie »Guten Tag« gesagt haben, Frankfurt 71992)
zu Dank verpflichtet.

148
David Feinstein und Stanley Krippner, Persönliche
Mythologie. Die psychologische Entwicklung des Selbst,
Basel 1988.

149
Ein in den USA sehr gebräuchlicher Persönlichkeitstest.

150


