


Bildernetzwerk 1

Domenico Ghirlandaio

Künstlerische Konstruktion von
Identität im Florenz der Renaissance



2 lebender Titel



Bildernetzwerk 3

Domenico Ghirlandaio

Künstlerische Konstruktion von
Identität im Florenz der Renaissance

Herausgegeben von Michael Rohlmann



4 lebender Titel

© VDG · Verlag und Datenbank für Geisteswissenschaften · Weimar 2003

Kein Teil dieses Werkes darf ohne schriftliche Einwilligung des Verlages in irgendeiner Form 
(Fotokopie, Mikrofilm oder ein anderes Verfahren) reproduziert oder unter Verwendung 
elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Verlag und AutorInnen haben sich nach besten Kräften bemüht, die erforderlichen 
Reproduktionsrechte für alle Abbildungen einzuholen. Für den Fall, daß wir etwas übersehen 
haben, sind wir für Hinweise der Leser dankbar.

Gestaltung und Satz: Knoblich & Wolfrum, Berlin

E-Book ISBN: 978-3-95899-178-1



Bildernetzwerk 5

Inhaltsverzeichnis

Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Michael Rohlmann
Ghirlandaios Florenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Philine Helas
Ghirlandaios Fresken in der sala dei gigli –
»ewiges« Abbild einer ephemeren Inszenierung? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

Eckart Marchand
Fighure d’apostoli e del nostro signiore
Ghirlandaios Abendmahlsdarstellungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89

Friedhelm Scharf
Die Fresken der Buonomini im Oratorium von San Martino
Eine Bildreportage bürgerlichen Sozialengagements
aus der Werkstatt Ghirlandaios . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 129

Michael Rohlmann
Bildernetzwerk
Die Verflechtung von Familienschicksal und Heilsgeschichte
in Ghirlandaios Sassetti-Kapelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165

Susanne Kress
Die camera di Lorenzo, bella im Palazzo Tornabuoni.
Rekonstruktion und künstlerische Ausstattung
eines Florentiner Hochzeitszimmers des späten Quattrocento . . . . . . . . . . . 245



6 lebender Titel



Bildernetzwerk 7

Vorbemerkung

Schon die kunstgeschichtliche Forschung des 19. Jahrhunderts erkannte die Funktion von

Florentiner Renaissancemalerei als Ausstattung und Repräsentation der Lebenswelt einer

städtischen Kaufmannselite. Für den getreuesten Chronisten seiner Zeit und ihrer Gesell-

schaft hielt man dabei den Maler Domenico Ghirlandaio. Aus seinen Bilderzählungen und

vor allem Porträts suchte Aby Warburg die Psychologie der Epoche und ihrer charakteri-

stischen Vertreter zu erkunden. Doch in den ästhetisch stilisierten Kunstwerken spiegelt

sich die damalige Wirklichkeit nicht ungebrochen und absichtslos. Ghirlandaios Werke

dienten vielmehr der gezielten Vorstellung und Überhöhung von gesellschaftlichen Nor-

men, Ansprüchen und Hoffnungen, von sozialen Strukturen und Hierarchien. Die Ideale

und die Ordnung der im Stadtstaat vereinten Bürgerschaft, der Zusammenhalt von Clan,

Familiensippe, Geschäftspartnern und Freunden, das Verhältnis zwischen Patron und

Klientel, Eltern und Kindern, das Zusammenleben von Mann und Frau, all dies bestimmte

die Position des Einzelnen. Wie und zu welchem Zweck Ghirlandaio solches in seinen

Bildern gestaltete, ist Thema des vorliegenden Bandes.

Die Aufsätze von Philine Helas, Susanne Kress und dem Herausgeber gehen auf einen

1998 an der Bibliotheca Hertziana in Rom veranstalteten Studientag zurück. Damals hatten

auch Antoinette Roesler und Josef Schmid ihre Forschungen vorgestellt, die jedoch im

Rahmen ihrer jeweiligen Dissertationen publiziert werden bzw. wurden.* Dafür konnten

nun zusätzlich Eckart Marchand und Friedhelm Scharf als Autoren gewonnen werden.

Die im vorliegenden Buch vereinten Studien beleuchten die Kunst, mit der Ghirlandaio

in Fresken und Tafelbildern für seine Besteller Identitäten konstruierte, von verschiede-

nen Seiten. Nicht nur über Assistenzporträts von Zeitgenossen, die der Künstler häufig in

Historiengemälde integrierte, dringt die Florentiner Gegenwart in Ghirlandaios Bildwelt.

Vielmehr spiegeln vor allem die im Bild dargestellten Handlungen selbst, die erzählten

Geschichten und ihre Charaktere, die Florentiner Bürgerwelt mit ihren Ansprüchen und



8 Vorbemerkung

Problemen wider. Daß zeitlich ferne Bildgeschichte und damalige Gegenwart sich in den

teils lebensgroßen Szenen unmittelbar durchdringen sollten, ist von der Forschung bisher

zu wenig berücksichtigt worden. Vor diesem Hintergrund möchten die hier versammel-

ten Aufsätze zu neuen und weiterführenden Diskussionen anregen.

Ich danke den Autoren für ihre produktiven Beiträge und ihre Geduld, mit der sie das

Projekt begleitet haben.

Michael Rohlmann

* Antoinette Roesler behandelte die Selbstbildnisse Ghirlandaios, ein Aspekt, der im vorliegenden Band
weitgehend ausgespart bleibt. Hier sei auf die zu erwartende Publikation ihrer Dissertation über die
Florentiner Künstlerselbstbildnisse verwiesen. Josef Schmid untersuchte die Porträts in Ghirlandaios
Fresko »Verkündigung an Zacharias« der Tornabuoni-Kapelle, siehe: JOSEF SCHMID, Et pro remedio
animae et pro memoria. Bürgerliche repraesentatio in der Cappella Tornabuoni in S. Maria Novella,
München / Berlin 2002.



Vorbemerkung 9

Ghirlandaios Florenz

Michael Rohlmann

1. Das Bild der Stadt

Florentia als blühende Stadt

»ANNO MCCCLXXXX QVO PVLCHERRIMA CIVITAS OPIBVS VICTORIIS

ARTIBVS AEDIFICIISQVE NOBILIS COPIA SALVBRITATE PACE PER-

FRVEBATVR« (»Im Jahr 1490, in dem die schönste Stadt, durch ihren Reichtum, ihre

Siege, Künste und Gebäude edel, Überfluß, Gesundheit und Frieden genoß«): So charak-

terisiert die Inschrift eines Triumphbogens am rechten Rand von Ghirlandaios Fresko

»Opfer des Zacharias« (Abb. 1) den glücklichen Zustand, in dem sich Florenz zum Zeit-

punkt der Vollendung des Gemäldes befunden habe. In Wörtern wird hier ein Wunsch-

bild beschworen, welches gleichzeitig auch der Maler mit seiner Kunst in den Fresken den

Betrachtern vor Augen stellte. Das in der Aufschrift propagierte Ideal der in der Stadt füh-

renden Gesellschaftsschicht spiegelt sich in den Werken ihres Malers.1

Betrachten wir das Florentiner Fresko genauer. Es ist Teil der von dem Bankier Giovanni

Tornabuoni gestifteten Chorausmalung in der Dominikanerkirche Santa Maria Novella

(Abb. 2).2 Mit dem Gemälde beginnt an der rechten Kapellenwand ein Freskenzyklus zum

Leben Johannes des Täufers. Die Bilderfolge verläuft jeweils von rechts nach links über

drei Bildregister hin. Die Inschrift steht so am Anfang des gesamten Zyklus und leitet in

ein zweites Thema der Kapellenausmalung ein, welches die Heiligengeschichte in den un-

teren, am besten sichtbaren Bildfeldern begleitet und durchsetzt: Dieses Thema ist der

Ruhm der Stadt Florenz, der sie tragenden Gesellschaftsschicht und der in dieser eine pro-

minente Rolle beanspruchenden Kaufmanns- und Bankiersfamilie Tornabuoni. Johannes

der Täufer war einerseits der Schutzpatron der Stadt Florenz und andererseits auch der

Namenspatron des Auftraggebers Giovanni Tornabuoni. Für einen zeitgenössischen Be-

trachter konnten daher Stifter, Stadt und Heiliger zu einer zusammenhängenden Identi-

tät verschmelzen.



10 Michael Rohlmann

Als Schauplatz der Historienszene dient in dem Zacharias-Gemälde ein triumphbogen-

artiger, in kostbaren Steinmaterialien prunkender antikischer Tempelbau, der mit Schlacht-

und Soldatenreliefs geschmückt ist – ein Bildzeichen für Reichtum, Siege, Kunst und Ar-

chitektur, von denen die Inschrift spricht. Vor dem Gebäude haben sich wie auf einem

öffentlichen Platz die Mitglieder des Familienclans der Tornaquinci und ihre Freunde ver-

sammelt, würdevolle Gestalten, Geschäftsleute und auch eine Gruppe berühmter Huma-

nisten.

Nach links setzt sich diese Raumbühne in das anschließende Fresko der »Heimsuchung«

(Abb. 3) kontinuierlich fort. Durch ein Tor wird dort die Stadt verlassen, vor den Mauern

wandeln Frauen – biblische Gestalten und Florentinerinnen – auf hoch gelegenen Wiesen

und Wegen. Eine sowohl heilige wie profane visitatio ist dargestellt. Am Stadttor begrüßen

die Florentiner Frauen ehrenvollen Heiligenbesuch. Der Blick fällt im Hintergrund auf die

Stadt, deren Anblick sich einige ferne Rückenfiguren hingeben. Neben ihnen ragt der Flo-

rentiner Rathausturm hinter der Brüstung empor.3 Der städtische Aussichtspunkt steht auf

der Bildfläche mit dem Motiv der Begegnung Elisabeths und Mariens in axialer Beziehung:

Wo die Frauen einander ansehen, dort betrachten im Hintergrund die Rückenfiguren die

Erscheinung der Stadt. Die Freude Elisabeths über den Anblick der Gottesmutter wird so

von dem Florentiner »Belvedere« metaphorisch begleitet. Doch die Stadt ist für den Bild-

betrachter an dieser Stelle durch Hügel und Brüstung verdeckt. Wir werden auf die Schön-

heit von etwas Unsichtbarem verwiesen, womit auf einen zentralen Inhalt der vorderen

1. Domenico Ghirlandaio, Opfer des Zacharias, Florenz, Santa Maria Novella,
Cappella Tornabuoni



Ghirlandaios Florenz 11

Heiligenepisode angespielt ist:

Wie sich die Landschaftsschauer

in die für den Bildbetrachter ver-

borgene Stadtansicht vertiefen, so

erkennen und ehren die Frauen

ihre für den Betrachter noch ver-

borgenen, ungeborenen Kinder.

Auch die Frauen erleben ein »Bel-

vedere«. Die unsichtbare Schön-

heit der Stadt bereichert den Aus-

drucksgehalt der Heilsgeschichte.

Auf den von Ghirlandaio dar-

gestellten Stadtmauern wachsen

Bäume, die Tore bedürfen keiner

Türflügel. Friedvolle Ruhe

herrscht in dieser florentinisch

durchsetzten Ideallandschaft, de-

ren Idylle auch nicht durch die

Anwesenheit von Bettlern, Kran-

ken, Soldaten oder Wächtern ge-

stört wird.4 Wohlgekleidete, ge-

sunde, gemessen-würdevoll agie-

rende Gestalten füllen hier – wie

auch in der benachbarten Zacha-

rias-Szene – den Vordergrund, in

ihnen spiegelte und feierte sich

die Florentiner Oberschicht.

Nur fern erinnert vor dem Stadttor eine Schalenträgerin an körperliche Arbeit. In we-

hendes antikisches Gewand gekleidet, setzt sie sich deutlich von den Florentinerinnen des

Vordergrunds ab, deren Existenz sie dienend bereichert. Im folgenden Bildregister jedoch

hat die aus der Bildtiefe, aus dem Tor nach vorn schreitende Tragefigur gleichsam den Vor-

dergrund erreicht: In der Szene der »Geburt Johannes des Täufers« (Abb. 4) betritt sie rechts

– jetzt durch die Zimmertür – im Gefolge vornehmer Florentinerinnen die Geburts-

Camera. Gemäß Florentiner Brauch empfing die Mutter nach der Geburt von den Besu-

chern auf Platten herbeigebrachte Geschenke. Doch Ghirlandaios Fruchtbringerin (Abb. 5)

ist kein Abbild einer alltäglichen Dienerin, sondern eine antikisch gekleidete und bewegte

2. Domenico Ghirlandaio, Leben Johannes des Täufers, Florenz,
Santa Maria Novella, Cappella Tornabuoni, rechte Wand



12 Michael Rohlmann

Idealfigur, deren Erfindung letztlich in römischen Reliefs gründete. In Florenz war dieser

Figurentyp im 15. Jahrhundert etwa auch bei Filippo Lippi und Botticelli beliebt.5 In die

Quattrocentokunst eingeführt hatte ihn Donatello mit einer berühmten öffentlichen Sta-

tue, der »Dovizia« (Abb. 6).6 Die Personifikation des Reichtums und Überflusses war 1430

auf einer Säule auf dem Mercato Vecchio aufgestellt worden. Hier diente sie dem Markt-

platz als passendes Wahrzeichen, mit dem jedoch zugleich auch auf den Wohlstand der

ganzen Stadt Florenz verwiesen wurde. In dieser kommunalen Bedeutung spielte die Sta-

tue auf den Namen der Stadt an: Der römische Stadtname »Florentia« ließ sich als Anspie-

lung auf den »blühenden« Charakter des Ortes verstehen. Die Personifikation von Reich-

tum und Fruchtbarkeit konnte so als Erfüllung der im Stadtnamen beschworenen

Wohlstandshoffnung gedeutet werden. Ghirlandaio stilisierte seine Fruchtträgerin nach

Donatellos Vorbild. Im Fresko zieht die Florentiner Symbolfigur in das Geburtsgemach

des Täufers. Mit der Geburt eines Kindes kehrt auch in der Familie »Dovizia« ein.7 Doch

zugleich bleibt die städtische Dimension der Gestalt auf eine besondere Weise präsent. An

ihrer Bildposition ganz rechts steht die Figur axial genau über der Florentiner Ruhmes-

inschrift der »Verkündigung an Zacharias« im unteren Bildregister (Abb. 1, 2). Sieht man

oberes und unteres Gemälde zusammen, so wirkt die Bogenaufschrift wie ein Figurensockel

der Fruchtbarkeits-Verkörperung.

Wieder durchdringen sich also Stadtlob und Heilsgeschichte. Die Idealfigur verkörpert

nicht nur die mit der Geburt des Stadtpatrons erwiesene Fruchtbarkeit im Haus der Eli-

sabeth, sondern zugleich auch die der ganzen Stadt Florenz. Was zu Beginn des Zyklus in

3. Domenico Ghirlandaio, Heimsuchung, Florenz, Santa Maria Novella, Cappella Tornabuoni



Ghirlandaios Florenz 13

Worten beschrieben war, was dann in der Topographie der Historienorte ausgemalt wur-

de, dies verdichtet sich in Ghirlandaios weiblicher Kunstfigur: Schönheit, Wohlstand und

Reichtum der Stadt Florenz.

Florentiner Identitäten

In Bildern und Figuren hat Ghirlandaio in Santa Maria Novella einen Mythos der Stadt

und ihrer Ideale entworfen, die Vorstellung von Florenz und seiner Bewohner verklärt.

Die Fresken der Dominikanerkirche sind dafür ein besonders deutliches Beispiel, aber kei-

neswegs ein singuläres. Vielmehr dienten fast alle wichtigen Werke Ghirlandaios dazu,

soziale Idealbilder der Florentiner Oberschicht, ihrer einzelnen Gruppen und Individuen

zu entwerfen.8 Gesellschaftliche Rollen, Normen und Ziele spiegelten sich in den Bildern,

mit denen die Orte öffentlichen wie privaten Lebens ausgestattet waren. Kein anderen Maler

hat eine solche Vielzahl von Lebensbereichen seiner Zeitgenossen ausgestaltet, die verschie-

denen Bühnen der Gesellschaft ausstaffiert. Keiner hat so erfolgreich wie Ghirlandaio in

diesen Räumen, Sälen und Kapellen den Zeitgenossen durch Porträts oder Identifikations-

figuren zu ihrem Bildauftritt verholfen, damit sie ihre gesellschaftlichen Ideale und Struk-

turen veranschaulichen, soziale Rollen definieren und repräsentieren konnten. In den

Bildern wurde für die Zeitgenossen eine Idealwelt evoziert, nach der sie ihr tägliches Le-

ben vor den Bildern gestalten und stilisieren konnten. Die Bildwelt besetzte die verschie-

denen Orte des Lebens mit Lebensfiktionen von ästhetischem Reiz und geradezu beschwö-

4. Domenico Ghirlandaio, Geburt Johannes des Täufers, Florenz, Santa Maria Novella,
Cappella Tornabuoni



14 Michael Rohlmann

renden Unmittelbarkeit. Malerei ließ so durch künstle-

rische Schönheit einen Wertekanon anziehend erschei-

nen, teilte den in den Bildern Dargestellten und den die

Bilder Betrachtenden Rollen zu, um Lebensrealität zu

repräsentieren, zu überhöhen, zu ersetzen oder zu ver-

decken.

In den verschiedenen Aufsätzen des vorliegenden Ban-

des werden Formen, Bedingungen und Motive dieses

Bildgebrauchs am Beispiel der Ausmalung des Rathaus-

saales, einiger Refektorien von Ordensgemeinschaften,

des Versammlungsraums einer Bruderschaft, einer

Familienkapelle und eines Hochzeitszimmers genauer

analysiert. Mein Text skizziert dazu einführend einen

Überblick über Ghirlandaios Bildrepräsentation der ver-

schiedenen Florentiner Identitäten. Er beginnt bei Bil-

dern der Bürgerschaft: der Repräsentation der Stadt-

regierung im Rathaus und dem Bildauftritt der Floren-

tiner in Rom in der päpstlichen Kapelle. Dann folgen

Beispiele dafür, wie Ghirlandaio Florentiner Korpora-

tionen zur Darstellung brachte: die Ordens-

gemeinschaften mit ihren Altarbildern und Refektori-

en, die Bruderschaft in ihrem Versammlungssaal, das

Hospital in seiner Kirche. Die wichtigsten Gemeinschaften waren aber die Familien, de-

ren Selbstdarstellung in ihren Kapellen und Palasträumen kulminierte: der Großverband

eines aus verschiedenen Zweigen bestehenden Clans, der einzelne Familienzweig, die en-

gere Kernfamilie, jeweils eingebettet in die Consorteria, verbunden mit Nachbarn, Freun-

den, Geschäftspartnern, Patronen oder Klienten. In Bildnistafeln stilisierte Ghirlandaio

Rollenideale von Mann und Frau, Vater und Sohn, Großvater und Enkel. Schließlich fan-

den auch Humanisten und Gelehrte ihren Platz in der Bildwelt des Künstlers.

In fast all diesen Gemälden wurde der Bildinhalt – eine biblische Episode, eine Heiligen-

geschichte, eine antike Szene oder einfach nur die Person eines christlichen Heiligen oder

antiken Helden – unmittelbar auf konkrete Lebenssituationen und Ansprüche der Flo-

rentiner Auftraggeber bezogen. Die Tat oder das Ereignis der Vergangenheit diente als

Vorbild für das erhoffte Geschehen der Gegenwart. Um diese Bezüge zwischen Gegen-

wart und Bildhistorie zu verdeutlichen, fügte Ghirlandaio den Szenen häufig auch zeitge-

nössische Porträts bei. Die Realitäten von Einst und Jetzt verschmolzen.

5. Domenico Ghirlandaio, Frucht-
bringerin, Detail aus dem Fresko
Geburt des Täufers, Florenz, Santa
Maria Novella, Cappella Tornabuoni



Ghirlandaios Florenz 15

2. Die Stadtgemeinschaft

Der Regierungssitz: Exempla über und unter Fenstern

1482 erhielt Ghirlandaio den Auftrag, eine Wand des Audienzsaales der Florentiner Regie-

rung im Palazzo della Signoria zu freskieren: In einer Architekturkulisse sind antik-römische

Tugendhelden als Rollenvorbilder der Regierenden nebeneinander aufgereiht (siehe HELAS,

Abb. 1–4).9 Zwischen ihnen thront in einem gesonderten Baldachinraum wie als Stadt-

herrscher der gütig segnende heilige Bischof Zenobius, begleitet von zwei Diakonen. Wie

die antiken Helden furchtlos Rom verteidigt hatten, so hatte Zenobius einst Florenz beschützt,

so sollte sich auch die Florentiner Signoria der Gegenwart für ihre Vaterstadt einsetzen. Der

visuelle Bezug zwischen den Tugendexempeln und der Stadt Florenz wird im Gemälde auf

mehrfache Weise betont: Zwei gemalte Löwen halten Florentiner Banner, die Tiere verkör-

pern das Florentiner Wahrzeichen des Marzocco. Neben dem Heiligenthron wird in einem

fingierten Ausblick zudem der Florentiner Dom mit Baptisterium und Campanile sichtbar.

Die römischen Helden stehen über den Fensteröffnungen des Saals auf Inschriftensockeln

erhoben. Jede Gestalt ist isoliert, die Heroen posieren würdevoll mit klaren rhetorischen

Gesten nebeneinander, ihre Konturen zeichnen sich frei vor dem Hintergrund des Him-

mels ab. Wie eherne oder marmorne Ehrenstatuen erscheinen sie dem Betrachter, über

dessen Sphäre entrückt. Die Bilder teilen so nicht nur für städtische Amtsträger vorbild-

liche Haltungen und Taten dem Betrachter mit, sondern verdeutlichen auch eine Form

des Lohnes, die eine Stadt durch Ehrendenkmäler ihren Helden abstatten konnte.

Doch Ghirlandaio zeigt keine Standbilder, sondern wie festgefrorene Menschen. Sie

sind einerseits der Betrachterrealität ins Dauerhafte, Übermenschliche enthoben, ande-

6. Vedute des Mercato Vecchio, spätes 16. Jahrhundert, Privatbesitz



16 Michael Rohlmann

rerseits jedoch ihr zugleich auch verhaftet, präsent als erreichbare Vorbilder und doch

wieder ins Unerreichbare, Verehrungswürde, Überirdisch-Zeitlose entrückt. Philine Helas

erkennt in diesen Merkmalen der Figuren einen Reflex ephemerer, meist in

herrscherlichem Ambiente entstandener Festdekorationen mit ihren »lebenden Bildern«:

Ghirlandaios römische Tugendheroen sind gemäß italienischer Festkonventionen wie

lebende Statuen in ein großes, machtvolles Architekturgerüst gestellt. Vielleicht konnte

Ghirlandaio bei seiner Erfindung auf Erfahrungen zurückgreifen, die er – so Helas –

1475 bei der Herstellung von Festdekorationen zur Hochzeit Roberto Malatestas mit

Isabetta da Montefeltro in Rimini gesammelt haben könnte. Als Ghirlandaio später in

Malatesta-Auftrag ein Altarbild für Rimini entwarf, ordnete er dort Heilige ebenfalls

wie »lebende Bilder« in ein triumphales Architekturgerüst.10 In der Florentiner Sala dei

Gigli wurde dem Formtypus des Fest- und Triumphschmucks aus besonderem Grund

Dauer verliehen: Helas zeigt, wie die Dekoration des Saales inhaltlich und formal in

mediceische Herrschaftspanegyrik eingebunden war. Architektur wie Personenauswahl

spielten auf Lorenzo de’ Medici an, der in der Florentiner Domsakristei den Mordan-

schlag der Pazzi überlebte und die Stadt im anschließenden Krieg erfolgreich verteidi-

gen konnte.

Diese Bezüge waren zur Entstehungszeit der Fresken beim Blick aus den damals offenen

Fenstern der Bilderwand evident. Von dort konnte der Besucher nämlich das unmittelbar

angrenzende Gebäude der Dogana betrachten. An dessen Fassade hatte noch 1478 Sandro

Botticelli in städtischem Auftrag Schandbilder der exekutierten Verschwörer des Pazzi-An-

schlags gemalt. Man hatte die Körper der Hingerichteten an den Fassadenfenstern der Flo-

rentiner Regierungsgebäude zur Abschreckung herabgehangen und dieser ephemeren

Schändung durch Botticellis Fresken an der Dogana Dauer verliehen.11 Diese Bildbestrafung

war in der Sala dei Gigli beim Blick durch die Fenster auf die Dogana indirekt präsent.12

Über den Fenstern des Raums, d.h. oberhalb der abschreckenden Beispiele Florentiner

Verrats, erhoben sich in dem Saal die positiven altrömisch-republikanischen Exempla tu-

gendhaften Heldentums. Botticellis und Ghirlandaios Werke waren komplementäre Pen-

dants. Die Ehrenbilder innerhalb des Saals antworteten den Schandbildern außerhalb. Ge-

ehrt wurde durch Erhöhung über den Fenstern, bestraft durch Heraushängen von Fen-

stern hinab. Gerühmt wurden ferne Idealhelden der Vergangenheit, geschändet die Gegner

und Verräter der Gegenwart.

Vielleicht läßt sich auch die Darstellung des Florentiner Bischofs Zenobius, der im 5. Jahr-

hundert Florenz gegen die Goten beschützt hatte, auf diesen Zusammenhang beziehen. Unter

den Schandbildern befand sich nämlich auch ein Bildnis der Erzbischofs von Pisa, welches

1480 bei dem Friedensschluß zwischen Florenz und Sixtus IV. auf Drängen des Papstes



Ghirlandaios Florenz 17

entfernt werden mußte. Das gelöschte Bildnis des Verschwörers erhielt in Ghirlandaios

Freskierung ein positives Gegenbild als Ersatz. War die mahnende Schanddarstellung des

schlechten Bischofs auch beseitigt worden, so hielt doch Ghirlandaios Zenobius als Beispiel

eines guten Kirchenfürsten indirekt auch die Erinnerung an den Übeltäter wach.

Politik in Außendarstellung

Florentiner Politik im Gefolge des Pazzi-Krieges bildete auch den Hintergrund für die

Repräsentation von Florenz in den Fresken der Sixtinischen Kapelle. Es war ein Fresko

Ghirlandaios, in dem – nach einer These Steinmanns – 1481/82 die Florentiner Kolonie

in Rom als Porträtreihe dargestellt wurde. Das Gemälde zeigt die Berufung der ersten Apo-

stel (Abb. 7).13 Der Titulus, der über dem Fresko geschrieben steht, faßt das Thema allge-

meiner: CONGREGATIO POPULI LEGEM EVANGELICAM ACCEPTURI. Das Volk

kommt zusammen, um das Gesetz des Evangeliums zu empfangen. In der rechten Bild-

hälfte findet sich eine Gruppe Porträtfiguren. In ihrer Mitte läßt sich Giovanni Tornabuoni,

Leiter der römischen Medici-Filiale, sicher identifizieren. Vor ihm steht sein junger Sohn

Lorenzo. Die Porträts ordnen sich unmittelbar hinter die beiden im Vordergrund demü-

tig vor Christus knienden Apostel Petrus und Andreas. Dies zusammen mit dem Inhalt

des Titulus vermittelt eine klare Botschaft: Nach ihrem gegen den Papst geführten Krieg

7. Domenico Ghirlandaio, Berufung der Apostel, Rom, Vatikanpalast, Sixtinische Kapelle



18 Michael Rohlmann

scharen sich die Florentiner gehorsam unter die Oberhoheit Christi bzw. seines irdischen

Stellvertreters, des Papstes, um von ihm seine Heilsgesetze zu empfangen.14 Die See ist

beruhigt, die Wogen sind geglättet, während auf dem in der Kapelle gegenüberliegenden

Pendantbild »Untergang des Pharao und Dankfeier der Israeliten« (CONGREGATIO

POPULI LEGEM SCRIPTAM ACCEPTURI) die Feinde und Verfolger des Gottesvolkes

und seines Anführers im aufgewühlten Meer versinken.

Ghirlandaios rechte Porträtgruppe fällt aus den Scharen der in den übrigen Fresken

auftauchenden Bildnisgruppen heraus. Nirgends sonst sind die Dargestellten in einem

solchen Gleichmaß auf eine Linie gebracht, zu einer so dichten, kompakten und strengen

Gruppe zusammengepreßt. Einordnung und Gehorsam der Florentiner unter päpstlicher

Autorität sind nicht nur im Inhalt von Bildgeschichte und -aufschrift verdeutlicht, son-

dern auch durch den hier von Ghirlandaio gewählten spezifischen Kompositionsmodus

der Bildnisreihung.

3. Die Ordensgemeinschaften

Ordensprofil im Altarretabel

Ghirlandaio brachte das Selbstverständnis religiöser Orden15 vor allem in zwei verschiede-

nen Bildtypen zum Ausdruck: in Altarretabeln für die Hauptaltäre von Klosterkirchen und

in Gemälden des »Abendmahls« für die klösterlichen Speisesäle. Das Hochaltarretabel der

Dominikanerkirche Santa Maria Novella hatte wie die Fresken der Chorkapelle Giovanni

Tornabuoni gestiftet.16 In triumphbogenartiger Rahmenarchitektur befand sich als Mittel-

bild der Vorderseite zwischen knienden und stehenden Heiligen eine im Sonnenkranz

schwebende Madonna (Abb. 8), auf der Rückseite eine »Auferstehung Christi« (Abb. 9).

Schmale Seitenbilder flankierten jeweils die zentralen Kompositionen und ergänzten das

Programm um Dominikanerheilige und heilige Diakone.

Die Auswahl der Heiligen sowie die Ikonographie der Haupttafeln spiegeln nicht nur

Interessen des Bestellers (der hl. Johannes der Täufer als Namenspatron Giovanni

Tornabuonis; die »Auferstehung« als Erlösungsverheißung für die in der Kapelle begrabe-

ne Stifterfamilie17) sondern vor allem solche des Ordens wider. Die mulier amicta sole der

Vorderseite war dabei in das Programm der Glasbilder und Fresken der Fensterwand

(Abb. 10) eingebunden, welche einerseits die Reinheit der Immacolata, andererseits die

Hoheit der Assunta betonen.18 Maria in Glorie und Makellosigkeit ist dabei ein Sinnbild

der Kircheninstitution (Maria als Mutter der Gläubigen und zugleich Braut Christi), in

deren Dienst sich die Bestimmung des Dominikanerordens erfüllte. Dies machte das



Ghirlandaios Florenz 19

triumphbogenartige Retabel auch inhaltlich zu einem Ruhmesmonument der Kirchen-

institution. Die seitlichen Ordensheiligen des Retabels und ihre Aufschriften verdeutlich-

ten dabei die kirchlichen Ideale und Tätigkeitsfelder des Ordens: Disziplin, Weisheit, Lehre,

Leidensbereitschaft, Keuschheit, Glaubensverkündung. Mit ihnen suchte der Orden zum

Sieg der Kirche beizutragen.

8. Domenico Ghirlandaio, Hochaltar von Santa Maria Novella, Rekonstruktion der Vorderseite

9. Domenico Ghirlandaio, Hochaltar von Santa Maria Novella, Rekonstruktion der Rückseite



20 Michael Rohlmann

Diese triumphale Selbstdarstellung von Orden und Kirche war Mittelpunkt der liturgi-

schen Feiern des Konvents. Die Ordensbrüder versammelten sich in ihrem Chorbereich

vor dem Gemälde, um bei Messe und Andacht die Nähe Gottes zu erfahren. In liturgischer

Feier schien der künftige himmlische Triumph der Kirche für einen Moment auf Erden

bereits vorweggenommen. Dieser Erfahrung gab Ghirlandaios Altargemälde Anschaulich-

keit und Dauer. Es markierte einen Kernort des religiösen Lebens der Ordensgemeinschaft.

Über dem ehemaligen Aufstellungsort des Altarretabels befinden sich an der Fenster-

wand der Chorkapelle auch zwei Wandfresken dominikanischen Inhalts. Sie dienen dazu,

auch die an den Seitenwänden der Kapelle dargestellten Bilderzyklen des Marien- und

10. Florenz, Santa
Maria Novella,
Cappella Tornabuoni



Ghirlandaios Florenz 21

Johanneslebens durch visuelle Parallelen auf die Ordensidentität zu beziehen. Marien- und

Johannesfolge greifen jeweils mit einer Historienszene auf die Altarwand über, genau un-

terhalb der beiden Dominikanerfresken. Ordensszene und Marien- bzw. Johannesfresko

treten dabei in deutliche formale wie inhaltliche Korrespondenz: Links neben den Fen-

stern finden sich zwei Zimmerinterieurs, rechts zwei einsame Landschaften. Auf der lin-

ken Seite wird im unteren Bild Maria in ihrer Reinheit bei der Verkündigung von Gottes

Botschaft erfüllt, in der Hand hält sie ein Buch. Im Bildregister darüber erweist ein von

Dominikus verfaßtes Buch Gotterfülltheit und Glaubensreinheit bei einer Feuerprobe, wäh-

rend die Schriften der Häretiker verbrennen. Rechts neben den Fenstern geht im unteren

Gemälde der kleine Johannes in die Wüste, im Bildregister darüber wird im Wald Petrus

Martyr – missionierender Prediger wie der Täufer – erschlagen. Der Dominikaner stirbt

wie schließlich auch der Täufer den Märtyrertod. Der Orden betont damit seine besonde-

re Identität: Er rage an gotterfüllter Weisheit und Bildung hervor, besiege so die Häretiker

und verbreite bis zur Selbstopferung predigend die kirchliche Lehre.

Gleichzeitig korrespondieren beide Dominikanerfresken mit den zwei heiligen Diako-

nen, welche die Seitenfelder der Retabelfront einnahmen (Abb. 8). Diese Beziehungen

wurden durch die Beischriften der Tafeln deutlich gemacht: Links verkündete dort die

Aufschrift des Laurentius: PRESSVRAM FLAMME NON / TIMVI ET IN MEDIO

IGNIS / NON SVM ESTVATVS. Laurentius fürchtet also die Flammen nicht, sie kön-

nen ihn nicht auslöschen. Ebenso braucht im linken Fresko die Schrift des Dominikus die

Feuerprobe nicht zu fürchten, die Flammen können ihr nichts anhaben. Rechts hieß es

am Altarretabel über Stephanus: TORRENTIS LAPIDES STEPHANO MARTIRI

INVICTISSIMO DVLCISSIME EXTITERVNT. Der Heilige stirbt in der Steinigung

unbesiegt. »Stephanus Martyr« steht so in Parallele zu dem Petrus Martyr des rechten

Freskos, der noch im Todesmoment mit seinem Blut schreibend seinen Glauben bekennt.

Die Einbindung des Altarretabels in die Kapellenausstattung geht aber noch weiter.

Jeweils auf die ganze Marien- bzw. Johanneswand verweisen die Heiligentafeln, die zu Seiten

des Retabels an dessen schmalen Flanken angebracht waren: links der hl. Petrus Martyr,

rechts die hl. Katharina von Siena. Man konnte von der rechten Kapellenseite Katharina

zugleich mit den Marienfresken der hinter ihr aufragenden linken Kapellenwand betrach-

ten. Passend verwies die Aufschrift der Heiligen auf die auch im Marienzyklus zentralen

Motive von Jungfräulichkeit und himmlischer Auffahrt (INVICTA ANIMI VIRTVS ET

/ VIRGINITATIS DECVS ME / IN ETHERA SVBSTVLERVNT). Bei Petrus Martyr,

der an der gegenüberliegenden Seite entsprechend zugleich mit den Johannesfresken zu

sehen war, nannte die Aufschrift passend das für die Glaubensverkündung erlittene Mar-

tyrium (PROPAGANDA FIDEI DESIDERIO VVLNERA ISTA GERO).



22 Michael Rohlmann

Das Altarretabel der Dominikanerkirche ordnete sich also eng in das übrige Bildsystem

der Chorkapelle ein, bündelte dies in ordenspropagandistischer Absicht. Zugleich verwie-

sen Form und Inhalt der Altargemälde jedoch auch auf ein fernes römisches Monument,

auf die Ausmalung der päpstlichen Palastkapelle. Das dortige Altargemälde stellte einen

ikonographischen Sondertypus der Assunta dar: Maria schwebte von Engeln begleitet in

einer Lichtmandorla am Himmel, unten standen und knieten – ohne den sonst üblichen

Sarkophag Mariens – die Apostel und der Auftraggeberpapst Sixtus IV.19 Dieser »Maria in

der Glorie« antwortete an der gegenüberliegenden Eingangswand ein Fresko Ghirlandaios.

Wie später auf der Rückseite der Florentiner »Maria in der Glorie« hatte Domenico hier

ebenfalls die »Auferstehung Christi« gemalt.20 Vielleicht griff Ghirlandaios Florentiner

»Auferstehung« auch in ihrer Komposition auf das verlorene römische Werk zurück.

Sicher ist ein solcher Formbezug bei den seitlichen Heiligentafeln des Dominikanerretabels

(Abb. 8, 9). Die Nischenform, in der dort die Heiligen stehen, ist unmittelbar aus der Six-

tinischen Kapelle übernommen. Dort rahmen jeweils zwei solcher Nischen jedes Kapellen-

fenster (Abb. 11), so wie auf Vor- und Rückseite des Florentiner Altars die Nischen eine Mittel-

tafel flankieren. In Rom sind Figuren heiliger Päpste in den Nischen gemalt, einige hatte

Ghirlandaio selbst ausgeführt.21 Wie in der päpstlichen Kapelle heilige Päpste zur Legitima-

tion und als Vorbild aufgereiht wurden, so in der Ordenskirche heilige Dominikaner. Wie

in Rom so klärten auch in Florenz Schrifttafeln über die Identität der Dargestellten auf.

11. Rom, Vatikanpalast, Sixtinische Kapelle, Detail der Fensterzone



Ghirlandaios Florenz 23

Die Nischenform und Nischenpaarung des Dominikanerretabels, ebenso die in seinen

Mitteltafeln gestaltete thematische triumphale Macht- und Siegfeier der Kirche entstan-

den also in engem Formanschluß an päpstliche Bildpropaganda. Dieser Rückbezug hatte

für den Orden programmatische Bedeutung, in der künstlerischen Form wird spezifische

Ordensidentität erfahrbar. Der Konvent von Santa Maria Novella hatte im 15. Jahrhun-

dert häufig und auch über lange Jahre hinweg als Papstresidenz gedient, die Ordenskirche

nahm dabei die gleiche zeremoniell-liturgische Funktion als Ort der Capella papalis ein,

der in Rom die Sixtinische Kapelle diente. Noch 1515 bewohnte Leo X. bei einem Besuch

in seiner Heimatstadt das Kloster.22 Die künstlerische Anlehnung des Dominikanerretabels

an die Dekoration der Sixtinischen Kapelle gab dieser prestigereichen Funktion sichtbaren

Ausdruck. Die Papsttreue der Dominikaner von Santa Maria Novella stand im Florenz des

späten 15. Jahrhunderts dabei in deutlicher Konkurrenz zur Haltung der Dominikaner von

San Marco, wo unter Savonarola eine strengere, asketischere Ordenslinie verfolgt wurde,

die dort schließlich in scharfen, tödlichen Gegensatz zum Papsttum führte.23

Cenacoli: Gemeinschaft und Meditation der Ordensbrüder

Von den vier Darstellungen des Abendmahls, die Ghirlandaio schuf, haben sich drei er-

halten. In den Refektorien von Passignano, Ognissanti und San Marco fanden sich Or-

densbrüder und Gäste zum Essen vor dem Abbild der vorbildlichen apostolischen Brüder-

gemeinschaft Christi zusammen (siehe MARCHAND, Abb. 1–3).24 An der Stirnwand eines

Raumes, der einer bestimmten Funktion diente, öffnete sich jeweils ein zweiter gemalter

Raum gleicher Funktion: Betrachterraum und Bildraum befanden sich in einer funktio-

nalen Parallele zueinander. In und vor dem Bild liefen die Bank- und Tischpodeste an den

Wänden entlang, Bildpersonal und Betrachter saßen jeweils mit dem Rücken zur Wand,

der Raum vor dem Tisch blieb frei.

Die Grund für die Anbringung der Cenacoli-Gemälde in Cenacoli-Räumen liegt be-

kanntlich in der Verwandtschaft der Gesellschaft im Bild mit derjenigen vor ihm. Die

religiöse Betrachtergruppe war nach dem Vorbild des Bildpersonals gegründet, die brü-

derlich vereinten Apostel dienten als biblisches Spiegelbild einer von Christus selbst be-

stätigten gemeinschaftlichen Lebensform. In der gemalten Apostelvereinigung legitimie-

ren die Brüder so die Existenz ihrer eigenen Institution. Die Gemeinschaft der Apostel-

nachfolger konstituierte sich nicht nur im gemeinsamen Gebet in der Kirche, sondern vor

allem auch im gemeinsamen Essen. Im brüderlichen und schwesterlichen Teilen des Mah-

les, im Zusammen-Essen wurden Gemeinschafts- und Zusammengehörigkeitsgefühl er-

fahrbar.



24 Michael Rohlmann

Ziel der Ordensmitglieder war eine künftige himmlische Tischgemeinschaft mit Chri-

stus, in diesem Sinn konnte man die »Abendmähler« nicht nur als legitimierende Spiegel-

bilder des Ordens, sondern auch als fromme Wunschbilder erkennen, wieder mit Gott

selbst vereint an einem Tisch zu sitzen.

 Zugleich zeichneten die Fresken die Stirnwand des Refektoriums und damit die an ihr

sitzenden Oberen des Klosters besonders aus. Diese hervorgehobene Gruppe war am di-

rektesten mit der Apostelgemeinschaft parallelisiert und sollte den übrigen Brüdern ja

ebenfalls als ein leitendes Vorbild dienen. Insofern sind die Abendmähler auch ein Mittel

zur Hierarchisierung der Klostergemeinschaft. Der Prior saß in der Mitte direkt axial unter

dem Christus innig zugeneigten Lieblingsjünger Johannes. Mit ihm kontrastiert als nega-

tives Warnbild Judas, der Ausgeschlossene, der vor dem Tisch sitzt (keiner der Ordensbrü-

der hatte seinen Platz an der Innenseite des Tischkranzes). Diese plakative Gegenüberstel-

lung von Gut (völlige Hingabe an Christus) und Schlecht (Verrat Christi und der Gemein-

schaft als schwerstes Vergehen eines Mitglieds), von idealem und verwerflichem

Ordensbruder ist das zentrale Hauptmotiv der Cenacoli, welches bei Ghirlandaio auch

die hier pfeilartig herunterzeigenden Pendentifs mit ihren Konsolen betonen. Neben

Herkunft und Ziel der Gemeinschaft, verraten die Cenacoli also auch etwas über deren

Struktur und Charakter.

Aber Ghirlandaios »Abendmähler« leisten noch mehr. Eckart Marchand zeigt in seinem

Beitrag, wie die Bilder von dem Motiv der leiblichen Speisung ablenkten und die Betrach-

ter zur Kontemplation, zu einer Form geistiger »Speisung« anzuleiten versuchen. Man be-

findet sich in einem Refektorium, einem Eßraum, sieht an der Wand einen weiteren Eß-

raum und gedeckten Tisch gemalt, – aber kein einziger im Gemälde ißt oder trinkt! Da-

mit ist ein Kernbereich des Phänomens erfaßt. Zwar dienten die Refektorien der

Befriedigung leiblicher Genüsse und Bedürfnisse, doch wurde alles getan, um diese kör-

perliche, niedere Notwendigkeit auf eine höhere Ebene zu heben, sie einzufassen, zu re-

glementieren und zu bändigen. Ghirlandaios »Abendmähler« sind von so würdevoller

Bedeutungsschwere belastet, daß daneben jedes nichtige Geschwätz, Flüstern oder gar

Lachen ersterben mußte. Die Bilder stifteten Feierlichkeit und Erhabenheit, eine Aura von

spannungsvollem Ernst.

Bei den Ordensgemeinschaften wurde aus dem Essen eine Art von Gottesdienst, eine

höhere religiöse Übung, ein frommes Ritual. Dem dienten verschiedene Elemente: das

auch symbolische Waschen vor dem Mahl, das Bußgebet, der zeremonielle Einzug, das

Schweigen beim Essen, vor allem auch die frommen Lesungen. Die Aufnahme leiblicher

Nahrung verwandelte sich in diejenige geistiger. Diese Transformation mußten auch die

Fresken fördern: Speisebilder, die eben nicht das Essen zeigten, sondern zu einer anderen,



Ghirlandaios Florenz 25

höheren Tischtätigkeit anleiten sollten. Man feierte nicht den leiblichen Gaumengenuß

aufgetischter Köstlichkeiten, sondern lernte die Aufmerksamkeit und Konzentration auf

Gottes Wort und die daraus folgende Selbsterforschung.

Die wahre lebensspendende Speise war für die frommen Bildbetrachter Christi Opfer-

tod, die große erlösende Tat, die das himmlische Leben schenkt, während die Essensnahrung

nur das kümmerliche Erdendasein des nichtigen leiblichen Körpers erhielt und verlänger-

te. In frühen Refektoriumsausmalungen dominierten daher große Passionsszenen.

Abendmahlsbilder (die den Charakter der Betrachtergesellschaft widerspiegelten) zeigten

dabei die Reaktion auf Christi Worte und Handlungen, welche die Passion ankündigten.

Dem Betrachter wurde so ein vermittelnder Reflexionsbereich, ein »Denkraum« eröffnet,

in den man sich identifizierend hineinversetzen konnte und sollte, um seinerseits das

Passionsgeschehen, die übrigen gemalten Szenen und die Worte der heiligen Lesungen

meditierend zu durchdenken.

Marchand belegt in detaillierter Analyse, wie sich in Ghirlandaios »Abendmählern«

Einzelfiguren isolieren und getrennt voneinander bedenken lassen. Die Darstellung von

Haltungen, Gesten und Blickwendungen verdeutlicht Charakterzüge und Individualitäten

der Apostel und führt zugleich auch einen dem jeweiligen Ordensprofil angepaßten

Verhaltenskodex vor. Viele der Unterschiede zwischen Ghirlandaios einzelnen Cenacoli

kann Marchand dabei aus divergierenden Interessen und Ansprüchen der Bestellerorden

sowie aus den Bedingungen der jeweiligen architektonischen Refektoriumsräume erklä-

ren. Vereinzelung von Gestalten, der Verzicht auf Handlungselemente oder innerbildlichen

Dialog müssen nicht künstlerische Rückständigkeit bedeuten, sondern können Hinweis

auf eine besonders strenge Ordensrichtung sein.

4. Karitative Institutionen

Die Laienbruderschaft der Buonomini: ein freskierter Aufgabenkatalog

Neben den Orden waren in Florenz Bruderschaften die zweite Form religiöser Gemein-

schaften. Sie konnten sich entweder primär rein religiösen Aufgaben widmen oder auch

karitative Funktionen übernehmen.25 Eine der wichtigsten karitativen Bruderschaften ließ

ihre Kapelle von der Ghirlandaio-Werkstatt ausmalen (siehe SCHARF, Abb. 2–11). Fried-

helm Scharf stellt diesen Zyklus vor, bettet ihn in die Tradition von Bilderzyklen wohltä-

tiger Organisationen, das Aufgabenspektrum der Gemeinschaft und ihr soziales Umfeld

ein.26 Die Buonomini di San Martino sollten sich laut ihrer Satzung der Unterstützung

sogenannter »poveri vergognosi« widmen, d.h. der verarmten Oberschicht, und nicht den



26 Michael Rohlmann

Straßenbettlern der »povertà pubblica«. Daneben wurde jedoch zunächst vor allem armen

Handwerkern, Kleinhändlern oder einfachen Textilarbeitern geholfen. Gegen Ende des

15. Jahrhunderts nahmen die Leistungen für Bedürftige aus bürgerlichem Stand immer

mehr zu. Dies spiegelt sich auch in den Fresken des Bruderschaftslokals. Die Wohltaten

der Buonomini werden nach dem Kanon der Werke der Barmherzigkeit bildlich aufge-

gliedert. In Kleidung und Haltung präsentieren sich in den Fresken würdevolle Bedürfti-

ge des Florentiner Bürgertums.

Finanziert wurden die Buonomini durch Stiftungen. Vor allem die Medici leiteten der

Bruderschaft große Mittel zu und nutzten die Institution zu Sozialkontrolle und -fürsorge,

um die Ordnung von Gesellschaft und Stadt zu sichern. Die Fresken konnten – so Scharf

– gegenüber potentiellen Wohltätern als ein gemalter Rechenschaftsbericht der Buonomini

wirken: Die Bruderschaft präsentierte ihre Aufgaben und Leistungen.

Im Stil und Motivrepertoire der Ausmalung kann Scharf zahlreiche Berührungspunkte

zu Ghirlandaios Freskenzyklen für die großen Florentiner Familien nachweisen. Der Maler

der Oberschicht rücke so die Bedeutung und das Wirken der Bruderschaft dem Florenti-

ner Bürgertum in dessen eigenen Sehgewohnheiten vor Augen. Dabei verzichteten die Ge-

mälde auf jeden Prunk (wie es auch die Satzung der Buonomini von der Bruderschaft selbst

verlangte): Die Fresken sind in einem einfachen, »bescheidenen« Modus gehalten, der klar

und übersichtlich schildert, Lebensnähe und Gegenwärtigkeit vermittelt. Dieser Malstil

trägt dem spezifischen Decorum des Bruderschaftsraums Rechnung. Die scheinbar nüch-

ternen Bilder suggerieren Schlichtheit und Bedürftigkeit.

An der Eingangswand sind zwei Szenen hervorgehoben (SCHARF, Abb. 6, 7): Lebens-

mittel- und Kleidungsverteilung. Beides wurde im Bruderschaftslokals selbst durchgeführt

– eben dort, wo sich die Gemälde befinden. Die beiden Fresken rücken ihre Darstellun-

gen daher dem Betrachter besonders nahe: Reale und gemalte Architektur scheinen hier

ineinander überzugehen.

Die gegenüberliegende Altarwand wird von zwei Szenen aus der Vita des Bruderschafts-

patrons, des hl. Martin, eingenommen: »Der hl. Martin teilt mit einem Bettler seinen

Mantel« und »Christus erscheint als Lohn dem Heiligen im Traum« (SCHARF, Abb. 2, 3).

Im Bettler hatte der Heilige Christus selbst geholfen, Christus weist in der Traumszene

die Engel darauf hin. Das Freskenpaar verdeutlicht und rechtfertigt die religiöse Grund-

lage für das Handeln der Buonomini. Karitatives Wirken hilft nicht nur den Bedürftigen

(»Mantelspende«), sondern sichert auch den Spendern ihr Seelenheil (»Erscheinung Chri-

sti«). Nächstenliebe ist heilsnotwendiges christliches Handeln.

Beide Martins-Fresken argumentieren bewußt mit künstlerischen Stilgegensätzen. In der

»Mantelspende« kontrastiert die puppenhafte Gruppe von Ritter und Knappe mit dem



Ghirlandaios Florenz 27

monumental in kunstvollem Kontrapost stehenden nackten Bettler, der wie eine antike

Statue wirkt. Der Bedürftige ist damit in seiner besonderen künstlerischen Darstellungs-

form ausgezeichnet. Künstlerischer Wert verleiht der Bettlerfigur menschliche Würde.

Die Visionsszene wurde von einem anderen Künstler ausgeführt, der Ghirlandaio-Stil

ist von einer Malweise abgelöst, die sich an den Stil Sandro Botticellis anlehnt.27 Deut-

lich tritt der verschiedene Malmodus hervor: Fließend schönlinige Idealgestalten bevöl-

kern einen reicher geschmückten Innenraum. Der Betrachter wird so in Form wie Inhalt

des Gemäldes aus Ghirlandaios »Tatsächlichkeitsmalerei« in ästhetische Traumwelt ent-

rückt. Die Erfahrung des Imaginären, des künftigen jenseitigen, himmlischen Lohns ist

durch die Wahl eines anderen Künstlers und damit eines anderen Malstils evoziert und

verdeutlicht.

Das Ospedale degli Innocenti und sein Altarretabel

Das Florentiner Ospedale degli Innocenti wurde ab 1419 errichtet und 1445 eröffnet.28

Es sollte eine besondere Schande und Bedrohung der Stadt beseitigen, die heimliche Tö-

tung und Aussetzung von Kleinkindern aus wirtschaftlichen oder sozialen Gründen. Un-

eheliche Kinder, Kinder von Sklaven und Armen, Waisenkinder erwartete oftmals der si-

chere Tod. Das Spedale nahm diese Kinder auf, erzog sie, stattete die Mädchen später mit

einer Mitgift aus. Als heilige Fürsprecher der Kinder erwählt man die sogenannten »un-

schuldigen Kinder«, die Opfer des Bethlehemitischen Kindermordes, nach denen das

Hospital und auch die Gruppe der Findelkinder selbst benannt wurden.

Die Stadt hatte das Patronat der durch Stiftungen begründeten Institution der Seiden-

zunft übertragen. 1483 wurde Francesco di Giovanni Tesori neuer Spedalingo, der Leiter

des Spedale. Ihm gelang durch städtische Privilegien eine Sicherung der wirtschaftlichen

Situation des Instituts. Zugleich begann Tesori eine neue Ausstattungskampagne, in de-

ren Verlauf 1485 bei Ghirlandaio auch ein Hochaltarretabel für die Hospitalkirche be-

stellt wurde (Abb. 12).29 Das Gemälde ist 1488 datiert und zeigt die »Anbetung der Kö-

nige«. In zentralisierter Komposition präsentiert Maria ihr Kind den Königen und deren

Gefolge zur Verehrung. Im linken und rechten Vordergrund knien zwei Heilige und füh-

ren behütend oder weisend zwei der Unschuldigen Kinder zu Christus heran, während im

linken Hintergrund der Bethlehemitische Kindermord zu sehen ist. Davor befinden sich

zwei Porträts: Maler und Besteller des Altarbildes, Ghirlandaio und Tesori.30

Natürlich verweist die Ikonographie des Gemäldes zunächst auf die Eucharistie: In je-

der Messe wiederholt sich die Inkarnation Christi in der rituellen Verwandlung des Brotes

in den Leib Christi, wird Christus in der Hostie verehrt. Dem Altarrahmen war ursprüng-



28 Michael Rohlmann

lich oben ein Sakramentstabernakel

aufgesetzt, in dem Christus auch

außerhalb der Liturgie dauerhaft

präsent war. Seine Wirksamkeit er-

streckt sich über goldene Strahlen

und Flammen von oben her in

Ghirlandaios Gemälde hinein.

Heils- und Heiligengeschichte ver-

weisen in diesem Gemälde jedoch

auch deutlich auf die Hospital-

institution. Maria, die das Christus-

kind hält und der zwei Innocenti-

Kinder zugeführt werden, läßt sich

als Personifikation des Hospitals

selbst auffassen, das mütterlich die

Kinder aufnimmt. Der linke vorde-

re Schutzheilige ist Johannes der

Täufer, Patron der Stadt Florenz,

die im Hospital ihre Kinder um-

sorgte. Rechts empfiehlt Johannes der Evangelist das Kind. Der Evangelist diente der Arte

della Seta als Patron und vertritt im Gemälde die das Hospital betreuende Florentiner

Seidenzunft.31 In den Königen, die Maria ihre Geschenke bringen, konnten und sollten

sich die Florentiner Stifter widerspiegeln, von deren Gaben das Wohlergehen des Hospi-

tals und seiner Kinder abhing. In der feierlichen Eröffnungszeremonie des Hospitals brachte

der Gonfaloniere als Florentiner Regierungschef im Namen der Stadt eine Gabe auf den

Altar der Hospitalkirche, vor der dann der Spedalingo das erste Kind einkleidete.32

Ghirlandaios Gemälde für diesen Altar gibt solchem symbolischen Akt anschauliche Dauer

und heilsgeschichtliche Dimension. Wieder erscheint karitative Fürsorge als christliches

Handeln: Was dem Hospital gegeben werde, sei Christus geschenkt. In der Sorge um die

Innocenti-Kinder werde gleichsam das Christuskind verehrt.

Die von Bartolomeo di Giovanni ausgeführte Predella des Retabels (Abb. 13) verdeut-

lichte den Bezug zwischen Maria und der Hospitalinstitution: Als erstes und letztes Ge-

mälde sind »Verkündigung« und »Hl. Antoninus weiht die Kirche des Hospitals« beson-

ders hervorgehoben (in Abb. 13 sind »Hl. Johannes der Evangelist im Ölkessel« und die

»Verkündigung« in ihren Positionen zu vertauschen). Zwei Handlungen korrespondieren.

Wie der Engel mit seiner Botschaft den Leib Mariens heiligt, so weiht der Bischof den

12. Domenico Ghirlandaio, Anbetung der Könige, Florenz,
Ospedale degli Innocenti


