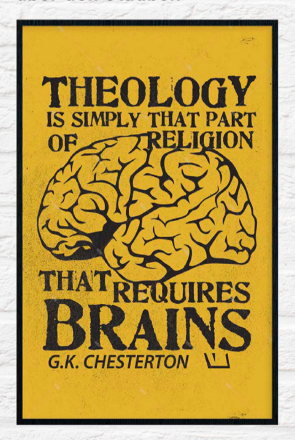
Martin Dürnberger

# Basics Systematischer Theologie

Eine Anleitung zum Nachdenken über den Glauben



Basics Systematischer Theologie

### Martin Dürnberger

### Basics Systematischer Theologie

Eine Anleitung zum Nachdenken über den Glauben

Verlag Friedrich Pustet Regensburg Gedruckt mit freundlicher Unterstützung durch Erzbischof Franz Lackner (Erzdiözese Salzburg), Bischof Manfred Scheuer (Diözese Linz), Erzabt Korbinian Birnbacher (Erzabtei Stift St. Peter, Salzburg) sowie die Stiftungs- und Förderungsgesellschaft der Paris-Lodron-Universität Salzburg.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

ISBN (Print) 978-3-7917-3051-6 © 2020 by Verlag Friedrich Pustet, Regensburg Umschlaggestaltung: Martin Veicht, Regensburg Coverabbildung: Missional Wear Druck und Bindung: Friedrich Pustet, Regensburg Printed in Germany 2020

eISBN 978-3-7917-7235-6 (PDF)

Weitere Publikationen aus unserem Programm finden Sie auf www.verlag-pustet.de Informationen und Bestellungen unter verlag@pustet.de

#### Inhaltsverzeichnis

| Vor | wort  |                                                                | 17 |
|-----|-------|----------------------------------------------------------------|----|
| 1   | Theo  | logisch denken?                                                | 21 |
| 1.1 |       | ology is simply that part of religion that requires brains"    |    |
|     |       |                                                                |    |
| 1.2 |       | klassische Referenzsysteme: Vernunft und Glaube                |    |
|     | 1.2.1 | Vernunftgemäß: Die Rationalitätsorientierung der Theologie     |    |
|     |       | 8                                                              | 25 |
| 1.3 | •     | natische Theologie in externen und internen Wissenschafts-     |    |
|     | bezüg | gen                                                            | 26 |
|     | 1.3.1 | Systematische Theologie, Religionsphilosophie und              |    |
|     |       | Religionswissenschaft                                          | 26 |
|     | 1.3.2 | Father Brown und die Aufgaben systematischer Theologie         | 29 |
| 1.4 | Ein R | eiseplan. Oder: Zum Aufbau dieses Buchs                        | 31 |
| 2   | Relig | iös glauben?                                                   | 33 |
| 2.1 | Was h | neißt es, zu glauben? Ein Gleichnis                            | 33 |
| 2.2 | Wie f | unktioniert Vertrauen? Zur Tiefendimension der fides qua       | 34 |
|     | 2.2.1 | Zur inneren Struktur des Glaubens                              | 34 |
|     | 2.2.2 | Zur epistemischen Logik des Glaubens                           | 37 |
|     | 2.2.3 | Zur praktischen Verfasstheit des Glaubens                      | 43 |
| 2.3 | Was i | st im Glauben Sache? Zum Reichtum der fides quae               | 45 |
| 2.4 | Noch  | mals: Das Gleichnis                                            | 47 |
| 2.5 | un    | d eine Überhangfrage                                           | 48 |
| 3   | Verni | ünftig sein?                                                   | 49 |
| 3.1 | Gesch | -<br>nichtliche Rekonstruktion: Drei Paradigmen                | 49 |
|     | 3.1.1 | Antike und christliche Perspektiven: Das Ideal der Spekulation | 50 |
|     | 3.1.2 | Neuzeitlich-moderne Einsichten: Vernunft als Kritikverfahren   | 53 |

|     | 3.1.3  | Modern-spätmoderne Vernunftkritik: Rationalitäten im Plural      | 55         |
|-----|--------|------------------------------------------------------------------|------------|
| 3.2 | Syster | matische Rekonstruktion: Rationalität 1, 2, 3, 4                 | 50         |
| 3.3 | Inters | subjektive Koordination von Perspektiven – und die               |            |
|     | Entde  | eckung der Objektivität(                                         | 53         |
| Ers | te Zwi | schenreflexion(                                                  | <b>57</b>  |
| 4   | Gott   | definieren?                                                      | <b>5</b> 9 |
| 4.1 | Regel  | kunde am Spielfeldrand                                           | 59         |
| 4.2 | Aufw   | ärmen mit lockeren Pässen                                        | 70         |
|     | 4.2.1  | Drei Wege von Gott zu reden                                      | 70         |
|     | 4.2.2  | Wellensittiche, Teenager, Gott: Über Analogien                   | 71         |
|     | 4.2.3  | Negative Theologie: Nicht so, sondern anders                     | 73         |
| 4.3 | Drei l | klassische Spielsysteme                                          | 74         |
|     | 4.3.1  | Nikolaus Cusanus: Gott als non-aliud                             | 74         |
|     | 4.3.2  | Thomas von Aquin: Gott als ipsum esse per se subsistens          | 77         |
|     | 4.3.3  | Anselm von Canterbury: Gott als id quo maius cogitari non potest | 33         |
| 5   | Gott   | beweisen?                                                        | 37         |
| 5.1 | Das F  | Projekt der Gottesbeweise                                        | 37         |
| 5.2 | Ansel  | m von Canterbury und das <i>unum argumentum</i>                  | 39         |
|     | 5.2.1  | Einordnungen                                                     | 39         |
|     | 5.2.2  | Anselm und sein famoses unum argumentum.                         | 90         |
|     | 5.2.3  | Kritische Anfragen                                               | )3         |
| 5.3 | Thom   | nas von Aquin und die <i>quinque viae</i>                        | 96         |
|     | 5.3.1  | Einordnungen                                                     | 96         |
|     | 5.3.2  | Thomas und der Domino-Day: Die kosmologische Argumentation       | 96         |
|     | 5.3.3  | Thomas und die faszinierende Welt der Pilze: Die teleologische   |            |
|     |        | Argumentation                                                    | )9         |
|     | 5.3.4  | Kritische Anfragen10                                             | )1         |

| 5.4 | Imma    | nuel Kant und das moralisch notwendige Postulat              |     |
|-----|---------|--------------------------------------------------------------|-----|
|     | der E   | xistenz Gottes                                               | 104 |
|     | 5.4.1   | Einordnungen                                                 | 104 |
|     | 5.4.2   | Kant und das Sméagol-Gollum-Problem der Vernunft             | 105 |
|     | 5.4.3   | Kritische Anfragen                                           | 110 |
| 5.5 | Zum     | status quaestionis                                           | 110 |
| 6   | Gott    | beschreiben?                                                 | 113 |
| 6.1 | Gotte   | es Einzigkeit und Einheit                                    | 113 |
|     | 6.1.1   | Biblische Einsichten: Über Polytheismus, Monolatrie,         |     |
|     |         | Polyjahwismus und Monotheismus                               | 113 |
|     | 6.1.2   | Spätantike Entdeckungen: Plotin denkt nur an das Eine        | 115 |
|     | 6.1.3   | Postmodernes Unbehagen: Monotheismus als Machtform?          | 117 |
| 6.2 | Gotte   | s Allmacht                                                   | 118 |
|     | 6.2.1   | Eine Annäherung, zwei Paradigmen, drei Probleme              | 118 |
|     | 6.2.2   | Aktuale und potentielle Allmacht                             | 120 |
|     | 6.2.3   | Ein anderes Verständnis von Allmacht                         | 124 |
| 6.3 | Gotte   | s Ewigkeit, Allwissenheit und Unveränderlichkeit             | 125 |
|     | 6.3.1   | Allzeitlichkeit oder Zeitlosigkeit? Über Ewigkeit            | 125 |
|     | 6.3.2   | Leguane, Pizzas, Schachspieler: Über Allwissenheit           | 127 |
|     | 6.3.3   | Die Dynamik unverbrüchlicher Treue: Über Unveränderlichkeit  | 131 |
| 6.4 | Gott    | als Schöpfer                                                 | 133 |
|     | 6.4.1   | Gott als Mafia-Pate? Nicht Erschöpfung, sondern Schöpfung    | 133 |
|     | 6.4.2   | Kierkegaard über Schöpfung und Allmacht                      | 135 |
|     | 6.4.3   | Ein Ausflug auf die Metaebene: Die "Je mehr Gott, desto mehr |     |
|     |         | Mensch"-Regel                                                | 136 |
| 7w  | eite 7v | vischenreflevion                                             | 130 |

| 7   | Gott   | anthropologisch freilegen?                                   | 143 |
|-----|--------|--------------------------------------------------------------|-----|
| 7.1 | Trans  | zendentalphilosophie: Immanuel Kants Ansatz                  | 143 |
|     | 7.1.1  | Kants Diskursort: Ein Problem in einer Schlüsselfrage        | 143 |
|     | 7.1.2  | Kants Option: Ein apriorisches Mehr in unserer Erkenntnis    |     |
|     |        | (feat. Gonzo, der Hamster)                                   | 144 |
|     | 7.1.3  | Kants Tableau: Wie Erkennen funktioniert                     | 147 |
| 7.2 | Theo   | logische Folgefragen                                         | 148 |
|     | 7.2.1  | Gottes Existenz: Kann man Gottes Dasein beweisen?            | 148 |
|     | 7.2.2  | Gottes Offenbarung: Kann man Gottes Wort vernehmen           |     |
|     |        | und darf man es annehmen?                                    | 150 |
| 7.3 | Trans  | zendentaltheologie: Karl Rahners anthropologische Wende      | 151 |
|     | 7.3.1  | Prolog: Ein Exkurs zu Thomas von Aquin                       | 151 |
|     | 7.3.2  | Hauptakt: Karl Rahners anthropologische Wende                |     |
|     |        | (feat. Gonzo, der Hamster)                                   | 154 |
|     | 7.3.3  | Nachspiel: Lehramtliche Perspektiven                         | 158 |
| 8   | Gott   | genealogisch entlarven?                                      | 161 |
| 8.1 | Vier i | ibliche Verdächtige                                          | 161 |
| 8.2 | Feuer  | bachs Projektionsverdacht: Im Kino unserer Sehnsüchte        | 162 |
| 8.3 | Marx   | soziale Profilierung: Kranke Gesellschaften                  | 165 |
| 8.4 | Freuc  | ls psychologische Rückführung: Familiäre Kompensation        | 166 |
| 8.5 | Nietz  | sches Kritik der Hinterwelt: Friedrich verabscheut Coldplay  | 168 |
| 8.6 | Nach   | idealistische Theologie bei J. B. Metz                       | 173 |
|     | 8.6.1  | Metz als Schüler Rahners: Kampf um das Subjekt-sein-Können   |     |
|     |        | aller Menschen                                               | 174 |
|     | 8.6.2  | Die bleibende Relevanz religionskritischer Anfragen bei Metz | 177 |
|     | 863    | Zusatz: Ein infralansarisches Caveat                         | 178 |

| 9    | Gott   | sprachlich dekonstruieren?                                            | 181 |
|------|--------|-----------------------------------------------------------------------|-----|
| 9.1  | Sprac  | he – das erste und letzte Organon der Vernunft                        | 181 |
|      | 9.1.1  | Philosophiegeschichtliche Einordnung                                  | 181 |
|      | 9.1.2  | Sinnlosigkeitsverdacht: Sind religiöse Aussagen bloß Blabla?          | 182 |
| 9.2  | Akzej  | otanz der STT: Punkrock und eschatologische Verifikation              | 184 |
|      | 9.2.1  | Punkrock, Metaphysik, Religion: non-kognitivistische                  |     |
|      |        | Gefühlsausbrüche                                                      | 184 |
|      | 9.2.2  | Mögliche Wahrheit nach dem Tod: kognitivistische                      |     |
|      |        | Gegenperspektiven                                                     | 185 |
| 9.3  | Kritik | der STT: Theken-Smalltalk und Leberprobleme                           | 186 |
|      | 9.3.1  | Sprachspiele an der Bar: Whiskey! Wasser! Bier!                       | 186 |
|      | 9.3.2  | Theorien und Erfahrungen: Von fehlenden Lebern                        | 189 |
| 9.4  | Philos | sophisch-theologische Anschlussperspektiven                           | 190 |
|      | 9.4.1  | Die Wirklichkeit, der Geist und die Kultur                            | 191 |
|      | 9.4.2  | Cultural turns, kontextuelle und interkulturelle Theologien           | 194 |
| Drit | te Zw  | ischenreflexion                                                       | 199 |
| 10   | Gott   | rechtfertigen?                                                        | 201 |
| 10.1 | Vorkl  | ärungen in systematischer Absicht                                     | 201 |
| 10.2 | Disku  | rrse auf dem Forum der theoretischen Vernunft                         | 203 |
|      | 10.2.1 | Was meint Güte, was bedeutet Allmacht?                                | 203 |
|      | 10.2.2 | Wie soll das <i>malum</i> verstanden werden? (feat. Irenäus von Lyon, |     |
|      |        | Augustinus und Origenes)                                              | 208 |
|      | 10.2.3 | Liebe, Freiheit, Natur: Das Welt-Gott-Verhältnis in der               |     |
|      |        | free will defense und der natural law defense                         | 219 |
| 10.3 | Der F  | Protest der praktischen Vernunft                                      | 235 |
|      | 10.3.1 | Gott – ein Fahrerflüchtiger, der später Schmerzensgeld zahlt?         | 235 |
|      | 10.3.2 | Gott, Sinn, Moral – kann und darf man zu seinem Leben                 |     |
|      |        | Ja sagen?                                                             | 237 |

|      | 10.3.3 Gott als Schrei des Protests gegen das Leid und das Absurde? | 239 |
|------|---------------------------------------------------------------------|-----|
| 10.4 | reductio in mysterium: Gott in seiner Unbegreiflichkeit annehmen    | 242 |
| Vier | te Zwischenreflexion                                                | 245 |
| 11   | Jesus lebt?                                                         | 251 |
| 11.1 | Über den Glauben: Autofahrten, Beifahrer, Sicherheitssysteme        | 251 |
| 11.2 | Jesu Leben, Botschaft, Tod: Orientierungen                          | 253 |
|      | 11.2.1 Jesus und Johannes der Täufer: Begegnung und Loslösung       | 253 |
|      | 11.2.2 Jesus und seine Frohe Botschaft: Das Reich Gottes            | 255 |
|      | 11.2.3 Jesus und seine Hinrichtung am Kreuz: Ein tödlicher Konflikt | 256 |
| 11.3 | Auferstehung: Jesus ist von Gott auferweckt worden!                 | 257 |
|      | 11.3.1 Semantisch-existentielle Klärungen: Was meint Auferstehung?  | 257 |
|      | 11.3.2 Metaphysische Herausforderungen: Ist Auferstehung            |     |
|      | ontologisch möglich?                                                | 259 |
|      | 11.3.3 Epistemologische Diskurse: Wie kann man erkennen,            |     |
|      | dass Jesus auferstanden ist?                                        | 260 |
| 11.4 | Das Kreuz, ein Skandal                                              | 264 |
|      | 11.4.1 Der Kreuzestod als Heilsereignis? Deutungen eines Skandals   | 264 |
|      | 11.4.2 Das Kreuz als Quantum der Liebe Gottes: Über Poolpartys      |     |
|      | und Knochenmarkspenden                                              | 266 |
|      | 11.4.3 Ein Wechsel in die Metaebene: Maßnehmen an Jesus Christus    | 267 |
| 12   | Christus erlöst?                                                    | 269 |
| 12.1 | Erlösung: Zwischen Seelenreifung und Firmenübernahme                | 269 |
| 12.2 | Cur deus homo? Anselms satisfaktionstheoretische Soteriologie       | 271 |
|      | 12.2.1 Problemhorizont und Anspruch                                 | 271 |
|      | 12.2.2 Diagnose: Verlorene Schönheit und Ordnung                    |     |
|      | 12.2.3 Therapievorschläge für vergiftete Verhältnisse               | 273 |
|      | 12.2.4 Partizipation und Hingabe: Menschwerdung und Kreuzestod      | 275 |

|      | 12.2.5 Kritische Würdigung                                           | 276 |
|------|----------------------------------------------------------------------|-----|
| 12.3 | Eine jüngere Alternative: Thomas Pröppers freiheitstheoretische      |     |
|      | Soteriologie                                                         | 279 |
|      | 12.3.1 Problemhorizont und Anspruch                                  | 279 |
|      | 12.3.2 Die äußerst subtile Traurigkeit nach dem Kauf von Sneakers    | 280 |
|      | 12.3.3 und das Problem mit Plastikringen aus Kaugummiautomaten       | 281 |
|      | 12.3.4 Gottesbegriff und Erlösungsmotiv                              | 283 |
|      | 12.3.5 Kritische Würdigung                                           | 285 |
| 12.4 | Von der Heilserfahrung zur Frage nach dem Geheimnis Jesu             | 287 |
| 13   | Hypostatisch vereint?                                                | 289 |
| _    | Frühe Entwicklungen in der Christologie                              |     |
|      | Das Konzil von Nicäa (325)                                           |     |
| 13.2 | 13.2.1 Arius als neuralgische Figur                                  |     |
|      | 13.2.2 Das Nizänum                                                   |     |
| 133  | Das Erste Konzil von Konstantinopel (381)                            |     |
| 10.0 | 13.3.1 Interpretationskonflikte nach Nicäa                           |     |
|      | 13.3.2 Das Erste Konzil von Konstantinopel                           |     |
| 13.4 | Das Konzil von Ephesos (431)                                         |     |
|      | 13.4.1 Ein konfliktiver Kristallisationspunkt: Marias Mutterschaft – | , . |
|      | und eine umstrittene WG                                              | 298 |
|      | 13.4.2 Das Konzil von Ephesos und die spätere Unionsformel           |     |
| 13.5 | Das Konzil von Chalcedon (451)                                       |     |
|      | 13.5.1 Labiler Frieden und verschärfter Miaphysitismus               |     |
|      | 13.5.2 Notwendige Klärungen: Chalcedon                               |     |
|      | 13.5.3 Die schwierige Rezeption: Neuchalcedonismus                   |     |
|      | 13.5.4 Das geheime Schlüsselchen des Chalcedonense                   |     |
| 13.6 | Und heute? Rahner'sche Skizzen zwischen Musik, Tanz                  |     |
|      | und Komposition                                                      | 305 |

| 14   | Trinitarisch eins?                                               | 311 |
|------|------------------------------------------------------------------|-----|
| 14.1 | Biblische Grundierung und frühe Konturierung                     | 311 |
|      | 14.1.1 Biblische Grundorientierungen und systematische           |     |
|      | Regieanweisungen                                                 | 311 |
|      | 14.1.2 Theologische Konflikte und konziliante Bestimmungen       | 312 |
|      | 14.1.3 Scones und Rosen zum Tee: Das revolutionäre Moment        |     |
|      | der Trinitätstheologie                                           | 315 |
| 14.2 | Intra- und interpersonale Modellierungen des trinitarischen      |     |
|      | Monotheismus                                                     | 318 |
|      | 14.2.1 Zwischen Innenraum der Subjektivität und Zwischenraum     |     |
|      | von Subjekten                                                    | 318 |
|      | 14.2.2 Augustinus und die irreduzible Facettierung menschlicher  |     |
|      | Subjektivität                                                    | 318 |
|      | 14.2.3 Richard von St. Viktor und das Don-Juan-Problem der Liebe | 319 |
| 14.3 | Im Modus methodischer Naivität: Worum geht es eigentlich?        | 322 |
|      | 14.3.1 Die Entfaltungslogik der Trinitätslehre                   | 322 |
|      | 14.3.2 in Rahners Axiom: Die ökonomische Trinität ist            |     |
|      | die immanente Trinität und umgekehrt                             | 323 |
|      | 14.3.3 Trinitarischer Monotheismus: Gott als Liebe denken        | 324 |
| Fün  | fte Zwischenreflexion                                            | 325 |
| 15   | Heil verkörpern?                                                 | 327 |
| 15.1 | Jesus Christus, der Heilige Geist, die Kirche – und die Sünde    | 327 |
|      | 15.1.1 Was jetzt?                                                | 327 |
|      | 15.1.2 Die bleibende Wirklichkeit der Zuwendung Gottes           | 328 |
|      | 15.1.3 in der Gemeinschaft der Kirche                            | 329 |
|      | 15.1.4 inmitten ihrer verstörenden Hinfälligkeit                 | 331 |
|      | 15.1.5 Fin raiches Ründel von Folgefragen                        | 336 |

| 15.2 | Bilder, Eigenschaften und Vollzüge der Kirche                    | 337 |
|------|------------------------------------------------------------------|-----|
|      | 15.2.1 Bilder der Kirche                                         | 337 |
|      | 15.2.2 Wesenseigenschaften der Kirche                            | 340 |
|      | 15.2.3 Grundvollzüge der Kirche – und die Frage nach der         |     |
|      | päpstlichen Infallibilität                                       | 341 |
| 15.3 | Kirche als Apriori: Von riskanten Bergtouren und bisweilen       |     |
|      | nostalgischen Müttern                                            | 345 |
| 16   | Heil performen?                                                  | 347 |
| 16.1 | Antike Orientierungen: Über heilige Zeichen und ihre Feier       | 347 |
|      | 16.1.1 Das Mysterium der Teilhabe an Gottes Heilsprojekt         | 347 |
|      | 16.1.2 Blumen, Küsse, Schokolade: Augustinus und der semiotische |     |
|      | Charakter der Sakramente                                         | 348 |
| 16.2 | Scholastische Verschiebungen: Über göttliche Arzneien und ihre   |     |
|      | Verabreichung.                                                   | 351 |
|      | 16.2.1 Übernatürliche Medizin: Sakramente als Ursachen           |     |
|      | der Heil(ig)ung                                                  | 351 |
|      | 16.2.2 Vertiefte Reflexionen auf Wirksamkeit, Gültigkeit,        |     |
|      | Erlaubtheit und Notwendigkeit                                    | 353 |
|      | 16.2.3 Erweiterte Bestimmungen des semiotischen Charakters       | 354 |
| 16.3 | Moderne Neuaufbrüche: Über Zigarettenstummel und                 |     |
|      | Gnadenanämie                                                     | 355 |
|      | 16.3.1 Eine kopernikanische Wende in drei exemplarischen         |     |
|      | Neuorientierungen                                                | 355 |
|      | 16.3.2 Extraterrestrischer Exkurs: Brot, Wein und Außerirdische  | 358 |
|      | 16.3.3 Was das Evangelium mit Neujahrskonzerten zu tun hat:      |     |
|      | Die performative Dimension des Glaubens                          | 360 |

| 17   | Heillos zerstritten?                                               | 363 |
|------|--------------------------------------------------------------------|-----|
| 17.1 | Ökumenische Dynamiken in Zeiten globalen Christentums              | 363 |
|      | 17.1.1 Ökumenische Dynamiken in Zeiten globalen Christentums       | 363 |
|      | 17.1.2 die Perspektiven der katholischen Kirche                    | 366 |
|      | 17.1.3 und eine offene Zukunft: Von Wunderkammern und              |     |
|      | Wimmelbildern                                                      | 369 |
| 17.2 | Zwei Expeditionen: Rechtfertigung und Amt                          | 370 |
|      | 17.2.1 Das Problem der Rechtfertigung im feinen Ineinander         |     |
|      | von Freiheit und Gnade                                             | 370 |
|      | 17.2.2 Die fragmentierte und vielschichtige Frage nach dem Amt     | 376 |
| 17.3 | Epistemologische und hermeneutische Grundlagenfragen               | 379 |
|      | 17.3.1 Ignatius und Karl und Ludwig und Donald: Vier Köpfe         |     |
|      | für ein wenig Wohlwollen                                           | 379 |
|      | 17.3.2 Sie stehen da und können nicht anders: Das Problem stabiler |     |
|      | Dissense                                                           | 381 |
|      | 17.3.3 Keine Frage der Höflichkeit: Aussagen des Nächsten retten   | 382 |
| 18   | Heil monopolisieren?                                               | 383 |
| 18.1 | Religionstheologische Jobbeschreibung                              | 383 |
| 18.2 | Exklusivismus: Ötzi zwischen Feuer und Eis                         | 384 |
| 18.3 | Inklusivismus: Albus Dumbledore und der Tod                        | 388 |
|      | 18.3.1 Der Meteoriteneinschlag der Offenbarung Gottes              | 388 |
|      | 18.3.2 "After all, death is but the next great adventure" –        |     |
|      | Karl Rahners anonymes Christentum                                  | 389 |
|      | 18.3.3 Das Zweite Vatikanum: Eine heilsoptimistischere             |     |
|      | Neuorientierung                                                    | 392 |
|      | 18.3.4 Am spirituellen Existenzminimum? Rückfragen an              |     |
|      | inklusivistische Perspektiven                                      | 393 |
| 18.4 | Pluralismus: Ein Elefant im Raum der Religionen                    | 396 |
|      | 18 4 1 Die elefantöse Intuition des Pluralismus                    | 396 |

|      | 18.4.2 John Hicks religionstheologischer Pluralismus                  | 397 |
|------|-----------------------------------------------------------------------|-----|
|      | 18.4.3 Welche Gewinne bei welchen Verlusten? Kritische Würdigung      | 399 |
| 18.5 | A new kid in town? Das Projekt der komparativen Theologie             | 401 |
| Sech | nste Zwischenreflexion                                                | 405 |
| 19   | Leben erhoffen?                                                       | 407 |
| 19.1 | Ein schulbuchübliches Modell der Eschatologie                         | 407 |
| 19.2 | Zur Hermeneutik eschatologischer Aussagen                             | 409 |
|      | 19.2.1 Rahners Razor und das christologische Sparsamkeitsprinzip      | 409 |
|      | 19.2.2 Die irreduzibel politische Dimension der christlichen Hoffnung | 411 |
| 19.3 | Umbrüche: Klassische Problemorte des 20. Jh.                          | 412 |
|      | 19.3.1 Ganztodhypothese: Unsterblichkeit der Seele oder               |     |
|      | Auferstehung der Toten?                                               | 413 |
|      | 19.3.2 Auferstehung-im-Tod-Hypothese: Caesar, Napoleon, JFK –         |     |
|      | und wir                                                               | 414 |
|      | 19.3.3 Endentscheidungshypothese: Kann man erst im Tod Ja oder        |     |
|      | Nein zu Gott sagen?                                                   | 419 |
| 19.4 | Was bedeutet es, mit unbedingter Liebe konfrontiert zu sein?          | 420 |
|      | 19.4.1 Gericht: Von der Gefährlichkeit des Nachhausekommens           | 420 |
|      | 19.4.2 Purgatorium: Das transformative Moment der Liebe Gottes        | 422 |
|      | 19.4.3 Hölle: Reale Möglichkeit absoluter Selbstbezogenheit, Hoffnung |     |
|      | auf den späten Nachmittag                                             | 425 |
|      | 19.4.4 Himmel: Wirkliches Nachhausekommen, further up and further in  | 429 |
| 19.5 | Ein letzter Wechsel auf die Meta-Ebene: Deus semper maior             | 430 |
| 20   | Theorietheorien entwickeln?                                           | 433 |
| 20.1 | Caritasmensch oder Immobilienhai? Zur Rationalität von                |     |
|      | Lebensentscheidungen                                                  | 433 |

| 20.2  | Erste A                                               | Achse: Das Sein, das Subjekt und die intersubjektiven Aprioris | 436 |  |
|-------|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-----|--|
|       | 20.2.1                                                | Orientierung am Sein                                           | 436 |  |
|       | 20.2.2                                                | Orientierung am Subjekt                                        | 437 |  |
|       | 20.2.3                                                | Orientierung an intersubjektiven Aprioris                      | 437 |  |
| 20.3  | Zweite Achse: Vernunftbegriff und Begründungsanspruch |                                                                |     |  |
|       | 20.3.1                                                | Lebensweltlich determinierte Vernunft: Im Gehäuse              |     |  |
|       |                                                       | lebensweltlicher Plausibilitäten                               | 438 |  |
|       | 20.3.2                                                | Das Ideal der Letztbegründung: Die Freilegung                  |     |  |
|       |                                                       | unhintergehbarer Bezugspunkte                                  | 440 |  |
|       | 20.3.3                                                | Schwankende Schale Vernunft: Die Arbeit mit falliblen          |     |  |
|       |                                                       | Sicherheiten                                                   | 442 |  |
| Sieb  | te Zwi                                                | schenreflexion: Wir Hobbits                                    | 445 |  |
| Lek   | türe- uı                                              | nd Arbeitsorientierung                                         | 447 |  |
| Vorl  | oemerkı                                               | ungen                                                          | 447 |  |
| Frag  | en- und                                               | l Arbeitssets                                                  | 447 |  |
| Lite  | raturve                                               | rzeichnis                                                      | 461 |  |
| Vorl  | oemerkı                                               | ungen                                                          | 461 |  |
| Que   | llen mit                                              | lehramtlichem Charakter                                        | 461 |  |
| Que   | llen der                                              | Theologie- und Philosophiegeschichte                           | 464 |  |
| Allgo | emeine                                                | Literatur                                                      | 473 |  |
| Bilde | quellen.                                              |                                                                | 495 |  |
| Nan   | nenreg                                                | ister                                                          | 497 |  |
| Sacl  | registe                                               | er                                                             | 503 |  |

#### Vorwort

Das vorliegende Buch wurde in einem Jahr geschrieben, ist aber zehn Jahre lang entstanden: Es ist das Ergebnis von Lehrveranstaltungen an der Universität zu Köln und der Universität Salzburg, deren Ziel es primär war, fundamentale Theologie zu vermitteln - Basics Systematischer Theologie, was Inhalte und Kompetenzen betrifft. Das Buch versteht sich dabei als eine Art Anleitung: nicht in dem Sinn, dass wie in einem Kochbuch Zutaten, Schritte und Zeiten notiert sind, sondern in dem Sinn, den ich selbst als am inspirierendsten erfahren habe. Als Student fand ich es – facile dictu – meist am hilfreichsten, wenn ich nachvollziehen konnte, wie eine Dozentin, ein Dozent grundlegende Probleme und Zusammenhänge mit anschaulichen Beispielen in verständlicher Sprache aufschlüsselte; wenig stimulierte das eigene Nachdenken aber mehr als ein leicht schräges Gedankenexperiment, eine kreative Analogie, ein vogelwildes Szenario - oder der eigene Versuch, bessere Beispiele zu entwickeln. Auch wenn es vielleicht nicht immer akademisch seriösem Vortrags- und Formulierungshabitus entspricht, erwies sich das auch in den Kursen als wertvoll, die ich als Dozent halten durfte. Ich hoffe, dass diese Erfahrungen bzw. dieser drive in der vorliegenden Publikation produktiv integriert sind - ihnen verdanken sich jedenfalls nicht wenige der Beispiele und Formulierungen. Ich weiß – auch im Blick darauf – um die Kontingenz, die dem Buch anhaftet: Es arbeitet mit bestimmten denkerischen Traditionen, entwickelt ein bestimmtes Narrativ, konzentriert sich auf bestimmte Perspektiven. Andere Narrative wären möglich, zusätzliche Traditionen wählbar, alternative Perspektiven denkbar, mehr Diversität sinnvoll und nötig. Kurzum: Es gibt Lücken – und zumindest manche davon sind mir schmerzlich bewusst. Hier schlummern, um das mindeste zu sagen, die ungeschriebenen in den geschriebenen Büchern; dennoch hoffe ich, dass das Buch, so wie es vorliegt, helfen kann, grundlegende theologische Perspektiven zu erschließen und zu vermitteln – eben Basics.

Dazu ist es an dieser Stelle weder möglich noch nötig, leitende didaktische Hintergrundüberlegungen auszuleuchten oder diese (für sich stehende) Publikation in extenso ins Gesamt einer möglichen, idealisierten Lehrveranstaltung einzupassen. Einige solcher Reflexionen zu Kompetenzniveaus, learning outcomes, constructive alignment etc. finden sich auf www.gutelehre.at: Das vorliegende Buch ist eine wichtige Grundlage eines Lehrkonzepts, das 2018 mit dem Ars docendi, dem österreichischen Staatspreis für exzellente Lehre, ausgezeichnet wurde. Ausgewählte didaktische Orientierungen finden sich auf der genannten Seite, wo sie unter dem Label "Theologie und Glaube I&II – ein postsäkulares Theorielabor" einsortiert sind; in eher praktischer Weise, aber minimalistisch werden didaktisch relevante Anschlüsse auch am Ende des Buchs vorgeschlagen, wenn es um mögliche Lektüre- und Arbeitsorientierungen geht.

18 Vorwort

Was an dieser Stelle sehr wohl in extenso nötig und ein aufrichtiges Anliegen ist, sind Danksagungen. Mein Dank gilt den Kollegen und Kolleginnen am Fachbereich Systematische Theologie an der Uni Salzburg – besonders Gregor Maria Hoff hat mir als Fachbereichsleiter immer wieder den Rücken für das Projekt freigehalten. Mein Dank gilt vor allem auch Hans-Joachim Höhn an der Universität zu Köln: Er hat mir in meinen Kölner Jahren in einer Weise Räume zum eigenen Denken und Arbeiten eröffnet, die nicht selbstverständlich ist, und ist mir ein überaus wertvoller und inspirierender Gesprächspartner geworden. Der Dank gilt auch jenen Tutorinnen und dem Tutor, die meine Kurse mit Kompetenz und Humor begleitet haben: Anne Weber, Aaron Langenfeld, Judith Krain und Anna Stade (in zeitlicher Reihung). Sie belebten den Vorlesungsund Seminaralltag nicht nur mit neuen Musiktipps und geistreichen Lektürerunden, sondern lieferten auch die feinsten Messungen dazu, was funktionierte und was überforderte, was wirklich sinnvoll war und was bloß eitle Spielerei. Dank gilt auch vielen anderen Wegbegleiter\*innen und Helfer\*innen in ganz unterschiedlichen Kontexten: Nikodém Bartošík, Bettina Brandstetter, Reinhard Brandstetter, Martin Breul, Andreas Dohm, Judith Falch, Herwig Grimm, Henning Klingen, Br. Julian OFMCap, Michael Karger, Elisabeth Kendlbacher, Christina M. Kreinecker, Gregor Reimann, Christoph Stender, den Brüdern in Taizé, Isabel Ana Virgolini, Lukas Wiesenhütter, Michael Zichy u. a.m. Auch dem Verlag möchte ich sehr herzlich danksagen: Fritz Pustet, Rudolf Zwank und Willibald Butz haben das Projekt von Beginn an ausgesprochen wohlwollend und geduldig begleitet. Aufrichtig danken darf ich vor allem auch jenen, die die Drucklegung des Buchs großzügig unterstützt haben: Bischof Manfred Scheuer in meiner biographischen Herkunftsdiözese Linz, Erzbischof Franz Lackner in der Erzdiözese Salzburg, Erzabt Korbinian Birnbacher von der Erzabtei St. Peter in Salzburg sowie die Stiftungs- und Förderungsgesellschaft der Paris-Lodron-Universität Salzburg.

Einige Namen möchte ich nochmals in ganz besonderer Weise hervorheben: Der bereits erwähnte Aaron Langenfeld ist mir über die Jahre nicht nur zu einem sehr guten Freund, sondern auch zu einem äußerst wichtigen theologischen Diskussionspartner geworden – mit ihm konnte ich nochmals ganz grundsätzlich und ohne akademische Maskenspielerei viele theologische Probleme durchsprechen, die sich naturgemäß stellen, wenn lockere Skripte in eine seriöse Publikation transformiert werden. Das gilt analog auch für den Dekan der Katholisch-Theologischen Fakultät Salzburg, Alois Halbmayr, der trotz seiner vielfältigen Agenden jedes Kapitel gelesen und ebenso ausführlich wie präzise Feedback gegeben hat. Ohne diese beiden hätte das Buch nicht die Form, die es hat (auch wenn Fehler oder Unstimmigkeiten natürlich ausschließlich mir zuzuschreiben sind). Eigens und sehr herzlich bedanken möchte ich mich auch bei Hannes Vogel, der an der Uni Salzburg die Entstehung des Buchs als Lektor begleitet hat: Er hat dies in einer Kombination von Witz und Akribie getan, die unglaublich produktiv ist - ein echter Glücksfall! Was schließlich meine Frau, meine Kinder, meine Eltern und Schwiegereltern, meine (leiblichen und angeheirateten) Geschwister und deren Familien zu diesem Buch beigetragen haben, lässt sich (bis auf wenige Ausnahmen – die glickVorwort 19

sigen Quamas lassen grüßen!) propositional ebenso wenig sauber versprachlichen wie der Dank, den ich dafür sagen möchte.

Das Buch wurde aus dem Vertrauen heraus geschrieben, dass *in Jesus das unbedingte Ja Gottes zu uns verwirklicht ist* (vgl. 2 Kor 1,19) und dass der Glaube daran Welt, Kirche und Leben bleibend neu und heilsam zu erschließen, zu orientieren vermag – auch heute noch, in kirchlich und gesellschaftlich disruptiven Zeiten, um das mindeste zu sagen. Damit ist auch die tiefe Überzeugung verbunden, dass dies *redlich* nicht ohne Theologie möglich ist: Leben aus dem Vertrauen auf Gott heraus zu gestalten, impliziert das *sapere aude* – die Suche nach Reflexion, Argument, Diskurs.

Zu dieser Suche will dieses Buch einen kleinen Beitrag leisten. Es ist jenen gewidmet, die sich auf dieses Abenteuer eingelassen haben und denen mein Dank *last, but not least* ganz besonders gilt: meinen Studierenden in Salzburg und Köln.

Maria Neustift, 8. Dezember 2019 Martin Dürnberger

### 1 Theologisch denken?

First things first! Das ist eine kluge Regel in Alltag und Wissenschaft, auch in der Theologie. Aber mit den klugen Regeln beginnen die Probleme bekanntlich erst: Was sind denn "die ersten Dinge" und womit sollte man sich daher zuerst beschäftigen? In der Theologie liegt die Antwort nahe: Gott! Aber damit gerät man unversehens an die nächste Frage: Was meint der Ausdruck "Gott"? Konsultiert man Lexika, finden sich unterschiedliche Definitionen, bloß: Welche davon ist angemessen? Und: Wie lässt sich entscheiden, oh eine Definition angemessen ist? Weiter: Kann man Gott denn definieren? Vielleicht ist man hier indirekt auf einen pragmatisch sinnvollen Ansatzpunkt gestoßen: Bevor über Gott nachgedacht wird, soll erst einmal übers Nachdenken über Gott nachgedacht werden. Das liegt auch deshalb nahe, weil dieses Nachdenken eine lange, spannende Geschichte hat – in der Philosophie, aber besonders in der Theologie. Das erste Kapitel widmet sich daher in drei Schritten einer einfach klingenden Frage: Was ist Theologie?

### 1.1 "Theology is simply that part of religion that requires brains"

Diese Antwort gibt der britische Schriftsteller Gilbert K. Chesterton (1874–1936) auf die Frage, was Theologie sei (1997, 25). Sie trifft den entscheidenden Punkt: Theologie hat mit Religion und Gott, aber auch mit Rationalität zu tun, wie bereits die griechischen Grundbegriffe theos (θεός, Gott) und logos (λόγος, Wort, Lehre, Vernunft) andeuten. Folgen wir dieser Spur, lässt sich Theologie in erster Lesung als a) Nachdenken b) über Gott verstehen, das c) gleichermaßen glaubensbasiert und vernunftorientiert ist. Was das in erster Lesung heißen kann, beschäftigt uns in den folgenden drei Punkten.

a) Was heißt "Nachdenken"? Der Begriff ist bewusst weit gewählt: Theologie hat viele Gesichter. Sie geschieht nicht nur an Universitäten und Hochschulen, sondern auch in Pubs und Bibelkreisen, auf Parkplätzen oder beim Bergsteigen. Sie beginnt, wo man kurz innehält, einen Schritt aus dem Alltag heraustritt und zu fragen beginnt, was es mit den eigenen (Glaubens-)Überzeugungen auf sich hat, d. h. was wie warum sinnvoll geglaubt und gelebt werden sollte. Nicht selten geschieht das da, wo man der Konfrontation mit eigenen oder Fragen anderer nicht ausweicht: Ist das Leben absurd? Kann Gott den Sinn des Lebens garantieren? Gibt es so etwas wie eine Gotteserfahrung? Was in der Bibel ist wörtlich, was metaphorisch zu verstehen? Worauf verpflichtet mich die Forderung, den Nächsten zu lieben, wenn ich einen Obdachlosen sehe? Kann es eine Gerechtigkeit im Himmel geben – oder käme sie zu spät? Warum handelt Gott nicht im Leid? U. a. m.

Oft werden dabei Begriffe wie Gott, Kirche oder Nächstenliebe eine Rolle spielen, aber es ist nicht ausgeschlossen, dass auch dort theologisch nachgedacht wird, wo derlei nicht explizit vorkommt – wie wir sehen werden, hängt viel davon ab, wie man Glaube versteht (vgl. Kapitel 2; 18.3). Wer jedenfalls solche großen und kleinen Fragen zulässt und sie ernst nimmt, wer versucht, sie denkerisch und glaubend zu bearbeiten, wer sich dabei müht, sich selbst oder anderen den Glauben besser verständlich und rational nachvollziehbar zu machen – der und die treibt Theologie.

Solche Momente des Innehaltens sind alltäglich, es gibt aber auch eine wissenschaftliche Spielart davon: akademische Theologie. Diese verhält sich zu Theologie im Alltag gewissermaßen wie La Masia, die Nachwuchsakademie des FC Barcelona, zum Straßenkick: Beides ist Fußball, beides macht Spaß, es gibt auch wechselseitige Berührungspunkte und man kann sogar voneinander profitieren – aber natürlich ist La Masia anders als Straßenfußball aufgestellt: Dort versucht man konsequent, professionelle Trainingsstandards zu berücksichtigen und Fußball gemäß neuesten Herausforderungen und Erkenntnissen weiterzuentwickeln. Auf unser Thema und das vorliegende Buch übertragen bedeutet das in erster Annäherung: Akademische Theologie ist an methodischen Standards orientiertes, d. h. wissenschaftlich gesichertes Nachdenken über Gott.

b) Was heißt "über Gott"? Tatsächlich ist Gott als Gegenstand der Reflexion eine zu weite und zugleich zu schmale Auskunft. Sie ist zu weit, weil sie nicht weiter erkennen lässt, was mit dem Ausdruck "Gott" gemeint ist – man mag versucht sein, alles Mögliche darunter zu verstehen. Auch wenn es im Folgenden um Gott geht, wie ihn der christliche Glaube versteht, erspart das die Arbeit an einem adäquaten Gottesbegriff nicht: Es bleibt stets nachzudenken, was wir vernünftigerweise unter dem Begriff "Gott" verstehen sollten – und wie das mit dem eigenen Glauben kompatibel ist (vgl. Kapitel 4). Zugleich ist die obige Auskunft zu schmal, weil sie suggeriert, es ginge Theologie exklusiv, explizit und nur um Gott. Das ist unpräzise: Wer etwa über den Sinn des Daseins nachdenkt, mag implizit an die Gottesfrage rühren, ohne den Begriff explizit zu verwenden – man könnte das also unter bestimmten Bedingungen als eine Form anonymen Theologietreibens deuten (auch wenn man hier eine gewisse Übergriffigkeit als mögliches Problem im Blick haben sollte; vgl. 18.3.4).

Zugleich ist das Thema der Theologie nicht Gott allein: Es ist vielmehr Gott und die gesamte Wirklichkeit in Bezug auf Gott. Beide zusammen bilden das sog. Materialobjekt, den Gegenstand der Theologie: Gott und alle Wirklichkeit. Davon zu unterscheiden ist Gott als das sog. Formalobjekt, als Frageperspektive der Theologie: Theologie reflektiert gewissermaßen alles unter der Frageperspektive, was es mit Gott zu
tun hat.

c) Was heißt "glaubensbasiert und vernunftorientiert"? Im gängigen Verständnis nutzt Theologie zwei große Erkenntnisquellen, um ihre Fragen zu adressieren: Glaube und Vernunft. Sie bezieht sich auf das, was der Glaube als Offenbarung Gottes bekennt (d. h. vor allem auf Jesus Christus) sowie auf das, was die Vernunft erkennt und fordert. Beides soll im nächsten Punkt erläutert werden.

### 1.2 Zwei klassische Referenzsysteme: Vernunft und Glaube

# 1.2.1 Vernunftgemäß: Die Rationalitätsorientierung der Theologie

Theologie hat den Anspruch, vernunftorientiert und -gemäß über Gott und den Glauben an Gott nachzudenken: mit Argumenten, nachvollziehbar, kritisierbar. Der Gedanke ist biblisch grundgelegt: "Seid stets bereit, jedem Rede und Antwort zu stehen, der von euch Rechenschaft fordert über die Hoffnung, die euch erfüllt; antwortet aber bescheiden und ehrfürchtig, denn ihr habt ein reines Gewissen" (1 Petr 3,15 f.).

Wer jemandem Rede und Antwort stehen will, tut gut daran, den Glauben nicht allein aus dem Glauben heraus zu erklären – denn dieser ist es ja, der erläuterungsbedürftig ist. Es gilt vielmehr, sich auf das zu beziehen und das zu nutzen, was (zumindest nach klassischer Auffassung) allen Gesprächspartnern gemeinsam ist. Die Tradition gibt hier eine klare Antwort: Dieses allen Gemeinsame ist die Rationalität. Es steht außer Frage, dass man diesen affirmativen Vernunftbezug problematisieren kann und er selbst erläuterungsbedürftig ist (vgl. Kapitel 3), aber er liefert den Rahmen, in dem das Projekt der Theologie angesiedelt ist, gerade in seinen katholischen Varianten. Glaube und Vernunft, so etwa Johannes Paul II. in seiner Enzyklika Fides et ratio, "sind wie die beiden Flügel, mit denen sich der menschliche Geist zur Betrachtung der Wahrheit erhebt" (Fides et ratio, Segen). Das poetische Bild hat eine nüchterne Pointe: Mit einem Flügel lässt sich's schlecht fliegen. Vernunft ist nichts, was man in religiösen Fragen vernachlässigen dürfte, andernfalls droht der Absturz. Die katholische Tradition präzisiert diesen Gedanken noch: Man darf nicht nur nicht ohne Vernunft über Gott nachdenken - man darf auch nichts glauben oder theologisch behaupten, was wider die Vernunft ist. Widerspricht das, was man für eine Glaubenswahrheit hält, einer Einsicht der Vernunft, ist das ein sicheres Zeichen dafür, dass man es letztlich mit keiner Glaubenswahrheit zu tun hat bzw. diese (noch) nicht richtig verstanden hat. Das Erste Vatikanische Konzil hält in diesem Sinn 1870 in der Dogmatischen Konstitution Dei Filius über den katholischen Glauben fest:

Der unbegründete Anschein [!] eines ... Widerspruchs [zwischen Vernunft und Glaube] aber entsteht vor allem daraus, dass entweder die Lehrsätze des Glaubens nicht im Sinne der Kirche verstanden und erläutert [!] wurden oder Hirngespinste für Aussagen der Vernunft gehalten werden. (DH 3017)

Auf ihre Weise hat diesen Gedanken bereits die mittelalterliche Theologie notiert: omne verum omni vero consonat – alles Wahre harmoniert mit allem anderen Wahren, d. h. Wahrheiten des Glaubens und der Vernunft können einander nicht widersprechen. Freilich lösen solche allgemeinen Regeln nicht alle konkreten Probleme und ist damit auch noch nicht geklärt, was genau unter Vernunft zu verstehen ist, was sie eigentlich besagt und was als eines ihrer 'Hirngespinste' zu gelten hat. Das gilt analog auch für den Glauben selbst: Auch er muss sich immer wieder neu vergewissern, worauf seine Wahrheiten tatsächlich festlegen und worauf nur vermeintlich, was sie verbindlich bedeuten und was nur scheinbar (vgl. 15.1.1; 15.2.1 a). Ein Blick in die Geschichte zeigt jedenfalls beides: sowohl eine fehlbare Vernunft als auch einen lernenden Glauben. Aber selbst wenn man in den zitierten Aussagen 'nur' eine allgemeine Regel hat, die die detaillierte Lösung einzelner Fragen nicht vorwegnimmt, sondern diese 'bloß' anleitet – theologisch ist diese Regieanweisung von entscheidendem Wert: Das, was rational ist, ist auch für das Verständnis des Glaubens verbindlich.

Die unscheinbare Formulierung darf nicht übersehen lassen, dass darin vielfältiges Konfliktpotential steckt. Der Einspruch der Vernunft kann in existentielle Glaubenskrisen führen und harte kirchliche bzw. gesellschaftliche Debatten erzeugen – man denke nur an die Frage, ob die Evolutionstheorie Charles Darwins kirchlich akzeptabel ist. Irritationen im Verhältnis von Vernunft und Glaube, so der englische Philosoph und Theologe John Henry Newman (1801–1890), sind weder zu verschweigen noch zu skandalisieren, sondern unaufgeregt als Aspekt eines fragenden, reflexiven Glaubens anzuerkennen:

Wenn es eine leitende Maxime in der geistigen Anschauung des (katholischen; Anm. d. Hg.) Akademikers gibt, so ist es die, dass Wahrheit und Wahrheit sich nicht entgegen sein können; und wenn es eine zweite gibt, dann die, dass eine Wahrheit oft einer andern Wahrheit entgegen scheint; und wenn es eine dritte gibt, ist es der praktische Schluss, dass wir gegenüber solchem Anschein jeweils geduldig sein müssen und nicht vorschnell behaupten dürfen, es handle sich wirklich um etwas Erschreckendes ... Es ist sicher, und nichts wird daran zweifeln lassen: wenn etwas durch Astronomen oder Geologen, Chronologen, Archäologen oder Ethnologen bewiesen scheint, was anscheinend im Widerspruch zu Glaubensdogmen steht, so wird sich schließlich ergeben, entweder, dass es überhaupt nicht bewiesen ist, oder zweitens, dass es nicht unvereinbar ist, oder drittens, dass es nicht etwas wirklich Offenbartem widerspricht, sondern irgendeiner Vorstellung, die man mit Offenbarung vermischt und verwechselt hatte ... (1965, 100 f.)

Newmans Perspektive ist klar: nämlich dass vernünftig "freie Rede und Gegenrede, um das wenigste zu sagen, für die Religion harmlos, oder besser sehr förderlich ist" (ebd., 101). Der Glaube fürchtet die Vernunft, ihre Einsichten und Fragen nicht, er scheut die Diskussion nicht, er sucht sogar das Gespräch mit ihr, denn er hat viel zu gewinnen und wenig zu verlieren (vgl. 3.3). Wer Theologie treibt, macht mit diesem Gedanken Ernst.

## 1.2.2 Evangeliumsgemäß: Die Glaubensbasis der Theologie

Wir müssen die bisherigen Ausführungen präzisieren. Fluchtpunkt christlicher Theologie ist nicht bloß Gott, wie ihn die Vernunft thematisiert – das wäre eine rein 'philosophische Gotteslehre'. Theologie orientiert sich an deren Einsichten, hat aber einen weiteren, spezifischeren Bezugspunkt: Sie denkt über diesen Gott nach, wie ihn der christliche Glaube bezeugt.

Dabei bezieht sie sich vor allem auf die Glaubensüberzeugung der Christen und Christinnen, dass Gott sich selbst den Menschen in der Geschichte als Liebe mitgeteilt hat - und zwar endgültig in Jesus von Nazaret: In dessen Leben, Sterben und Auferstehen wird (so eine Kurzformel des christlichen Glaubens) offenbar, dass Gott dem Menschen als bedingungslose Liebe zugewandt ist. Diese 'Frohe Botschaft' ist nicht widervernünftig, aber nicht allein aus der Vernunft ableitbar: Dass jeder Mensch im Letzten seiner Existenz unbedingt geliebt ist (und zwar von jener schöpferischen Wirklichkeit, der er diese Existenz verdankt), ergibt sich nicht umstandslos aus dem Nachdenken über die Welt und das Leben, sondern erschließt sich durch Offenbarung (vgl. die vierte Zwischenreflexion). Glaube ist gleichsam die existentielle, denkerische, praktische u.a. Antwort darauf. Theologie ist folglich beides, vernunftgemäß und glaubensbasiert, und hat deshalb zwei Maßstäbe, an denen sie sich messen lassen muss: Rationalität und Evangelium. Über die Zeit hat sich dabei eine bestimmte Arbeitsteilung innerhalb der akademischen Theologie herausgebildet, die sich in einer gewissen inneren Logik entfalten lässt. Allgemein gesprochen geht es darum, den Glauben an die unbedingte Zuwendung Gottes zu uns

- a) in seiner biblischen Grundlegung und Bezeugung,
- b) seinen sich geschichtlich entwickelnden Gestalten und damit verbundenen Problemen,
- c) seiner vernunftgemäßen Bedeutung und rationalen Annehmbarkeit sowie
- d) hinsichtlich der Bedingungen seiner geglückten Kommunikation und praktischen Lebbarkeit in der Gegenwart zu reflektieren.

Diese Aspekte spiegeln sich in der Arbeitsteilung akademischer Theologie, die sich entsprechend darstellen lässt.

| Was ist Grund | Welchen Weg      | Was bedeutet der   | Wie lebt man den |
|---------------|------------------|--------------------|------------------|
| und Basis des | geht der Glaube  | Glaube bzw. ist er | Glauben heute    |
| Glaubens?     | historisch?      | vernünftig?        | konkret?         |
| Reflexion auf | Reflexion auf    | Reflexion auf      | Reflexion auf    |
| die biblische | historische      | den Glauben        | den Versuch,     |
| Grundlegung   | Formen und       | im Licht gegen-    | heute Christus   |
| und Bezeugung | Interpretationen | wärtiger Fragen    | in seinem Leben  |
| des Glaubens  | des Glaubens     | und Probleme       | nachzufolgen     |
| Biblische     | Historische      | Systematische      | Praktische       |
| Theologie     | Theologie        | Theologie          | Theologie        |

#### 1.3 Systematische Theologie in externen und internen Wissenschaftsbezügen

Das vorliegende Buch ist ein theologischer Grundkurs in systematischer Absicht. Weil dafür innerhalb der Theologie traditionell die systematische Theologie zuständig ist, soll sie im Folgenden ausführlicher dargestellt sein, und zwar (a) sowohl im Blick auf ihre Unterscheidung von *verwandten wissenschaftlichen Perspektiven* (wie sie etwa die Religionsphilosophie oder die Religionswissenschaften darstellen) als auch (b) in ihrer Binnendifferenzierung.

# 1.3.1 Systematische Theologie, Religionsphilosophie und Religionswissenschaft

Die Aufgaben von systematischer Theologie, Religionsphilosophie und Religionswissenschaften lassen sich wie folgt skizzieren:

α) Systematische Theologie ist kritisch-rationale Auseinandersetzung mit Bedeutung und Rationalität des christlichen Glaubens vom Standpunkt des Glaubens aus: Kann Gottes Existenz bewiesen werden? Was meint Allwissenheit? Warum lässt Gott all das Leid zu? Kann man Gott vertrauen? U. a. m. Die Reflexion auf diese und andere Fragen erfolgt mit Mitteln der Vernunft, aber gleichsam aus dem Inneren des Glaubens heraus. Systematische Theologie referiert dabei nicht bloß beschreibend vorhandene Positionen, sondern muss selbst Urteile fällen, Gründe gewichten und Argumente entwickeln, gerade weil sie nach Wahrheit und Vernünftigkeit des Glaubens fragt. Daher ist die Erste-Person-Perspektive konstitutiv: Interessant ist ja nicht nur,

was andere für wahr oder vernünftig halten – sondern was man selbst aus welchen Gründen für wahr und vernünftig vertretbar erachtet.

- β) Religionsphilosophie ist Auseinandersetzung mit Angebot und Anspruch der Religion mit Mitteln der Vernunft. Auch hier fragt man in der beschriebenen Weise in der Erste-Person-Perspektive, allerdings spielt die Glaubensdimension keine Rolle. Eine Religionsphilosophin mag etwa für die Existenz eines göttlichen unbewegten Bewegers argumentieren, ohne deshalb in einem religiösen Sinn an ihn zu glauben, d.h. diesem Gott im Leben und Sterben zu vertrauen. Es liegt auf der Hand, dass solches Nachdenken große Nähen zur systematischen Theologie aufweist, insbesondere zur sog. Natürlichen Theologie, die ebenfalls versucht, religiös relevante Überzeugungen mit Mitteln der Vernunft als nachvollzieh- und annehmbar zu erweisen.
- γ) Religionswissenschaften hingegen untersuchen Religion gleichsam als kulturwissenschaftlich relevantes Phänomen: Sie wollen aufschlüsseln, wie Religion als Ensemble kultureller Praktiken, Narrative u. a. zu verstehen ist, Biographien und Gesellschaften prägt, sich in ihren Formen wandelt etc. Ob religiöse Überzeugungen vernünftigerweise für wahr gehalten werden können, ist dabei kein primäres Forschungsinteresse.

An dieser Stelle kann man die Frage stellen, auf welche *Methoden* die Theologie (insbesondere die systematische) zurückgreift, gerade weil die Frage nach der Wissenschaftlichkeit der Theologie damit verbunden ist – saubere Methoden und Verfahren sind schließlich der wichtigste Hinweis für Wissenschaftlichkeit. Theologie *insgesamt* nutzt ein breites Bündel wissenschaftlicher Methoden, die sich oftmals an dem orientieren, was in verwandten Feldern *state of the art* ist: Bibelwissenschaften arbeiten textkritisch, Kirchengeschichte nutzt Mittel historischer Forschung, Religionspädagogik hat empirische Forschungsanteile u. a. In der systematischen Theologie zeigt sich allerdings eine Art sanfte Methodenanarchie: Hier wird auf vielfältige Weise das je bessere Argument für eine Position gesucht, vorgebracht, verteidigt etc.

Nicht nur in dieser Hinsicht ähneln sich (bestimmte Spielarten von) Philosophie und systematische Theologie, sondern auch im Blick auf ihre Themen – beiden geht es um die großen Fragen: Was ist der Mensch? Was ist der Sinn des Lebens? Hat der Tod das letzte Wort? Gibt es Glück, das nie wieder vergeht? Kann man Schuld loswerden? Woher das Schöne in der Welt? (Wie) Kann man mit dem Leid in der Welt umgehen? U. a. m. Theologie und Philosophie stellen sich gewissermaßen beide in methodisch offenen, aber argumentativ nachvollziehbaren Formen den großen Fragen. Eine Differenz ist allerdings, dass Theologie Fragen wie diese im Licht eines Vertrauens reflektiert, konkret: im Licht des Vertrauens auf einen Gott, der (so die christliche Tradition) dem Menschen liebend zugewandt ist. Das ist eine Schlüsseldifferenz, genau hier setzen Diskurse zur Wissenschaftlichkeit der Theologie an. Wir wollen für erste nur zwei Fragen markieren, die dabei eine Rolle spielen.

Eine erste Frage liegt auf der Hand: Ist es legitim, in seinem Denken von einer solch voraussetzungsreichen Prämisse (wie dem Vertrauen auf einen guten Gott) auszugehen – oder ist das eine Form von Befangenheit und Ideologie? Die Antwort darauf ist weniger klar als es scheint: Gehen nicht auch andere Wissenschaften von normativ starken Voraussetzungen aus, die in ihr Nachdenken einfließen? Keine historische

Rekonstruktion des Zweiten Weltkriegs wird dadurch problematisch, dass sie dem Gebot "Nie wieder Krieg!" verpflichtet ist, keine Pädagogik fragwürdig, weil sie Kinder als ernst zu nehmende kleine Menschen betrachtet (und nicht als lustige Maschinen). Ist zudem völlige Neutralität und Voraussetzungslosigkeit in der Reflexion auf die Welt als ganze und das Leben als solches überhaupt möglich? Wenn aber Wertungsurteile stets Prämissen unserer Reflexion und Deutung der Wirklichkeit darstellen – warum sollte man dann nicht *mit offenen Karten* im Rekurs auf ein letztes Vertrauen versuchen, über erste und letzte Fragen nachzudenken (während *andere* die gleichen Fragen im Licht der Annahme reflektieren mögen, es sei im Letzten alles absurd)? Diese Überlegungen sind keine letzten Antworten auf damit verbundene Fragen (etwa weil noch zu klären wäre, warum nicht *jede beliebige* Prämisse akzeptabel ist, aber theologische Prämissen angemessen sein können); sie deuten allerdings an, dass das Problem selbst (nämlich: *dass* es Prämissen gibt, in deren Licht sich eigenes Nachdenken vollzieht) wissenschaftstheoretisch nicht völlig ungewöhnlich ist (vgl. 15.3).

Eine zweite Frage legt sich ebenfalls sofort nahe: Welche Rolle spielt der Glaube für theologische Erkenntnis? Bedeutet das Gesagte, dass man Theologie nur aus dem Inneren des skizzierten ,letzten Vertrauens' treiben kann, d.h. nur glaubend? In gewisser Hinsicht wird das in klassischen Modellen so gedacht: It's part of religion, wie Chesterton sagen würde. So wie eigenes Farbsehen relevant ist, wenn man Farben verstehen will, ist auch eigenes Glauben relevant, wenn man theologisch nachdenkt. Und so wie sich das adäquate Verständnis einer anderen Person erst dann erschließen mag, wenn man ihr mit grundsätzlichem Wohlwollen begegnet, so ist auch denkbar, dass erst Glaube und Vertrauen eine gewisse Sicht der Welt und des Lebens eröffnen - so in etwa würde zumindest die klassische Position formulieren. Warum dann aber die vorsichtige Formulierung "in gewisser Hinsicht"? Das hängt damit zusammen, dass Glaube und Vertrauen subtiler gewoben sind, als die Logik von Nullen und Einsen erfassen kann. Diese Wahrnehmung findet sich bereits im Neuen Testament: Manche, die gut vernehmbar "Herr! Herr!" rufen, haben wenig davon verstanden (Mt 7,21), und viele, die explizit zustimmen, handeln nicht danach (Mt 21,28-32). Jesus selbst findet Glaube auch dort, wo er nach allgemeinem Dafürhalten nicht gesehen wird, und wirkt selbst erstaunt darüber (Lk 7,9); nicht wenige wiederum glauben, nehmen zugleich aber auch Unglauben in sich selbst wahr – Ich glaube; hilf meinem Unglauben! (Mk 9,24)

Offenkundig funktioniert Glaube nicht wie eine Schwangerschaft, d. h. es gibt nicht nur ein Entweder-Oder, sondern eher ein Spektrum von Zuständen (ähnlich wie auch Vertrauen zwischen Menschen sehr nuancenreich sein kann). Man sollte also behutsam sein: Glaube kann auch da sein, wo man ihn nicht vermutet (vgl. ausführlicher 18.3.2). Und zudem gilt: Ob eine Argumentation einen logischen Fehler aufweist oder nicht, hängt nicht davon ab, ob derjenige, der sie vorträgt, religiös glaubt oder nicht (vgl. 2.2.2 c).

# 1.3.2 Father Brown und die Aufgaben systematischer Theologie

Wie ist systematische Theologie intern gegliedert? Der oben bereits zitierte Chesterton hat seine bekannteste literarische Figur, den detektivischen Priester Father Brown, diese Frage beantworten lassen. Im Gespräch mit einem atheistischen Gegenüber sagt er: Es

ist sicherlich wahr, dass ich an viele Dinge glaube, an die Sie wahrscheinlich nicht glauben. Aber es würde lange Zeit dauern, um all die Dinge zu erklären, an die ich glaube, und all die Gründe, weshalb ich annehme, dass ich damit recht habe. (2008b, 121)

An dieser Aussage ist nicht nur bemerkenswert, dass Father Brown an entscheidender Stelle vorsichtig ein wahrscheinlich einfügt (weil von außen nicht bestimmbar ist, ob der Andere wirklich nicht glaubt oder vielleicht bloß anders als man selbst), sondern interessant ist auch, dass er damit die interne Gliederung systematischer Theologie in ihrer traditionellen Form umreißt. Vorweg sei angemerkt, dass oftmals auch die theologische Ethik in der systematischen Theologie verortet ist; da sie aber im vorliegenden Buch keine Rolle spielt, wird sie in diesem Kontext nicht näher dargestellt – der Fokus gilt Dogmatik und Fundamentaltheologie. Wie sind diese üblicherweise einander zugeordnet?

Dogmatik beschäftigt sich mit der Bedeutung des christlichen Glaubens, sie erarbeitet und entfaltet gleichsam seine Gehalte. In diesem Sinn sagt Brown, er müsse erklären und verständlich machen, was er glaubt; denn es ist nicht einfachhin klar, was dazugehört und was nicht oder was es bedeutet, dass Jesus Gott und Mensch, Maria Jungfrau oder Gott dreifaltig ist. Dogmatik ist im traditionellen Setting binnenorientiert, d. h. spricht vor und mit Gläubigen über die Bedeutung des Glaubens; sie gliedert sich in bestimmte Traktate, d. h. Themenfelder (z. B. Gotteslehre, Christologie, Ekklesiologie, Eschatologie, Pneumatologie etc.)

Fundamentaltheologie hingegen versucht, die Rationalität christlichen Glaubens auszuweisen. Sie reflektiert auf dem Forum der Vernunft, warum es rational geboten / vernunftgemäß / nicht irrational / plausibel etc. ist, zu glauben. Das meint Brown mit seinem Hinweis auf "Gründe". Fundamentaltheologie orientiert sich in ihrer traditionellen Form an Nicht- oder Andersglaubenden, um im Gespräch mit ihnen die Legitimität der eigenen Position auszuweisen (eine Aufgabe, die früher meist als Apologetik firmierte). Je nach Glaubens- und Rationalitätskonzept werden dabei bei verschiedenen Fragen unterschiedliche Ziele verfolgt: Es können rationale Begründungen anvisiert sein (mit dem Anspruch, dass es rational ist, zu glauben – und irrational, es nicht zu tun), es kann versucht werden, den eigenen Glauben kritisch zu verantworten (mit der Perspektive, dass der Glaube vernünftig möglich ist, aber auch andere Positionen rational vertreten