




Ambivalenzen der Nächstenliebe



Veröffentlichungen 
des Diakoniewissenschaftlichen Instituts 
an der Universität Heidelberg

Begründet von Theodor Strohm

Herausgegeben von Johannes Eurich und Volker Herrmann

Band 60

In Zusammenarbeit mit dem Sozialwissenschaftlichen Institut 
der Evangelischen Kirche in Deutschland herausgegeben.



EVANGELISCHE VERLAGSANSTALT
Leipzig

  

Ambivalenzen der 
Nächstenliebe

Soziale Folgen der Reformation
 

Herausgegeben von Johannes Eurich, Dieter Kaufmann, 
Urs Keller und Gerhard Wegner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten
sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2018 by Evangelische Verlagsanstalt GmbH · Leipzig
Printed in Germany

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung außerhalb der Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne 
Zustimmung des Verlags unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für 
Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Das Buch wurde auf alterungsbeständigem Papier gedruckt.

Cover: Kai-Michael Gustmann, Leipzig
Satz: 3w+p, Rimpar
Druck und Binden: Hubert & Co., Göttingen

ISBN 978-3-374-05692-7
www.eva-leipzig.de



Vorwort

Die Reformation hat entscheidende Entwicklungen in der Neugestaltung sozialer
Versorgung angestoßen. In den letzten Jahren wurden besonders konfessionelle
Differenzierungen und ihre sozialpolitischen Konsequenzen erarbeitet. Kaum
erforscht ist dagegen der Zusammenhang zwischen theologischen Grundent-
scheidungen (Rechtfertigungslehre) und dem sozialen Engagement der Christen
bzw. Kirchen. Das nach wie vor leitende Narrativ bezieht sich auf Luthers Frei-
heitsschrift und konstatiert einen zwingenden – wenn auch nicht zu erzwin-
genden – Zusammenhang der Erfahrung der Rechtfertigung und der (spontanen)
Praxis der Liebe.

Führt der Zuspruch der Liebe Gottes »automatisch« zur Nächstenliebe? Wie
wird Rechtfertigung damals und heute erfahren, und welche Konsequenzen
lassen sich für eine Praxis der Liebe daraus ziehen? Besonders in Bezug auf die
Professionalisierung und Methodisierung von »Liebe« wurden entsprechend
kritische Anfragen gestellt. Gleichzeitig sind freiwillige Tätigkeiten zugunsten
anderer ein wichtiges Element der Zivilgesellschaft wie der Diakonie. Hat der
Altruismus heute noch eine Zukunft?

Diese Zusammenhänge wurden auf der Tagung »Ambivalenzen der Nächst-
liebe – soziale Folgen der Reformation« diskutiert, die vom 3. bis 5. Februar 2018
am InternationalenWissenschaftsforum der Universität Heidelberg auf Initiative
des Diakoniewissenschaftlichen Instituts der Universität Heidelberg, des Sozi-
alwissenschaftlichen Instituts der EKD und der Diakonischen Werke der Evan-
gelischen Landeskirchen von Württemberg und von Baden stattfand. Der vor-
liegende Band dokumentiert die einzelnen Beiträge der Tagung und macht sie
einem größeren Kreis von engagierten Christinnen und Christen in Kirche und
Diakonie zugänglich. Als Herausgeber danken wir allen Autorinnen und Autoren
für ihre Beiträge und die engagierte Diskussion auf einer lebhaften Tagung. Unser
herzlicher Dank gilt den studentischen Mitarbeiterinnen am Diakoniewissen-
schaftlichen Institut, Frau Marie Kamlah und Frau Hannah Zielke für Forma-
tierungsarbeiten an den Texten sowie der Evangelischen Verlagsanstalt für die
bewährte und unkomplizierte Zusammenarbeit. Ohne den großen Druckkosten-



Zuschuss des Sozialwissenschaftlichen Instituts der EKD hätte der Tagungsband
nicht veröffentlicht werden können – hierfür sprechen wir unseren großen Dank
aus.

Im Sommer 2018
Johannes Eurich/Dieter Kaufmann/Urs Keller/Gerhard Wegner

6 Vorwort



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

Johannes Eurich/Gerhard Wegner
Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
Ambivalenzen der Nächstenliebe – Soziale Folgen der Reformation

Teil 1 Historische Entwicklungen

Christoph Strohm
Luthers Freiheitsschrift . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
Anlass, Inhalt und Wirkung

Bernhard Schneider
Gute Arme – schlechte Arme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
Armut und Armenfürsorge im ausgehenden Mittelalter

Philip S. Gorski
»Verfleißigung« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
Reformation als Durchsetzung von Disziplin und Effizienz

Teil 2 Ressourcen diakonischen Handelns heute

Hans-Richard Reuter
Der Protestantismus und die Anfänge der Sozialpolitik in
Deutschland . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

Gerhard Wegner
Luthers Freiheitsschrift als Ideologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

Frank Nullmeier
Die starke Normativität der Nächstenliebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123
Über individuelle Motivation und Soziale Dienste



Gert Pickel
Sind Christen sozialer? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137
Empirische Daten zum Zusammenhang von kirchlicher Sozialisation und
der Ausbildung von pro-sozialem Verhalten

Christel Kumbruck
Berufung und Beruf in sozialen Diensten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155

Anika Christina Albert/Johannes Eurich
Netzwerkbasierte Solidarität und ihr Bezug zum Gemeinwohl . . . . . . 177

Teil 3 Praxisrelevanz

Dieter Kaufmann
Was bedeutet Rechtfertigung für die diakonische Praxis? . . . . . . . . . . . 201

Jochen Kunath/Michael Werner/Matthias Schärr/Martin Holler
Vom Reichtum der Gnade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209
Thesen theologischer Vorstände zur praktischen Relevanz der
Rechtfertigung

Ergebnisse aus drei Arbeitsgruppen, zusammengestellt von den Moderatoren
Martin Holler, Joachim Rückle und Tobias Staib
»Damit drin ist was draufsteht.« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 211
Wie diakonisches Handeln zur Praxis des Glaubens wird

Loring Sittler
Zur Zukunft des Altruismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215

Ulrich Lilie im Gespräch mit Andreas Schröer
Ist Nächstenliebe 2030 noch relevant? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227
Impulse für eine strategische Vision zur Zukunft von Kirche und
Diakonie

Angaben zu Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 237

8 Inhalt



Einleitung

Ambivalenzen der Nächstenliebe – Soziale Folgen

der Reformation

Johannes Eurich/Gerhard Wegner

Die Aktivitäten zum 500. Jubiläum der Reformation im Jahr 2017 umfassten eine
große Zahl an populären, aber auch wissenschaftlichen Veranstaltungen, die sich
mit den Folgen des längst nicht nur religiösen Umbruchs im 16. Jahrhundert in
der Heraufkunft der modernen Welt befassten. Dabei standen weitgehend ins-
besondere religiöse, kulturelle und politische Konsequenzen im Vordergrund.
Sehr viel seltener ging es um den Zusammenhang zwischen spezifischen sozialen
Innovationen der Reformation und dem heutigen Sozialstaat bzw. sozialen Ak-
tivitäten im Allgemeinen1 und vor allem denen der Kirche, sprich der Diakonie
(aber natürlich auch der Caritas). Dass es an dieser Stelle deutliche Zusam-
menhänge gibt, belegt bereits einer der frühesten, eindrücklichsten und popu-
lärsten Texte Martin Luthers: seine Schrift über die Freiheit eines Christen-
menschen von 1520. In ihr wird ein enger Zusammenhang zwischen der
Erfahrung der Befreiung im Glauben an Gott und der Praxis umfassender
Nächstenliebe herausgearbeitet. Die Art, wie dies geschieht, unterscheidet sich
deutlich von jener Form sozialer Praxis, in der qua Almosen die soziale Ver-
sorgung im Mittelalter geregelt wurde. Nicht mehr auf irgendeine Form himm-
lischer Belohnung hoffend und entsprechend motiviert zu helfen, sollten die
Christen nun soziale Dienste erbringen – sondern aus sich selbst heraus, aus der
Erfahrung der geschenkten Anerkennung durch Gott. Daraus folgt nach Luther
die reale Möglichkeit, aber auch die selbstverständliche, gefühlte Nötigung zu
einer umfassenden praktischen Liebe zu denjenigen, die sie besonders brauchen.
Luthers Aussagen sind in dieser Hinsicht durchaus radikal, indem sie geradezu
an so etwas wie »Umverteilung« denken lassen – zunächst bezogen auf die Liebe
Gottes, die durch Christen hindurchströmen soll zum Nächsten hin, nachfolgend

1 Dazu allerdings: Gerhard Wegner (Hrsg.), Von Arbeit bis Zivilgesellschaft. Zur Wir-

kungsgeschichte der Reformation, Leipzig 2017; GerhardWegner (Hrsg.), Die Legitimität

des Sozialstaates. Religion – Gender – Neoliberalismus, Leipzig 2015; Josef Wieland/

GerhardWegner/Ramona Kordesch (Hrsg.), Luther 2017. Protestantische Ressourcen der

nächsten Moderne, Weilerswist 2017.



wird der Gedanke dann auf materielle Hilfe (vgl. These 272) ausgedehnt: das, was
Gott den einen gibt, das soll auch den anderen zugute kommen. Eigene Bega-
bungen, Eigentum und Reichtum – das alles sind Geschenke Gottes, die nie-
mandem allein gehören. Immer wieder hat deswegen dieser Text zu entspre-
chenden Aktivitäten motiviert und ist zur Legitimation diakonischer und sozialer
Hilfeleistung herangezogen worden. Aber, wie bekannt, blieben Luthers soziale
Aktivitäten nicht bei diesem Text stehen: vielmehr kam es auch zu realen Re-
formen der Armenversorgung in den protestantisch gewordenen Gegenden, die
sich einreihen in ähnliche Reformen aus humanistischem Geist. Zudem war für
Luther deutlich, dass die Fürsten bzw. der Staat in sozialer Hinsicht eine große
Verantwortung für die Wohlfahrt seiner Untertanen tragen. Luther hat eine
entsprechende Verpflichtung der Obrigkeit immer wieder eingeschärft und be-
stand darauf, dass die Reichtümer, die durch die Säkularisierung der Kirchen-
güter an die Fürstentümer fielen, genau in dieser Hinsicht verwendet werden
sollten. Es liegt auf der Hand, dass bereits hiermit erste Wege in Richtung eines
Sozialstaates, wie er dann erst im 19. und 20. Jahrhundert entstand, gebahnt
wurden: ein Staat, der das Vertrauen der Bürger verdient, weil er für sie sorgt.
Jedenfalls war das eine mögliche Fernwirkung – eine andere aufgrund anderer
Erfahrungen in der reformierten Tradition war das Aufleben einer lebendigen
Zivilgesellschaft im angelsächsischen Bereich, Holland und der Schweiz.

Die Zusammenhänge zwischen der religiösen Revolution der Reformation
und der Praxis der Nächstenliebe in sozialer Hinsicht sind folglich komplex, aber
sowohl imHinblick auf die Legitimation der Reformation von ihren Folgen her als
auch für die Begründung modernen sozialstaatlichen Handels nach wie vor äu-
ßerst instruktiv – allerdings auch ambivalent, denn mit der Reformation ist es
auch zu Verschärfungen im Umgang mit den Armen gekommen: zu neuen
Formen der Disziplinierung mit dem Ziel einer »Verfleißigung« (Franz-Xaver
Kaufmann) der Menschen. Deutlicher als vorher wird nun zwischen »würdigen«
und »unwürdigen« (sprich: faulen) Armen unterschieden. Letztere, so Martin
Luther deutlich, sind nicht mehr meine Nächsten.3 Zudem stellt sich die Frage,
wie genau die Unterschiede zwischen der vor- und der nachreformatorischen
Armenversorgung zu beschreiben wären. Die Debatten hierüber halten seit
längerer Zeit an und sie sind sicherlich auch nicht frei von konfessionellen
Parteilichkeiten. Deutlich scheint aber mittlerweile zu sein, dass die vorrefor-
matorische Almosenpraxis auf keinen Fall so verheerend schlecht funktioniert

2 Martin Luther, Von der Freiheit eines Christenmenschen (GTCh 1), hrsg. und kom-

mentiert von Dietrich Korsch, Leipzig 22018.
3 Eine – nicht nur – protestantische Differenz, die bis heute sozialpolitische Folgen zeitigt.

Unterstützung bekommt, wer sich aktiv bemüht, bald wieder auf eigenen Beinen zu

stehen, d.h. einen Arbeitsplatz zu finden. Wer sich dem nicht anschließt, dem droht auch

heute die Exklusion.

10 Johannes Eurich/Gerhard Wegner



hat, wie es protestantische Protagonisten zeitweise behauptet hatten. Neuerun-
gen sind allerdings evident.

Die Tagung: »Ambivalenzen der Nächstliebe – soziale Folgen der Reforma-
tion«, die Anfang Februar 2018 in Heidelberg stattfand, fokussierte die ent-
sprechenden Fragestellungen mit insgesamt vierzehn Beiträgen, die in diesem
Band dokumentiert werden. Dabei ging es in einem ersten Komplex um die
Diskussion der historischen Zusammenhänge; sodann um die Frage nach Res-
sourcen heutigen diakonischen Handelns und schließlich um die Praxisrelevanz
der reformatorischen Botschaft heute. Die Tagung verband ausdrücklich wis-
senschaftliche Expertise mit Erfahrungsberichten aus der diakonischen Praxis;
blieb folglich nicht bei theoretischen Erörterungen stehen, sondern wollte das
Erbe der reformatorischen Initiativen für zeitgemäße diakonische Aktivität neu
fruchtbar machen. Entsprechend sind die Beiträge in dem vorliegenden Band
zusammengefasst.

Der erste Teil beginnt mit einem historischen Zugang. Christoph Strohm
diskutiert Anlass Inhalt und Wirkung von Luthers Freiheitsschrift von 1520. In
ihr gelinge es Luther, christliche Lehre zu elementarisieren und zu plausibili-
sieren. Mithilfe paulinischer und mystischer Sprachmittel entfaltet er das revo-
lutionäre Befreiungsgeschehen der Erfahrung einer innigen Christusgemein-
schaft und somit der bedingungslosen Anerkennung durch Gott, das als solches
zur Liebe zum Nächsten treibe, indem es den Menschen von innen her grund-
legend erneuere. Demgegenüber stellt Bernhard Schneider die Praxis der Ar-
menversorgung in der vorreformatorischen mittelalterlichen Gesellschaft dar. Er
kann herausarbeiten, welche beträchtlichen Leistungen die reformatorisch de-
nunzierte Almosenpraxis aufgrund einer klaren religiösen Anreizstruktur er-
brachte. Eine ganze Reihe der institutionellen sozialen Reformen in den neuen
reformatorischen Gegenden war bereits lange vorher initiiert. Inwieweit sich die
Lage der Armen nach der Reformation tatsächlich verbesserte ist insofern eine
offene Frage. Der amerikanische Soziologe Philip S. Gorski arbeitet sodann einen
spezifischen Aspekt der reformatorischen Veränderungen, nämlich die Durch-
setzung neuer Formen der Sozialdisziplinierung im Zusammenhang der Ar-
menfürsorge, heraus. Dabei werden deutliche Differenzen zwischen protestan-
tischen und katholischen Gegenden erkennbar – aber dann auch noch einmal
zwischen lutherischen und reformierten Territorien. Grob gesagt ist die katho-
lische Haltung gegenüber den Armen eher passiv und »erlösend«, während es in
den protestantischen Gegenden um aktive Erziehung der Armen zu produktiven
Bürgern geht. Der historische Teil wird dann durch Hans-Richard Reuters aus-
führliche Ausarbeitung der Zusammenhänge zwischen Protestantismus und den
Anfängen der Sozialpolitik in Deutschland im 19. Jahrhundert abgeschlossen.
Sehr genau stellt er die Initiativen der verschiedenen Generationen der Sozial-
reformer vonWichern bis hin zu Bismarck dar und beleuchtet die Traditionen aus
denen sie ihre Impulse und Legitimationen bezogen. Am Ende steht ein Fazit für

Einleitung 11



die Situation in der Weimarer Republik, dass sich die protestantische Nächs-
tenliebe vor allem als eine Dienstethik und nicht in Richtung Sozialgestaltung
entfaltet habe.

Der zweite Teil des Buches, in dem nach den Ressourcen diakonischen
Handelns heute gefragt wird, setzt dann noch einmal mit einem Blick auf Luthers
Freiheitsschrift von Gerhard Wegner ein. Wegners Interesse ist nun jedoch nicht
primär historisch, sondern von aktuellen Debatten über die Begründung von
Altruismus imVerhältnis zumEigeninteressemotiviert. Entsprechend beleuchtet
er Luthers pathetische Einforderung von selbstloser Nächstenliebe kritisch und
fragt, ob ihre erkennbare Verankerung in mittelalterlicher Mystik heute noch
Anerkennung finden könnte. Ohne einen starken Bezug auf Christus ginge es
nicht – aber ist dies noch plausibel? Ebenso fragt Frank Nullmeier nach der
Möglichkeit der Nächstenliebe heute. Seine These geht dahin, dass Nächstenliebe
Quellen starker Normativität benötigt, die nicht schon in der verständigungs-
orientierten Verwendung sprachlicher Symbole selbst liegen. Im Weg von Ha-
bermas zu Joas und dem Rückbezug auf Emile Durkheim arbeitet er heraus, dass
es intensive aktuelle Bindungen und außeralltägliche Erfahrungen durchaus
ekstatischer körperlicher Praktiken braucht, um jene Wirkungen, die Luther
einfordert, auch wirklich erzielen zu können. Solche »Efferveszenzerfahrungen«
als durchaus außeralltägliche Erfahrungen von Wertschätzung und des kollek-
tiven gemeinsam Füreinander-Einstehens gebe es auch heute. Wie weit aber sind
Christen heute tatsächlich im Bereich der Nächstenliebe tätig; wie weit sind also
Christen heute sozialer? Gert Pickel untersucht empirische Zusammenhänge von
kirchlicher Sozialisation und der Ausbildung prosozialen Verhaltens. Dabei kann
er belegen, dass Christen und kirchlich gebundene Menschen eindeutig sozial
engagierter sind und sich öfter für andere Menschen einsetzen, als dies Kon-
fessionslose tun, und zwar insbesondere dann, wenn sie ihr Christsein in sozialen
Gruppen leben. Allerdings geht es dabei nicht um altruistisches Handeln im
Sinne eines völligen Absehens von Eigeninteressen, sondern um eine kluge
Kombination von eigener Nutzenerwartung im Rahmen der Zuwendung zu an-
deren. Konkretisiert wird die Situation dann durch den Beitrag von Christel
Kumbruck über Beruf und Berufung in sozialen Diensten am Beispiel der Pflege –
also einer sozialen Dienstleistung, die historisch gesehen in ganz besonderer
Weise mit den christlichen Kirchen assoziiert worden ist und der sich Diakonie
und Caritas entsprechend bis heute auch besonders angenommen haben. Sie
kann aufzeigen, wie sich die reale Berufserfahrung der Pfleger und Pflegerinnen
in den aktuellen ökonomisierten Zusammenhängen immer weiter vom Selbst-
anspruch einer empathischen Hingabe fortentwickelt hat. Es seien die schlechten
Arbeitsbedingungen, die heute eine Pflege im Sinne von Luthers Berufungs-
verständnis sehr schwierig machen würde. Der Teil schließt sodann mit einer
Übersicht über aktuelle Sozialformen vor allem im Blick auf die Gestaltung von
Sozialräumen, in denen Solidarität und Gemeinwohl heute gelebt werden kön-

12 Johannes Eurich/Gerhard Wegner



nen, von Anika Christina Albert und Johannes Eurich. Sie machen deutlich, dass
Solidarität in der modernen Gesellschaft in keinerWeise mehr selbstverständlich
ist und auch nicht einfach mit Altruismus oder Nächstenliebe gleichgesetzt
werden könne. Sie erfordere Kooperation und Reziprozität, die aber bewusst
geschaffen werden müssen. Insbesondere soziale Bindungen in Netzwerken
müsse man hierfür in den Blick nehmen. In dieser Hinsicht werde Solidarität in
der Spätmoderne funktionalisiert, indem gegenseitige Hilfe stets mit den Inter-
essen anderer verbunden werde, ohne dass diese zur Gemeinschaft gehören. Eine
besondere Rolle hat religiöses Sozialkapital; sozio-moralische Gemeinschaften
sind nach wie vor wichtige Ressourcen zur Stiftung von Solidarität.

Der dritte Teil des Bandes versammelt eine Reihe von Beiträgen, die aus der
Praxis der Diakonie stammen und sich aus entsprechenden Reflexionen heraus
auf die reformatorischen Ressourcen beziehen. Das beginnt mit Antworten von
Dieter Kaufmann auf die Frage, was Rechtfertigung für die diakonische Praxis
heute bedeutet. Er aktualisiert Luthers Zwei-Regimente-Lehre und hält daran fest,
dass Rechtfertigung im Sinne Luthers etwas sei, dass die ganze menschliche
Existenz umfasse und zum Tun des Guten führe, nicht nur im Bereich der Kirche,
sondern auch in der Gesellschaft.Weiter betont er den engen Zusammenhang von
Rechtfertigung und Christologie und konkretisiert schließlich seine Überlegun-
gen in der Notwendigkeit eines christlichen Menschenbildes und einer daraus
folgenden, entsprechend bestimmten Haltung der Mitarbeitenden. Rechtferti-
gung werde zur konkreten Berufung aller Christen zum Dienst der Nächsten-
liebe. Loring Sittler diskutiert die Zukunft des Altruismus als jemand, der nicht
einer christlichen Kirche angehört, und betont die dem Menschen grundlegende
Gemeinschaftsbezogenheit. Freiheit sei keine Beliebigkeit, sondern unweigerlich
Verantwortung für andere. Dass die Bedeutung von Gemeinschaften sinken
würde, glaubt er infolgedessen nicht und erwartet die Vermeidung grundle-
gender Haltungsfehler bei sozialen Akteuren, wie Staatsgläubigkeit und die Fi-
xierung auf den Obrigkeitswohlfahrtsstaat oder das Vermeiden eines Kampfes
gegen die zunehmende Gleichgültigkeit. Auch Verbandsegoismus sei schädlich.
Er beendet sein Referat mit konkreten Beispielen für gemeinwohlstiftende bür-
gerschaftliche Initiativen.

Jochen Kunath und Michael Werner fassen die praktische Relevanz der
Rechtfertigung in vier Thesen Theologischer Vorstände diakonischer Unterneh-
men zusammen. Diakonische Einrichtungen seien Ort und Praxiserfahrung der
Rechtfertigung. Dies seien Voraussetzung und Ergebnis von Gelassenheit der
teilhabenden Menschen. Durch Annahme, Hingabe und Vertrauen kann die
Gelassenheit bewusst und erfahrbar werden. In den außerdiakonischen Per-
spektiven ermögliche die Rechtfertigungslehre Wertschätzung und Anerken-
nung (vor allem in gesellschaftlichen und politischen Kontexten) und sei für die
Arbeit in diesen zentral. Als Schutz vor den negativen Veränderungen durch die

Einleitung 13



neuen Herausforderungen zwischen sozialer Marktwirtschaft und Menschen-
würde brauche es die Rechtfertigungslehre.

Die Ergebnisse von drei Arbeitsgruppen zeigen die Relevanz des christlichen
Glaubens für die diakonische Arbeit heute auf. Erstens seien die Rahmenbedin-
gungen für sowie die Einstellung von Mitarbeitenden heutzutage einem stetigen
Wandel unterworfen. Es brauche gemeinsame Gestaltungsräume und -möglich-
keiten zwischen Dienstgebenden und Dienstnehmenden. Zweitens komme im-
plizit (auch durch Corporate Governance) und explizit in Symbolen, Ritualen und
einem Leitbild das christliche Handeln bereits zumAusdruck. Allerdings brauche
die christliche Prägung in Wechselwirkung zu trägerspezifischen Charakteris-
tika individuelle Zugänge.Drittens seien Leitpersonen zentral für die Umsetzung.
Sowohl ihre Responsivität und ihre Kritikfähigkeit als auch die Kommunikation
und Konfliktlösung mit Mitarbeitenden seien von Nöten. Auf der Metaebene
sollten Hierarchien im Allgemeinen überdacht werden.

Im Gespräch zwischenUlrich Lilie undAndreas Schröer steht die Relevanz der
diakonischen Aufgaben auch im 21. Jahrhundert auf dem Prüfstand. Es gehe
darum, auf die Fragen der Zeit durch die Antizipation von Trends zu antwor-
ten. Die Gesellschaft sei zunehmend multireligiös, pluralisiert und vielfältiger.
Deshalb müssten die Dialoge zwischen Kirche und Diakonie regelmäßiger ge-
führt werden. Die Kirche dürfe sich durch eine Milieuverengung nicht selbst
marginalisieren, sondern müsse die Erfahrungen der Diakonie in gesamtge-
sellschaftlichen Handlungsfeldern für die eigene Arbeit nutzen. Sonst drohe der
Relevanzverlust des Evangeliums und die Verschließung vor der gesellschaftli-
chen Wirklichkeit. Kirche im Sozialraum sei dabei ein hochaktuelles Thema,
beispielsweise sogenannte caring communities/sorgende Gemeinschaften. An-
dere Entwicklungen würden durch die Digitalisierung vorangetrieben – mit
Auswirkungen auf Diakonische Dienstleistungen, soziale Kommunikation etc.
Hier seien Offenheit und Anschlussfähigkeit gefragt, Kirche und Diakonie
könnten eine Brückenfunktion für die Gesellschaft erfüllen.

Blickt man zurück auf die Beiträge der Tagung, wie sie hier dokumentiert
sind, so wird zweierlei deutlich: zum einen das nach wie vor Faszinierende an den
reformatorischen Entscheidungen und insbesondere an der revolutionären lu-
therischen »Neukonstruktion« von Glauben, Empathie, Altruismus und Nächs-
tenliebe. Im Sinne Luthers wäre es nicht falsch, Nächstenliebe stets auch vom
Gedanken des Opfers her zu denken – so, wie sich eben auch Christus für uns
geopfert hat. Aber es ist sicherlich kennzeichnend, dass keiner der hier vertre-
tenen Autorinnen und Autoren einen solchen Weg eingeschlagen hat. Zu skan-
dalös erscheint es dann doch, in diese Richtung zu denken.4 Denn zum anderen
wird im Blick auf die Zukunft das unauflösliche Miteinander von Eigeninteresse
und Nächstenliebe als Königsweg zur Begründung einer sozialen Praxis bzw. zur

4 Aber vgl. jetzt: Terry Eagleton, Radical Sacrifice, New Haven/London 2018.

14 Johannes Eurich/Gerhard Wegner



Institutionalisierung von sozialen Dienstleistungen oder auch zur Schaffung von
Solidarität sehr deutlich. Gegenüber Luther also eine deutliche Aufwertung des
fleischlich-menschlichen äußeren Menschseins. Ist dies nun ein Weg in eine
zunehmend säkularisierte, professionalisierte Hilfewelt, die sich immer mehr
von ihren reformatorischen Quellen entfernt? Oder aber wird es hier neue reli-
giöse Impulse in Richtung einer außeralltäglichen Erfahrung von Ergriffenheiten
geben, die möglicherweise weit über Luther hinausgehen?

Einleitung 15





Teil 1 Historische

Entwicklungen





Luthers Freiheitsschrift

Anlass, Inhalt und Wirkung

Christoph Strohm

Wenn man über dieses Thema auf einem Kolloquium spricht, das von einem
Diakoniewissenschaftlichen Institut und einem Sozialwissenschaftlichen Institut
in Zusammenarbeit mit dem Diakonischen Werk in Baden veranstaltet wird, hat
man zuerst eines zu betonen: Der Titel der Schrift lautet »Von der Freiheit eines
Christenmenschen« und nicht: »Von der Freiheit und der Dienstbarkeit eines
Christenmenschen«.1 Luther handelt in der Schrift nicht gleichgewichtig über
Glauben und Liebe, sondern primär über den Glauben und dann auch über seine
Folgen und Konkretionen.2 Aus den beiden Teilen der Schrift über die Freiheit
und dann die Dienstbarkeit einen Traktat unter der eingängigen Überschrift
»Vom Beten und Tun des Gerechten« zu machen, würde Luthers Grundimpuls
verdecken. Luthers Erörterungen über den Glauben und seine befreiende Wir-
kung ethisch zu funktionalisieren, das heißt, den Glauben einfach oder primär
unter dem Aspekt der Begründung des Handelns des Christen in der Welt zu
erörtern, verfehlt Luthers Intentionen. Zugleich ist er der Auffassung, dass der
Glaube im Sinne der biblischen Texte selbstverständlich Folgen für das Handeln

1 Zitiert wird vorrangig nach der deutschen Fassung, wie sie in der Weimarer Luther-

Ausgabe wiedergegeben wird: Martin Luther, Von der Freiheit eines Christenmenschen

[1520], in: Martin Luthers Werke. Kritische Gesammtausgabe, Weimar 1883 ff. [= WA],

Bd. 7, (12)20–38; herangezogen wird ferner die lateinische Ausgabe: Martin Luther,

Epistola Lutheriana ad Leonem Decimum summum pontificem. Tractatus de libertate

christiana [1520], a. a.O., (39)42–73; mit deutscher Übersetzung in: Wilfried Härle, u. a.

(Hrsg.), Martin Luther. Lateinisch-Deutsche Studienausgabe, Bd. 2: Christusglaube und

Rechtfertigung, hrsg. u. eingel. v. Johannes Schilling, Leipzig 2006, 101–185.
2 Vgl. auch die programmatische Zielformulierung im ersten Satz der Schrift: »Zum ersten.

Das wir grundlich muegen erkennen, was eyn Christen mensch sey, und wie es gethan

glaub umb die freyheyt, die yhm Christus erworben und geben hatt, […]« (WA 7,20,25–

27).



in der Welt hat und diese auch methodisch reflektiert werden müssen. Das tut er
im zweiten Teil des Traktats.3

Der Traktat ist Ertrag einer grundlegenden Befreiungserfahrung. Sie war
verbunden mit einem neuen Zugang zur christlichen Lehre unter der pointierten
und durchaus ungewöhnlichen Überschrift »Von der Freiheit…«. Für Luther ging
es nicht nur um einen kleinen Beitrag zur gelehrten Diskussion, sondern er sah
die Zeit gekommen und sich als Theologieprofessor in der Verantwortung, eine
grundlegende Rückbesinnung auf den verloren gegangenen Sinn der biblischen
Texte in Gang zu bringen. Darum brachte er den Traktat auch nicht nur in la-
teinischer Sprache zum Druck, sondern zugleich – wohl zuerst! – in deutscher
Sprache.4 Dadurch entfaltete die Schrift ihre außerordentliche Wirkungsge-

3 Grundlegend zur Interpretation des Freiheitstraktats: Wilhelm Maurer, Von der Freiheit

eines Christenmenschen. Zwei Untersuchungen zu Luthers Reformationsschriften

1520/21, Göttingen 1949; Eberhard Jüngel, Zur Freiheit eines Christenmenschen. Eine

Erinnerung an Luthers Schrift (Kaiser-Taschenbücher 102), München (1978) 31991; vgl.

auch Hans Joachim Iwand, Die Freiheit des Christen und die Unfreiheit des Willens

[1957], in: Ders., Um den rechten Glauben. Gesammelte Aufsätze, hrsg. v. Karl Georg

Steck, München 1959, 247–268; Martin Brecht, Luther, Bd. 1: Sein Weg zur Reformation

1483–1521, Stuttgart (1981) 31990, 382–396; Reinhold Rieger, Von der Freiheit eines

Christenmenschen / De libertate christiana (Kommentare zu Schriften Luthers 1), Tü-

bingen 2007; Anja Lobenstein-Reichmann, Freiheit bei Martin Luther. Lexikographische

Textanalyse als Methode historischer Semantik (Studia linguistica Germanica 46),

Berlin/New York 1998; Notker Slenczka, Der Freiheitsgehalt des Glaubensbegriffs als

Zentrum protestantischer Dogmatik, in: Jörg Dierken/Arnulf von Scheliha (Hrsg.),

Freiheit undMenschenwürde. Studien zumBeitrag des Protestantismus, Tübingen 2005,

49–64; Berndt Hamm, Freiheit vom Papst – Seelsorge amPapst. Luthers Traktat »Von der

Freiheit eines Christenmenschen« und das Widmungsschreiben an Papst Leo X.: eine

kompositorische Einheit, in: LuJ 74 (2007), 113–132; wiederabgedr. in: Ders., Der frühe

Luther. Etappen reformatorischer Neuorientierung, Tübingen 2010, 183–199; Irene

Dingel, Von der Freiheit eines Christenmenschen (1520) – Historische und theologische

Aspekte, in: Dies./Henning P. Jürgens (Hrsg.), Meilensteine der Reformation. Schlüs-

seldokumente der frühen Wirksamkeit Martin Luthers, Gütersloh 2014, 122–131; vgl.

ferner die Einleitung und Kommentierung des Freiheitstraktats in: Martin Luther, Von

der Freiheit eines Christenmenschen, hrsg. u. kommentiert v. Dietrich Korsch, Leipzig

2016; sowie: Martin Luther, Von der Freiheit eines Christenmenschen, kommentiert u.

hrsg. v. Jan Kingreen, mit einer Einleitung von Ruth Slenczka, Tübingen 2017.
4 Auch wenn die Forschung uneins ist, sprechen gute Gründe dafür, die etwas längere und

systematischer durchgeführte lateinische Ausgabe als Übertragung der deutschen

Fassung zu deuten: so Maurer, Freiheit, 65 ff.; Brecht, Luther I, 387; Rieger, Freiheit, 2.

Dagegen sehen eine Priorität der lateinischen Fassung: Birgit Stolt, Studien zu Luthers

Freiheitstraktat mit besonderer Rücksicht auf das Verhältnis der lateinischen und der

deutschen Fassung zu einander und die Stilmittel der Rhetorik, Stockholm 1969, 114;

20 Christoph Strohm



schichte als programmatische Hauptschrift der (lutherischen) Reformation. Dies
wäre nicht möglich gewesen, wenn Luther nicht in treffender Weise auf die
existentielle Not seiner Zeitgenossen und Zeitgenossinnen geantwortet hätte.
Nebenbei gesagt, wäre die unerhörteWirkung auch nicht möglich gewesen, wenn
Luther nicht in innovativer und strategisch geschickter Weise die Kommunika-
tionsmöglichkeiten der neuen Drucktechnik genutzt hätte.5

Luthers Wahrnehmung, dass die Botschaft des Evangeliums in der mittel-
alterlichen Kirche mit all ihren Vorschriften zum guten Leben gesetzlich ver-
dunkelt worden sei, war offensichtlich plausibel und kommunikabel. Mit seiner
Verzweiflung daran, dass auch die im Evangelium verkündete Gerechtigkeit
Gottes eine Forderung sei, die zu erfüllen Voraussetzung des Heils sei, brachte er
etwas zum Ausdruck, was auch viele Zeitgenossen bedrängte. Befreiend war für
ihn, durch das Studium der biblischen Texte zu lernen, dass genau das Gegenteil
richtig ist. Das Heil liegt darin, dass ich mich zuerst als Beschenkter verstehe und
das durchmeinen Glauben zumAusdruck bringe. »Das Gesetz sagt: ›Tue das‹, und
es geschieht doch niemals. Die Gnade sagt: ›Glaube an den‹, und schon ist alles
getan.«6 Diese Aussage über den Christusglauben findet sich zum ersten Mal in
solcher Klarheit in der Heidelberger Disputation vom 26. April 1518. In der
Freiheitsschrift bringt Luther seine Überzeugung auf die Kurzformel: »Glaubst
Du, so hast du!«7

Luthers Traktat »Von der Freiheit eines Christenmenschen« ist es offen-
sichtlich (angesichts seiner Wirkungsgeschichte!) in erheblichemMaß gelungen,
die christliche Lehre zu elementarisieren und zu plausibilisieren. Plausibilisieren
meint hier, die Sache des christlichen Glaubensmithilfe der den Zeitgenossen zur
Verfügung stehenden Denk- und Sprachmittel zu erläutern. Das sind bewusst
nicht diejenigen der Schulphilosophie und ‐theologie, das heißt der Scholastik,
sondern es sind vor allem Gedanken und Begriffe biblischer Texte, insbesondere
des Paulus, und Traditionen der Mystik.

Hans Ulrich Delius, Einleitung zum Freiheitstraktat, in: Studienausgabe, Bd. 2, hrsg. v.

dems., Berlin 1982, 260 f.; vgl. auch Thomas Hohenberger, Lutherische Rechtferti-

gungslehre in den reformatorischen Flugschriften der Jahre 1521–22 (Spätmittelalter

und Reformation, N.R. 6), Tübingen 1996, 116 Anm. 71; zur Diskussion vgl. Rieger,

Freiheit, 5–12.
5 Vgl. nur Marcel Nieden, Die Wittenberger Reformation als Medienereignis, in: Euro-

päische Geschichte Online (EGO), hrsg. vom Leibniz-Institut für Europäische Geschichte

(IEG), Mainz 2012–04–23, online abrufbar unter: www.ieg-ego.eu/niedenm-2012-de

(Zugriff am 19.02.2018).
6 »Lex dicit ›fac hoc‹, et nunquam fit: gratia dicit ›Crede in hunc‹, et iam facta sunt omnia«

(Martin Luther, Disputatio Heidelbergae habita. Conclusiones, 1518, WA 1,353–355:

354,31).
7 WA 7,24,13.

Luthers Freiheitsschrift 21



1 Befreiungserfahrung als Ausgangspunkt

Es ist hier nicht der Ort nachzuzeichnen, wann Luther seine reformatorische
Erkenntnis gefunden hat und worin sie bestand. In jedem Fall ist der Befund der
Texte nicht so, dass man von einem einzigen zeitlich fixierbaren Durchbruchs-
erlebnis ausgehen muss, wie das Luthers spätes Selbstzeugnis aus dem Jahr
1545, ein Jahr vor seinem Tod, nahelegt.8 Vielmehr dürfte es sich um ein über
einen längeren Zeitraum gewonnenes neues Verständnis der biblischen Texte
gehandelt haben, das Luther im Nachhinein als eine eminente Befreiungser-
fahrung erinnert hat.9 Der eindeutige Niederschlag einer befreienden Erfahrung
findet sich bereits in der Zeit der Abfassung der Thesen gegen den Ablass im
Oktober 1517. Zum ersten Mal am 11. November 1517 und dann noch vielfach
unterzeichnet Luther seine Briefe mit »Martinus Eleutherius«.10 Luther nimmt
hiermit Bezug auf den 1. Korintherbrief des Paulus (1 Kor 7,22), wo – wie dann
auch in dem Freiheitstraktat – der Gegensatz von eleutherios und doulos vor-
gestellt wird. Auch verwendete Luther jetzt nicht mehr seinen Namen Luder,
sondern die latinisierte Fassung »Lutherus«, in Anspielung auf den Begriff
»Eleutherius«.11

Vorangegangen war die Auslegung des Galaterbriefs in der Vorlesung des
Jahres 1516/17.12 Luther erörtert hier, angestoßen durch Paulus, die beiden
Seiten der christlichen Freiheit. Zum einen geht es um die Freiheit des Gewissens
vom Gesetz, dessen Erfüllung nach Paulus nicht mehr Bedingung für den Zugang
des Glaubenden zum Heil ist.13 Zum anderen versteht Luther mit Paulus die
Freiheit als die spontane Freiwilligkeit der Liebe, die sich dienend dem Nächsten
zuwendet. »Luther nennt diesen Dienst die ›summa libertas‹ und die ›libertas

8 Vgl. Luthers Rückblick auf die reformatorischen Anfänge in der Vorrede zur Ausgabe der

lateinischen Schriften aus dem Jahr 1545, WA 54,185 f.,12–186,9 = Otto Scheel, Do-

kumente zu Luthers Entwicklung (bis 1519), Tübingen 21929, 191,28–192,27.
9 Vgl. nur die sorgfältige undweiterführende Darlegung der Diskussion bei: Berndt Hamm,

Naher Zorn und nahe Gnade. Luthers frühe Klosterjahre als Beginn seiner reformato-

rischen Neuorientierung, in: Ders., Der frühe Luther, 25–64. Zu Luthers Freiheitsaus-

sagen vgl. Thorsten Jacobi, »Christen heißen Freie«. Luthers Freiheitsaussagen in den

Jahren 1515–1519 (BHTh 101), Tübingen 1997.
10 Vgl. Berndt Hamm, Martin Luthers Entdeckung der evangelischen Freiheit, in: ZThK 80

(1983), 50–68, 63.
11 Vgl. Bernd Moeller/Karl Stackmann, Luder – Luther – Eleutherius. Erwägungen zu

Luthers Namen (NAWG 1981, Nr. 7), Göttingen 1981.
12 WA 57/2,5–108; die 1519 zum Druck gebrachte Fassung in: WA 2,(436)443–618.
13 Vgl. schon in der Römerbriefvorlesung 1515/16, WA 56,424,16 f.; Hamm, Freiheit, 61;

Rieger, Freiheit, 22–24; zur 1519 gedruckten Fassung der Vorlesung vgl. a. a.O., 25 f.

22 Christoph Strohm



optima et propria christianorum‹.«14 Freiheit wird jetzt zu einem Zentralbegriff
der Schriften und Bibelauslegungen Luthers.15 Er betont insbesondere die Frei-
heit von allen kirchlichen Menschensatzungen und -traditionen, »die sich als
Heilsbedingungen oder -hilfen zwischen das Elend der Sünde und die Herr-
lichkeit des Paradieses schieben«.16 Damit meint Luther nicht zuletzt die Praxis
der mittelalterlichen Kirche, dass der Papst und die Bischöfe den Anspruch er-
heben, über die Auslegung der Heiligen Schrift zu befinden. »[…] das wort gottis,
das alle freyheyt leret, nit soll noch muß gefangen seyn«, formuliert er in dem
zeitgleich mit dem Freiheitstraktat verfassten Sendbrief an Papst Leo X.17

2 Existenzielle Bedrohung im Jahr 1520

Im Jahr 1520 spitzte sich Luthers Lage zu. Die Kritik am Ablass Ende des Jahres
1517 hatte zu einer heftigen, weite Kreise der Bevölkerung erfassenden Kon-
troverse geführt. Dadurch, dass er den Schutz seines Landesherrn und anderer
Herren genoss, konnte vorerst seine Auslieferung nach Rom verhindert werden.
Nach der Kaiserwahl im Sommer 1519 verschärfte die Kurie ihr Vorgehen gegen
den aufmüpfigen Mönch. Im Juni 1520 wurde die Bannandrohungsbulle »Exs-
urge Domine« ausgefertigt, in der 41 Aussagen Luthers für häretisch erklärt
wurden. Zudem sei für den Fall, dass nach einer Frist von 40 Tagen nach Ver-
kündung kein Widerruf erfolgt sei, der Bann zu vollziehen. Als dies im Oktober
1520 unmittelbar bevorstand, schrieb Luther den Text.18 Es gab noch einmal
einen letzten Vermittlungsversuch, so dass Luther in dem Traktat auf besondere
Polemik verzichtete.19 Der lateinischen Ausgabe, die sich an die akademische
Welt, auch außerhalb Deutschlands, richtete, wurde ein Brief Luthers an Papst
Leo X. vorangestellt.20 Hierin schildert er seinen Konflikt mit dem Papsttum, in –

14 Hamm, Freiheit, 63, mit Bezug auf: WA 56,481,24–26.
15 Vgl. z.B. Martin Luther, Resolutiones disputationum de indulgentiarum virtute, Frühjahr

1518, WA 1,530,4 (»ius christianae libertatis«); ders., Ad dialogum Silvestri Prieratis de

potestate papae responsio, August 1518, WA 1,647,33 f. Anja Lobenstein-Reichmann hat

den Bedeutungsgehalt der Begriffe »frei« und »Freiheit« in Luthers Freiheitstraktat sowie

in der Adelsschrift und weiteren Schriften der Jahre 1517–1531 mit Methoden der

historischen Semantik herausgearbeitet (dies., Freiheit).
16 Hamm, Freiheit, 63.
17 WA 7,9,30 f.; vgl. auch WA 7,47,28–30: »Deinde leges interpretandi verbi dei non patior,

cum oporteat verbum dei esse non alligatum, quod libertatem docet omnium aliorum.«
18 Luther wusste von dieser unmittelbaren Bedrohung seit September 1520.
19 Vgl. Brecht, Luther I, 385–387.
20 Siehe oben Anm. 1. Unmittelbar nach der Abfassung in lateinischer Sprache Ende Ok-

tober 1520 brachte Luther den Sendbrief in einer deutschen Fassung unter demTitel »Ein

Luthers Freiheitsschrift 23


