Johannes Eurich
Dieter Kaufmann
Urs Keller

Gerhard Wegner

. (Hrsg.)
Ambivalenzen

der Nachstenliebe

Soziale Folgen
der Reformation

@ VDWI 60






AMBIVALENZEN DER NACHSTENLIEBE



Veroffentlichungen
des Diakoniewissenschaftlichen Instituts
an der Universitat Heidelberg

Begriindet von Theodor Strohm
Herausgegeben von Johannes Eurich und Volker Herrmann

Band 60

In Zusammenarbeit mit dem Sozialwissenschaftlichen Institut
der Evangelischen Kirche in Deutschland herausgegeben.

S
I

der Evangelischen Kirche in Deutschland



AMBIVALENZEN DER
NACHSTENLIEBE

Soziale Folgen der Reformation

Herausgegeben von Johannes Eurich, Dieter Kaufmann,
Urs Keller und Gerhard Wegner

=

EVANGELISCHE VERLAGSANSTALT
Leipzig



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten
sind im Internet tiber http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2018 by Evangelische Verlagsanstalt GmbH - Leipzig
Printed in Germany

Das Werk einschlieBlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt.

Jede Verwertung auBerhalb der Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne
Zustimmung des Verlags unzuldssig und strafbar. Das gilt insbesondere fiir
Vervielfiltigungen, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung
und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Das Buch wurde auf alterungsbestandigem Papier gedruckt.
Cover: Kai-Michael Gustmann, Leipzig
Satz: 3w+p, Rimpar

Druck und Binden: Hubert & Co., Gottingen

ISBN 978-3-374-05692-7
www.eva-leipzig.de



VORWORT

Die Reformation hat entscheidende Entwicklungen in der Neugestaltung sozialer
Versorgung angestoBen. In den letzten Jahren wurden besonders konfessionelle
Differenzierungen und ihre sozialpolitischen Konsequenzen erarbeitet. Kaum
erforscht ist dagegen der Zusammenhang zwischen theologischen Grundent-
scheidungen (Rechtfertigungslehre) und dem sozialen Engagement der Christen
bzw. Kirchen. Das nach wie vor leitende Narrativ bezieht sich auf Luthers Frei-
heitsschrift und konstatiert einen zwingenden - wenn auch nicht zu erzwin-
genden - Zusammenhang der Erfahrung der Rechtfertigung und der (spontanen)
Praxis der Liebe.

Fiihrt der Zuspruch der Liebe Gottes »automatisch« zur Nachstenliebe? Wie
wird Rechtfertigung damals und heute erfahren, und welche Konsequenzen
lassen sich fiir eine Praxis der Liebe daraus ziehen? Besonders in Bezug auf die
Professionalisierung und Methodisierung von »Liebe« wurden entsprechend
kritische Anfragen gestellt. Gleichzeitig sind freiwillige Tatigkeiten zugunsten
anderer ein wichtiges Element der Zivilgesellschaft wie der Diakonie. Hat der
Altruismus heute noch eine Zukunft?

Diese Zusammenhdnge wurden auf der Tagung »Ambivalenzen der Nachst-
liebe - soziale Folgen der Reformation« diskutiert, die vom 3. bis 5. Februar 2018
am Internationalen Wissenschaftsforum der Universitat Heidelberg auf Initiative
des Diakoniewissenschaftlichen Instituts der Universitat Heidelberg, des Sozi-
alwissenschaftlichen Instituts der EKD und der Diakonischen Werke der Evan-
gelischen Landeskirchen von Wiirttemberg und von Baden stattfand. Der vor-
liegende Band dokumentiert die einzelnen Beitrage der Tagung und macht sie
einem groBeren Kreis von engagierten Christinnen und Christen in Kirche und
Diakonie zuganglich. Als Herausgeber danken wir allen Autorinnen und Autoren
fiir ihre Beitrage und die engagierte Diskussion auf einer lebhaften Tagung. Unser
herzlicher Dank gilt den studentischen Mitarbeiterinnen am Diakoniewissen-
schaftlichen Institut, Frau Marie Kamlah und Frau Hannah Zielke fiir Forma-
tierungsarbeiten an den Texten sowie der Evangelischen Verlagsanstalt fir die
bewdhrte und unkomplizierte Zusammenarbeit. Ohne den groBen Druckkosten-



6 VORWORT

Zuschuss des Sozialwissenschaftlichen Instituts der EKD hatte der Tagungsband
nicht veroffentlicht werden konnen - hierfiir sprechen wir unseren groen Dank
aus.

Im Sommer 2018
Johannes Eurich/Dieter Kaufmann/Urs Keller/Gerhard Wegner



INHALT

VOrWOrt . e 5

Johannes Eurich/Gerhard Wegner
Einleitung . ....... .. . e 9
Ambivalenzen der Nachstenliebe - Soziale Folgen der Reformation

TeIL 1 HISTORISCHE ENTWICKLUNGEN

Christoph Strohm
Luthers Freiheitsschrift ......... ... ... ... ... .. .. ... ... 19
Anlass, Inhalt und Wirkung

Bernhard Schneider
Gute Arme - schlechte Arme .................................... 37
Armut und Armenfiirsorge im ausgehenden Mittelalter

Philip S. Gorski

»VerfleiBigung« ......... .. . 63
Reformation als Durchsetzung von Disziplin und Effizienz

TEIL 2 RESSOURCEN DIAKONISCHEN HANDELNS HEUTE
Hans-Richard Reuter
Der Protestantismus und die Anfange der Sozialpolitik in

Deutschland . ............. . .. . . e 79

Gerhard Wegner

Luthers Freiheitsschrift als Ideologie ............................. 95
Frank Nullmeier
Die starke Normativitat der Nachstenliebe ........................ 123

Uber individuelle Motivation und Soziale Dienste



8 INHALT

Gert Pickel

Sind Christen sozialer? ............ ... ... ... . i 137
Empirische Daten zum Zusammenhang von kirchlicher Sozialisation und

der Ausbildung von pro-sozialem Verhalten

Christel Kumbruck
Berufung und Beruf in sozialen Diensten ......................... 155

Anika Christina Albert/Johannes Eurich
Netzwerkbasierte Solidaritit und ihr Bezug zum Gemeinwohl ...... 177

TEIL 3 PRAXISRELEVANZ

Dieter Kaufmann
Was bedeutet Rechtfertigung fiir die diakonische Praxis? ........... 201

Jochen Kunath/Michael Werner/Matthias Schdrr/Martin Holler

Vom Reichtum der Gnade ............ ... ... ... ... i 209
Thesen theologischer Vorstande zur praktischen Relevanz der

Rechtfertigung

Ergebnisse aus drei Arbeitsgruppen, zusammengestellt von den Moderatoren
Martin Holler, Joachim Riickle und Tobias Staib

»Damit drin ist was draufsteht.« ........... ... ... ... ... ... 211
Wie diakonisches Handeln zur Praxis des Glaubens wird

Loring Sittler
Zur Zukunft des Altruismus ........... .. ... ... 215

Ulrich Lilie im Gespréch mit Andreas Schréer

Ist Nachstenliebe 2030 noch relevant? ............................ 227
Impulse fiir eine strategische Vision zur Zukunft von Kirche und

Diakonie

Angaben zu Autorinnen und Autoren ............................ 237



EINLEITUNG

AMBIVALENZEN DER NACHSTENLIEBE - SOZIALE FOLGEN
DER REFORMATION

Johannes Eurich/Gerhard Wegner

Die Aktivitaten zum 500. Jubilaum der Reformation im Jahr 2017 umfassten eine
groBe Zahl an populéren, aber auch wissenschaftlichen Veranstaltungen, die sich
mit den Folgen des ldngst nicht nur religiosen Umbruchs im 16. Jahrhundert in
der Heraufkunft der modernen Welt befassten. Dabei standen weitgehend ins-
besondere religiose, kulturelle und politische Konsequenzen im Vordergrund.
Sehr viel seltener ging es um den Zusammenhang zwischen spezifischen sozialen
Innovationen der Reformation und dem heutigen Sozialstaat bzw. sozialen Ak-
tivititen im Allgemeinen' und vor allem denen der Kirche, sprich der Diakonie
(aber natiirlich auch der Caritas). Dass es an dieser Stelle deutliche Zusam-
menhange gibt, belegt bereits einer der frithesten, eindriicklichsten und popu-
larsten Texte Martin Luthers: seine Schrift tiber die Freiheit eines Christen-
menschen von 1520. In ihr wird ein enger Zusammenhang zwischen der
Erfahrung der Befreiung im Glauben an Gott und der Praxis umfassender
Néchstenliebe herausgearbeitet. Die Art, wie dies geschieht, unterscheidet sich
deutlich von jener Form sozialer Praxis, in der qua Almosen die soziale Ver-
sorgung im Mittelalter geregelt wurde. Nicht mehr auf irgendeine Form himm-
lischer Belohnung hoffend und entsprechend motiviert zu helfen, sollten die
Christen nun soziale Dienste erbringen - sondern aus sich selbst heraus, aus der
Erfahrung der geschenkten Anerkennung durch Gott. Daraus folgt nach Luther
die reale Moglichkeit, aber auch die selbstverstandliche, gefiihlte Notigung zu
einer umfassenden praktischen Liebe zu denjenigen, die sie besonders brauchen.
Luthers Aussagen sind in dieser Hinsicht durchaus radikal, indem sie geradezu
an so etwas wie »Umverteilung« denken lassen - zundchst bezogen auf die Liebe
Gottes, die durch Christen hindurchstromen soll zum Nachsten hin, nachfolgend

Dazu allerdings: Gerhard Wegner (Hrsg.), Von Arbeit bis Zivilgesellschaft. Zur Wir-
kungsgeschichte der Reformation, Leipzig 2017; Gerhard Wegner (Hrsg.), Die Legitimitat
des Sozialstaates. Religion - Gender - Neoliberalismus, Leipzig 2015; Josef Wieland/
Gerhard Wegner/Ramona Kordesch (Hrsg.), Luther 2017. Protestantische Ressourcen der
nachsten Moderne, Weilerswist 2017.



10 JoHANNES EURICH/GERHARD WEGNER

wird der Gedanke dann auf materielle Hilfe (vgl. These 277) ausgedehnt: das, was
Gott den einen gibt, das soll auch den anderen zugute kommen. Eigene Bega-
bungen, Eigentum und Reichtum - das alles sind Geschenke Gottes, die nie-
mandem allein gehoren. Immer wieder hat deswegen dieser Text zu entspre-
chenden Aktivitdten motiviert und ist zur Legitimation diakonischer und sozialer
Hilfeleistung herangezogen worden. Aber, wie bekannt, blieben Luthers soziale
Aktivitaten nicht bei diesem Text stehen: vielmehr kam es auch zu realen Re-
formen der Armenversorgung in den protestantisch gewordenen Gegenden, die
sich einreihen in dhnliche Reformen aus humanistischem Geist. Zudem war fiir
Luther deutlich, dass die Fiirsten bzw. der Staat in sozialer Hinsicht eine groBe
Verantwortung fiir die Wohlfahrt seiner Untertanen tragen. Luther hat eine
entsprechende Verpflichtung der Obrigkeit immer wieder eingeschérft und be-
stand darauf, dass die Reichtiimer, die durch die Sakularisierung der Kirchen-
gliter an die Fiirstentiimer fielen, genau in dieser Hinsicht verwendet werden
sollten. Es liegt auf der Hand, dass bereits hiermit erste Wege in Richtung eines
Sozialstaates, wie er dann erst im 19. und 20. Jahrhundert entstand, gebahnt
wurden: ein Staat, der das Vertrauen der Biirger verdient, weil er fiir sie sorgt.
Jedenfalls war das eine mogliche Fernwirkung - eine andere aufgrund anderer
Erfahrungen in der reformierten Tradition war das Aufleben einer lebendigen
Zivilgesellschaft im angelsachsischen Bereich, Holland und der Schweiz.

Die Zusammenhiénge zwischen der religiosen Revolution der Reformation
und der Praxis der Nachstenliebe in sozialer Hinsicht sind folglich komplex, aber
sowohl im Hinblick auf die Legitimation der Reformation von ihren Folgen her als
auch fiir die Begriindung modernen sozialstaatlichen Handels nach wie vor au-
Berst instruktiv - allerdings auch ambivalent, denn mit der Reformation ist es
auch zu Verscharfungen im Umgang mit den Armen gekommen: zu neuen
Formen der Disziplinierung mit dem Ziel einer »VerfleiBigung« (Franz-Xaver
Kaufmann) der Menschen. Deutlicher als vorher wird nun zwischen »wiirdigeng
und »unwiirdigen« (sprich: faulen) Armen unterschieden. Letztere, so Martin
Luther deutlich, sind nicht mehr meine Nichsten.> Zudem stellt sich die Frage,
wie genau die Unterschiede zwischen der vor- und der nachreformatorischen
Armenversorgung zu beschreiben waren. Die Debatten hieriiber halten seit
langerer Zeit an und sie sind sicherlich auch nicht frei von konfessionellen
Parteilichkeiten. Deutlich scheint aber mittlerweile zu sein, dass die vorrefor-
matorische Almosenpraxis auf keinen Fall so verheerend schlecht funktioniert

Martin Luther, Von der Freiheit eines Christenmenschen (GTCh 1), hrsg. und kom-
mentiert von Dietrich Korsch, Leipzig 22018.

Eine - nicht nur - protestantische Differenz, die bis heute sozialpolitische Folgen zeitigt.
Unterstiitzung bekommt, wer sich aktiv bemiiht, bald wieder auf eigenen Beinen zu
stehen, d. h. einen Arbeitsplatz zu finden. Wer sich dem nicht anschlieBt, dem droht auch
heute die Exklusion.



EINLEITUNG 11

hat, wie es protestantische Protagonisten zeitweise behauptet hatten. Neuerun-
gen sind allerdings evident.

Die Tagung: »Ambivalenzen der Néchstliebe - soziale Folgen der Reforma-
tiong, die Anfang Februar 2018 in Heidelberg stattfand, fokussierte die ent-
sprechenden Fragestellungen mit insgesamt vierzehn Beitragen, die in diesem
Band dokumentiert werden. Dabei ging es in einem ersten Komplex um die
Diskussion der historischen Zusammenhange; sodann um die Frage nach Res-
sourcen heutigen diakonischen Handelns und schlieBlich um die Praxisrelevanz
der reformatorischen Botschaft heute. Die Tagung verband ausdriicklich wis-
senschaftliche Expertise mit Erfahrungsberichten aus der diakonischen Praxis;
blieb folglich nicht bei theoretischen Erorterungen stehen, sondern wollte das
Erbe der reformatorischen Initiativen fiir zeitgemaBe diakonische Aktivitat neu
fruchtbar machen. Entsprechend sind die Beitrdge in dem vorliegenden Band
zusammengefasst.

Der erste Teil beginnt mit einem historischen Zugang. Christoph Strohm
diskutiert Anlass Inhalt und Wirkung von Luthers Freiheitsschrift von 1520. In
ihr gelinge es Luther, christliche Lehre zu elementarisieren und zu plausibili-
sieren. Mithilfe paulinischer und mystischer Sprachmittel entfaltet er das revo-
lutiondre Befreiungsgeschehen der Erfahrung einer innigen Christusgemein-
schaft und somit der bedingungslosen Anerkennung durch Gott, das als solches
zur Liebe zum Nachsten treibe, indem es den Menschen von innen her grund-
legend erneuere. Demgegeniiber stellt Bernhard Schneider die Praxis der Ar-
menversorgung in der vorreformatorischen mittelalterlichen Gesellschaft dar. Er
kann herausarbeiten, welche betrachtlichen Leistungen die reformatorisch de-
nunzierte Almosenpraxis aufgrund einer klaren religiosen Anreizstruktur er-
brachte. Eine ganze Reihe der institutionellen sozialen Reformen in den neuen
reformatorischen Gegenden war bereits lange vorher initiiert. Inwieweit sich die
Lage der Armen nach der Reformation tatsachlich verbesserte ist insofern eine
offene Frage. Der amerikanische Soziologe Philip S. Gorski arbeitet sodann einen
spezifischen Aspekt der reformatorischen Verdnderungen, namlich die Durch-
setzung neuer Formen der Sozialdisziplinierung im Zusammenhang der Ar-
menfilirsorge, heraus. Dabei werden deutliche Differenzen zwischen protestan-
tischen und katholischen Gegenden erkennbar - aber dann auch noch einmal
zwischen lutherischen und reformierten Territorien. Grob gesagt ist die katho-
lische Haltung gegeniiber den Armen eher passiv und »erlosend«, wahrend es in
den protestantischen Gegenden um aktive Erziehung der Armen zu produktiven
Biirgern geht. Der historische Teil wird dann durch Hans-Richard Reuters aus-
fithrliche Ausarbeitung der Zusammenhdange zwischen Protestantismus und den
Anfangen der Sozialpolitik in Deutschland im 19. Jahrhundert abgeschlossen.
Sehr genau stellt er die Initiativen der verschiedenen Generationen der Sozial-
reformer von Wichern bis hin zu Bismarck dar und beleuchtet die Traditionen aus
denen sie ihre Impulse und Legitimationen bezogen. Am Ende steht ein Fazit fir



12 JoHANNES EURICH/GERHARD WEGNER

die Situation in der Weimarer Republik, dass sich die protestantische Nachs-
tenliebe vor allem als eine Dienstethik und nicht in Richtung Sozialgestaltung
entfaltet habe.

Der zweite Teil des Buches, in dem nach den Ressourcen diakonischen
Handelns heute gefragt wird, setzt dann noch einmal mit einem Blick auf Luthers
Freiheitsschrift von Gerhard Wegner ein. Wegners Interesse ist nun jedoch nicht
primdr historisch, sondern von aktuellen Debatten tiber die Begriindung von
Altruismus im Verhaltnis zum Eigeninteresse motiviert. Entsprechend beleuchtet
er Luthers pathetische Einforderung von selbstloser Nachstenliebe kritisch und
fragt, ob ihre erkennbare Verankerung in mittelalterlicher Mystik heute noch
Anerkennung finden konnte. Ohne einen starken Bezug auf Christus ginge es
nicht - aber ist dies noch plausibel? Ebenso fragt Frank Nullmeier nach der
Maoglichkeit der Nachstenliebe heute. Seine These geht dahin, dass Nachstenliebe
Quellen starker Normativitdt benotigt, die nicht schon in der verstandigungs-
orientierten Verwendung sprachlicher Symbole selbst liegen. Im Weg von Ha-
bermas zu Joas und dem Riickbezug auf Emile Durkheim arbeitet er heraus, dass
es intensive aktuelle Bindungen und auBeralltagliche Erfahrungen durchaus
ekstatischer korperlicher Praktiken braucht, um jene Wirkungen, die Luther
einfordert, auch wirklich erzielen zu konnen. Solche »Efferveszenzerfahrungenc
als durchaus auBeralltagliche Erfahrungen von Wertschatzung und des kollek-
tiven gemeinsam Fiireinander-Einstehens gebe es auch heute. Wie weit aber sind
Christen heute tatsachlich im Bereich der Nachstenliebe tatig; wie weit sind also
Christen heute sozialer? Gert Pickel untersucht empirische Zusammenhange von
kirchlicher Sozialisation und der Ausbildung prosozialen Verhaltens. Dabei kann
er belegen, dass Christen und kirchlich gebundene Menschen eindeutig sozial
engagierter sind und sich ofter fiir andere Menschen einsetzen, als dies Kon-
fessionslose tun, und zwar insbesondere dann, wenn sie ihr Christsein in sozialen
Gruppen leben. Allerdings geht es dabei nicht um altruistisches Handeln im
Sinne eines volligen Absehens von Eigeninteressen, sondern um eine kluge
Kombination von eigener Nutzenerwartung im Rahmen der Zuwendung zu an-
deren. Konkretisiert wird die Situation dann durch den Beitrag von Christel
Kumbruck tiber Beruf und Berufung in sozialen Diensten am Beispiel der Pflege -
also einer sozialen Dienstleistung, die historisch gesehen in ganz besonderer
Weise mit den christlichen Kirchen assoziiert worden ist und der sich Diakonie
und Caritas entsprechend bis heute auch besonders angenommen haben. Sie
kann aufzeigen, wie sich die reale Berufserfahrung der Pfleger und Pflegerinnen
in den aktuellen okonomisierten Zusammenhéangen immer weiter vom Selbst-
anspruch einer empathischen Hingabe fortentwickelt hat. Es seien die schlechten
Arbeitsbedingungen, die heute eine Pflege im Sinne von Luthers Berufungs-
verstandnis sehr schwierig machen wiirde. Der Teil schlieBt sodann mit einer
Ubersicht iiber aktuelle Sozialformen vor allem im Blick auf die Gestaltung von
Sozialrdumen, in denen Solidaritdit und Gemeinwohl heute gelebt werden kon-



EINLEITUNG 13

nen, von Anika Christina Albert und Johannes Eurich. Sie machen deutlich, dass
Solidaritdt in der modernen Gesellschaft in keiner Weise mehr selbstverstandlich
ist und auch nicht einfach mit Altruismus oder Nachstenliebe gleichgesetzt
werden konne. Sie erfordere Kooperation und Reziprozitat, die aber bewusst
geschaffen werden miissen. Insbesondere soziale Bindungen in Netzwerken
miisse man hierfiir in den Blick nehmen. In dieser Hinsicht werde Solidaritat in
der Spatmoderne funktionalisiert, indem gegenseitige Hilfe stets mit den Inter-
essen anderer verbunden werde, ohne dass diese zur Gemeinschaft gehoren. Eine
besondere Rolle hat religioses Sozialkapital; sozio-moralische Gemeinschaften
sind nach wie vor wichtige Ressourcen zur Stiftung von Solidaritat.

Der dritte Teil des Bandes versammelt eine Reihe von Beitragen, die aus der
Praxis der Diakonie stammen und sich aus entsprechenden Reflexionen heraus
auf die reformatorischen Ressourcen beziehen. Das beginnt mit Antworten von
Dieter Kaufmann auf die Frage, was Rechtfertigung fiir die diakonische Praxis
heute bedeutet. Er aktualisiert Luthers Zwei-Regimente-Lehre und halt daran fest,
dass Rechtfertigung im Sinne Luthers etwas sei, dass die ganze menschliche
Existenz umfasse und zum Tun des Guten fiihre, nicht nur im Bereich der Kirche,
sondern auch in der Gesellschaft. Weiter betont er den engen Zusammenhang von
Rechtfertigung und Christologie und konkretisiert schlieBlich seine Uberlegun-
gen in der Notwendigkeit eines christlichen Menschenbildes und einer daraus
folgenden, entsprechend bestimmten Haltung der Mitarbeitenden. Rechtferti-
gung werde zur konkreten Berufung aller Christen zum Dienst der Nachsten-
liebe. Loring Sittler diskutiert die Zukunft des Altruismus als jemand, der nicht
einer christlichen Kirche angehort, und betont die dem Menschen grundlegende
Gemeinschaftsbezogenheit. Freiheit sei keine Beliebigkeit, sondern unweigerlich
Verantwortung fiir andere. Dass die Bedeutung von Gemeinschaften sinken
wirde, glaubt er infolgedessen nicht und erwartet die Vermeidung grundle-
gender Haltungsfehler bei sozialen Akteuren, wie Staatsglaubigkeit und die Fi-
xierung auf den Obrigkeitswohlfahrtsstaat oder das Vermeiden eines Kampfes
gegen die zunehmende Gleichgiiltigkeit. Auch Verbandsegoismus sei schadlich.
Er beendet sein Referat mit konkreten Beispielen fiir gemeinwohlstiftende biir-
gerschaftliche Initiativen.

Jochen Kunath und Michael Werner fassen die praktische Relevanz der
Rechtfertigung in vier Thesen Theologischer Vorstande diakonischer Unterneh-
men zusammen. Diakonische Einrichtungen seien Ort und Praxiserfahrung der
Rechtfertigung. Dies seien Voraussetzung und Ergebnis von Gelassenheit der
teilhabenden Menschen. Durch Annahme, Hingabe und Vertrauen kann die
Gelassenheit bewusst und erfahrbar werden. In den auBerdiakonischen Per-
spektiven ermogliche die Rechtfertigungslehre Wertschiatzung und Anerken-
nung (vor allem in gesellschaftlichen und politischen Kontexten) und sei fiir die
Arbeit in diesen zentral. Als Schutz vor den negativen Veranderungen durch die



14 JoHANNES EURICH/GERHARD WEGNER

neuen Herausforderungen zwischen sozialer Marktwirtschaft und Menschen-
wiirde brauche es die Rechtfertigungslehre.

Die Ergebnisse von drei Arbeitsgruppen zeigen die Relevanz des christlichen
Glaubens fiir die diakonische Arbeit heute auf. Erstens seien die Rahmenbedin-
gungen fiir sowie die Einstellung von Mitarbeitenden heutzutage einem stetigen
Wandel unterworfen. Es brauche gemeinsame Gestaltungsraume und -moglich-
keiten zwischen Dienstgebenden und Dienstnehmenden. Zweitens komme im-
plizit (auch durch Corporate Governance) und explizit in Symbolen, Ritualen und
einem Leitbild das christliche Handeln bereits zum Ausdruck. Allerdings brauche
die christliche Pragung in Wechselwirkung zu tragerspezifischen Charakteris-
tika individuelle Zugange. Drittens seien Leitpersonen zentral fiir die Umsetzung.
Sowohl ihre Responsivitat und ihre Kritikfahigkeit als auch die Kommunikation
und Konfliktlosung mit Mitarbeitenden seien von Noten. Auf der Metaebene
sollten Hierarchien im Allgemeinen tiberdacht werden.

Im Gesprach zwischen Ulrich Lilie und Andreas Schréer steht die Relevanz der
diakonischen Aufgaben auch im 21. Jahrhundert auf dem Priifstand. Es gehe
darum, auf die Fragen der Zeit durch die Antizipation von Trends zu antwor-
ten. Die Gesellschaft sei zunehmend multireligios, pluralisiert und vielfaltiger.
Deshalb miissten die Dialoge zwischen Kirche und Diakonie regelméaBiger ge-
fiihrt werden. Die Kirche diirfe sich durch eine Milieuverengung nicht selbst
marginalisieren, sondern miisse die Erfahrungen der Diakonie in gesamtge-
sellschaftlichen Handlungsfeldern fiir die eigene Arbeit nutzen. Sonst drohe der
Relevanzverlust des Evangeliums und die VerschlieBung vor der gesellschaftli-
chen Wirklichkeit. Kirche im Sozialraum sei dabei ein hochaktuelles Thema,
beispielsweise sogenannte caring communities/sorgende Gemeinschaften. An-
dere Entwicklungen wiirden durch die Digitalisierung vorangetrieben - mit
Auswirkungen auf Diakonische Dienstleistungen, soziale Kommunikation etc.
Hier seien Offenheit und Anschlussfahigkeit gefragt, Kirche und Diakonie
konnten eine Briickenfunktion fiir die Gesellschaft erfiillen.

Blickt man zuriick auf die Beitrage der Tagung, wie sie hier dokumentiert
sind, so wird zweierlei deutlich: zum einen das nach wie vor Faszinierende an den
reformatorischen Entscheidungen und insbesondere an der revolutionédren lu-
therischen »Neukonstruktion« von Glauben, Empathie, Altruismus und Néchs-
tenliebe. Im Sinne Luthers wire es nicht falsch, Nachstenliebe stets auch vom
Gedanken des Opfers her zu denken - so, wie sich eben auch Christus fiir uns
geopfert hat. Aber es ist sicherlich kennzeichnend, dass keiner der hier vertre-
tenen Autorinnen und Autoren einen solchen Weg eingeschlagen hat. Zu skan-
dalds erscheint es dann doch, in diese Richtung zu denken.* Denn zum anderen
wird im Blick auf die Zukunft das unauflosliche Miteinander von Eigeninteresse
und Néachstenliebe als Konigsweg zur Begriindung einer sozialen Praxis bzw. zur

*  Aber vgl. jetzt: Terry Eagleton, Radical Sacrifice, New Haven/London 2018.



EINLEITUNG 15

Institutionalisierung von sozialen Dienstleistungen oder auch zur Schaffung von
Solidaritdt sehr deutlich. Gegeniiber Luther also eine deutliche Aufwertung des
fleischlich-menschlichen duBeren Menschseins. Ist dies nun ein Weg in eine
zunehmend sédkularisierte, professionalisierte Hilfewelt, die sich immer mehr
von ihren reformatorischen Quellen entfernt? Oder aber wird es hier neue reli-
giose Impulse in Richtung einer auBeralltaglichen Erfahrung von Ergriffenheiten
geben, die moglicherweise weit {iber Luther hinausgehen?






TEIL 1 HISTORISCHE
ENTWICKLUNGEN






LUTHERS FREIHEITSSCHRIFT

ANLASS, INHALT UND WIRKUNG

Christoph Strohm

Wenn man tber dieses Thema auf einem Kolloquium spricht, das von einem
Diakoniewissenschaftlichen Institut und einem Sozialwissenschaftlichen Institut
in Zusammenarbeit mit dem Diakonischen Werk in Baden veranstaltet wird, hat
man zuerst eines zu betonen: Der Titel der Schrift lautet »Von der Freiheit eines
Christenmenschen« und nicht: »Von der Freiheit und der Dienstbarkeit eines
Christenmenschen¢.' Luther handelt in der Schrift nicht gleichgewichtig iiber
Glauben und Liebe, sondern primér tiber den Glauben und dann auch {iber seine
Folgen und Konkretionen.” Aus den beiden Teilen der Schrift iiber die Freiheit
und dann die Dienstbarkeit einen Traktat unter der eingéingigen Uberschrift
»Vom Beten und Tun des Gerechten« zu machen, wiirde Luthers Grundimpuls
verdecken. Luthers Erorterungen tiber den Glauben und seine befreiende Wir-
kung ethisch zu funktionalisieren, das heiBt, den Glauben einfach oder primdr
unter dem Aspekt der Begriindung des Handelns des Christen in der Welt zu
erortern, verfehlt Luthers Intentionen. Zugleich ist er der Auffassung, dass der
Glaube im Sinne der biblischen Texte selbstverstandlich Folgen fiir das Handeln

Zitiert wird vorrangig nach der deutschen Fassung, wie sie in der Weimarer Luther-
Ausgabe wiedergegeben wird: Martin Luther, Von der Freiheit eines Christenmenschen
[1520], in: Martin Luthers Werke. Kritische Gesammtausgabe, Weimar 1883 ff. [= WA],
Bd. 7, (12)20-38; herangezogen wird ferner die lateinische Ausgabe: Martin Luther,
Epistola Lutheriana ad Leonem Decimum summum pontificem. Tractatus de libertate
christiana [1520], a.a. 0., (39)42-73; mit deutscher Ubersetzung in: Wilfried Harle, u. a.
(Hrsg.), Martin Luther. Lateinisch-Deutsche Studienausgabe, Bd. 2: Christusglaube und
Rechtfertigung, hrsg. u. eingel. v. Johannes Schilling, Leipzig 2006, 101-185.

Vgl. auch die programmatische Zielformulierung im ersten Satz der Schrift: »Zum ersten.
Das wir grundlich muegen erkennen, was eyn Christen mensch sey, und wie es gethan
glaub umb die freyheyt, die yhm Christus erworben und geben hatt, [...]« (WA 7,20,25-
27).



20 CHRISTOPH STROHM

in der Welt hat und diese auch methodisch reflektiert werden miissen. Das tut er
im zweiten Teil des Traktats.’

Der Traktat ist Ertrag einer grundlegenden Befreiungserfahrung. Sie war
verbunden mit einem neuen Zugang zur christlichen Lehre unter der pointierten
und durchaus ungewdhnlichen Uberschrift »Von der Freiheit ...«. Fiir Luther ging
es nicht nur um einen kleinen Beitrag zur gelehrten Diskussion, sondern er sah
die Zeit gekommen und sich als Theologieprofessor in der Verantwortung, eine
grundlegende Riickbesinnung auf den verloren gegangenen Sinn der biblischen
Texte in Gang zu bringen. Darum brachte er den Traktat auch nicht nur in la-
teinischer Sprache zum Druck, sondern zugleich - wohl zuerst! - in deutscher
Sprache.* Dadurch entfaltete die Schrift ihre auBerordentliche Wirkungsge-

Grundlegend zur Interpretation des Freiheitstraktats: Wilhelm Maurer, Von der Freiheit
eines Christenmenschen. Zwei Untersuchungen zu Luthers Reformationsschriften
1520/21, Gottingen 1949; Eberhard Jiingel, Zur Freiheit eines Christenmenschen. Eine
Erinnerung an Luthers Schrift (Kaiser-Taschenbiicher 102), Miinchen (1978) *1991; vgl.
auch Hans Joachim Iwand, Die Freiheit des Christen und die Unfreiheit des Willens
[1957], in: Ders., Um den rechten Glauben. Gesammelte Aufsdtze, hrsg. v. Karl Georg
Steck, Miinchen 1959, 247-268; Martin Brecht, Luther, Bd. 1: Sein Weg zur Reformation
1483-1521, Stuttgart (1981) 1990, 382-396; Reinhold Rieger, Von der Freiheit eines
Christenmenschen / De libertate christiana (Kommentare zu Schriften Luthers 1), Ti-
bingen 2007; Anja Lobenstein-Reichmann, Freiheit bei Martin Luther. Lexikographische
Textanalyse als Methode historischer Semantik (Studia linguistica Germanica 46),
Berlin/New York 1998; Notker Slenczka, Der Freiheitsgehalt des Glaubensbegriffs als
Zentrum protestantischer Dogmatik, in: Jorg Dierken/Arnulf von Scheliha (Hrsg.),
Freiheit und Menschenwiirde. Studien zum Beitrag des Protestantismus, Tiibingen 2005,
49-64; Berndt Hamm, Freiheit vom Papst - Seelsorge am Papst. Luthers Traktat »Von der
Freiheit eines Christenmenschen¢ und das Widmungsschreiben an Papst Leo X.: eine
kompositorische Einheit, in: LuJ 74 (2007), 113-132; wiederabgedr. in: Ders., Der frithe
Luther. Etappen reformatorischer Neuorientierung, Tiibingen 2010, 183-199; Irene
Dingel, Von der Freiheit eines Christenmenschen (1520) - Historische und theologische
Aspekte, in: Dies./Henning P. Jiirgens (Hrsg.), Meilensteine der Reformation. Schliis-
seldokumente der friithen Wirksamkeit Martin Luthers, Glitersloh 2014, 122-131; vgl.
ferner die Einleitung und Kommentierung des Freiheitstraktats in: Martin Luther, Von
der Freiheit eines Christenmenschen, hrsg. u. kommentiert v. Dietrich Korsch, Leipzig
2016; sowie: Martin Luther, Von der Freiheit eines Christenmenschen, kommentiert u.
hrsg. v. Jan Kingreen, mit einer Einleitung von Ruth Slenczka, Tiibingen 2017.

Auch wenn die Forschung uneins ist, sprechen gute Griinde dafiir, die etwas langere und
systematischer durchgefiihrte lateinische Ausgabe als Ubertragung der deutschen
Fassung zu deuten: so Maurer, Freiheit, 65 ff.; Brecht, Luther I, 387; Rieger, Freiheit, 2.
Dagegen sehen eine Prioritat der lateinischen Fassung: Birgit Stolt, Studien zu Luthers
Freiheitstraktat mit besonderer Riicksicht auf das Verhéltnis der lateinischen und der
deutschen Fassung zu einander und die Stilmittel der Rhetorik, Stockholm 1969, 114;



LUTHERS FREIHEITSSCHRIFT 21

schichte als programmatische Hauptschrift der (lutherischen) Reformation. Dies
ware nicht moglich gewesen, wenn Luther nicht in treffender Weise auf die
existentielle Not seiner Zeitgenossen und Zeitgenossinnen geantwortet hatte.
Nebenbei gesagt, wire die unerhorte Wirkung auch nicht moglich gewesen, wenn
Luther nicht in innovativer und strategisch geschickter Weise die Kommunika-
tionsmoglichkeiten der neuen Drucktechnik genutzt hitte.’

Luthers Wahrnehmung, dass die Botschaft des Evangeliums in der mittel-
alterlichen Kirche mit all ihren Vorschriften zum guten Leben gesetzlich ver-
dunkelt worden sei, war offensichtlich plausibel und kommunikabel. Mit seiner
Verzweiflung daran, dass auch die im Evangelium verkiindete Gerechtigkeit
Gottes eine Forderung sei, die zu erfiillen Voraussetzung des Heils sei, brachte er
etwas zum Ausdruck, was auch viele Zeitgenossen bedrangte. Befreiend war fir
ihn, durch das Studium der biblischen Texte zu lernen, dass genau das Gegenteil
richtig ist. Das Heil liegt darin, dass ich mich zuerst als Beschenkter verstehe und
das durch meinen Glauben zum Ausdruck bringe. »Das Gesetz sagt: yTue das¢, und
es geschieht doch niemals. Die Gnade sagt: yGlaube an den¢, und schon ist alles
getan.«® Diese Aussage iiber den Christusglauben findet sich zum ersten Mal in
solcher Klarheit in der Heidelberger Disputation vom 26. April 1518. In der
Freiheitsschrift bringt Luther seine Uberzeugung auf die Kurzformel: »Glaubst
Du, so hast du!«’

Luthers Traktat »Von der Freiheit eines Christenmenscheng ist es offen-
sichtlich (angesichts seiner Wirkungsgeschichte!) in erheblichem MaB gelungen,
die christliche Lehre zu elementarisieren und zu plausibilisieren. Plausibilisieren
meint hier, die Sache des christlichen Glaubens mithilfe der den Zeitgenossen zur
Verfligung stehenden Denk- und Sprachmittel zu erlautern. Das sind bewusst
nicht diejenigen der Schulphilosophie und -theologie, das heift der Scholastik,
sondern es sind vor allem Gedanken und Begriffe biblischer Texte, insbesondere
des Paulus, und Traditionen der Mystik.

Hans Ulrich Delius, Einleitung zum Freiheitstraktat, in: Studienausgabe, Bd. 2, hrsg. v.
dems., Berlin 1982, 260f.; vgl. auch Thomas Hohenberger, Lutherische Rechtferti-
gungslehre in den reformatorischen Flugschriften der Jahre 1521-22 (Spétmittelalter
und Reformation, N.R. 6), Tiibingen 1996, 116 Anm. 71; zur Diskussion vgl. Rieger,
Freiheit, 5-12.

Vgl. nur Marcel Nieden, Die Wittenberger Reformation als Medienereignis, in: Euro-
paische Geschichte Online (EGO), hrsg. vom Leibniz-Institut fiir Europaische Geschichte
(IEG), Mainz 2012-04-23, online abrufbar unter: www.ieg-ego.eu/niedenm-2012-de
(Zugriff am 19.02.2018).

»Lex dicit »fac hoc, et nunquam fit: gratia dicit yCrede in huncy, et iam facta sunt omnia«
(Martin Luther, Disputatio Heidelbergae habita. Conclusiones, 1518, WA 1,353-355:
354,31).

7 WA 7,24,13.



22 CHRISTOPH STROHM

1 BEFREIUNGSERFAHRUNG ALS AUSGANGSPUNKT

Es ist hier nicht der Ort nachzuzeichnen, wann Luther seine reformatorische
Erkenntnis gefunden hat und worin sie bestand. In jedem Fall ist der Befund der
Texte nicht so, dass man von einem einzigen zeitlich fixierbaren Durchbruchs-
erlebnis ausgehen muss, wie das Luthers spates Selbstzeugnis aus dem Jahr
1545, ein Jahr vor seinem Tod, nahelegt.® Vielmehr diirfte es sich um ein iiber
einen langeren Zeitraum gewonnenes neues Verstandnis der biblischen Texte
gehandelt haben, das Luther im Nachhinein als eine eminente Befreiungser-
fahrung erinnert hat.” Der eindeutige Niederschlag einer befreienden Erfahrung
findet sich bereits in der Zeit der Abfassung der Thesen gegen den Ablass im
Oktober 1517. Zum ersten Mal am 11. November 1517 und dann noch vielfach
unterzeichnet Luther seine Briefe mit »Martinus Eleutherius«.'® Luther nimmt
hiermit Bezug auf den 1. Korintherbrief des Paulus (1 Kor 7,22), wo - wie dann
auch in dem Freiheitstraktat - der Gegensatz von eleutherios und doulos vor-
gestellt wird. Auch verwendete Luther jetzt nicht mehr seinen Namen Luder,
sondern die latinisierte Fassung »Lutherus¢, in Anspielung auf den Begriff
»Eleutherius."!

Vorangegangen war die Auslegung des Galaterbriefs in der Vorlesung des
Jahres 1516/17.'2 Luther erortert hier, angestoBen durch Paulus, die beiden
Seiten der christlichen Freiheit. Zum einen geht es um die Freiheit des Gewissens
vom Gesetz, dessen Erfiillung nach Paulus nicht mehr Bedingung fiir den Zugang
des Glaubenden zum Heil ist."® Zum anderen versteht Luther mit Paulus die
Freiheit als die spontane Freiwilligkeit der Liebe, die sich dienend dem Nachsten
zuwendet. »Luther nennt diesen Dienst die )summa libertas« und die »libertas

Vgl. Luthers Riickblick auf die reformatorischen Anfange in der Vorrede zur Ausgabe der
lateinischen Schriften aus dem Jahr 1545, WA 54,185f.,12-186,9 = Otto Scheel, Do-
kumente zu Luthers Entwicklung (bis 1519), Tiibingen 21929, 191,28-192,27.

Vgl. nur die sorgfaltige und weiterfiihrende Darlegung der Diskussion bei: Berndt Hamm,
Naher Zorn und nahe Gnade. Luthers frithe Klosterjahre als Beginn seiner reformato-
rischen Neuorientierung, in: Ders., Der friithe Luther, 25-64. Zu Luthers Freiheitsaus-
sagen vgl. Thorsten Jacobi, »Christen heien Freie«. Luthers Freiheitsaussagen in den
Jahren 1515-1519 (BHTh 101), Tiibingen 1997.

Vgl. Berndt Hamm, Martin Luthers Entdeckung der evangelischen Freiheit, in: ZThK 80
(1983), 50-68, 63.

Vgl. Bernd Moeller/Karl Stackmann, Luder - Luther - Eleutherius. Erwdgungen zu
Luthers Namen (NAWG 1981, Nr. 7), Gottingen 1981.

2 WA 57/2,5-108; die 1519 zum Druck gebrachte Fassung in: WA 2,(436)443-618.

3 Vgl. schon in der Romerbriefvorlesung 1515/16, WA 56,424,16 f.; Hamm, Freiheit, 61;
Rieger, Freiheit, 22-24; zur 1519 gedruckten Fassung der Vorlesung vgl. a.a.0., 25f.



LUTHERS FREIHEITSSCHRIFT 23

optima et propria christianorum«.«'* Freiheit wird jetzt zu einem Zentralbegriff
der Schriften und Bibelauslegungen Luthers."® Er betont insbesondere die Frei-
heit von allen kirchlichen Menschensatzungen und -traditionen, »die sich als
Heilsbedingungen oder -hilfen zwischen das Elend der Siinde und die Herr-
lichkeit des Paradieses schieben«.' Damit meint Luther nicht zuletzt die Praxis
der mittelalterlichen Kirche, dass der Papst und die Bischofe den Anspruch er-
heben, iiber die Auslegung der Heiligen Schrift zu befinden. »[...] das wort gottis,
das alle freyheyt leret, nit soll noch muB gefangen seyng, formuliert er in dem
zeitgleich mit dem Freiheitstraktat verfassten Sendbrief an Papst Leo X."”

2 EXISTENZIELLE BEDROHUNG IM JAHR 1520

Im Jahr 1520 spitzte sich Luthers Lage zu. Die Kritik am Ablass Ende des Jahres
1517 hatte zu einer heftigen, weite Kreise der Bevolkerung erfassenden Kon-
troverse gefiihrt. Dadurch, dass er den Schutz seines Landesherrn und anderer
Herren genoss, konnte vorerst seine Auslieferung nach Rom verhindert werden.
Nach der Kaiserwahl im Sommer 1519 verschirfte die Kurie ihr Vorgehen gegen
den aufmiipfigen Monch. Im Juni 1520 wurde die Bannandrohungsbulle »Exs-
urge Domine« ausgefertigt, in der 41 Aussagen Luthers fiir haretisch erklart
wurden. Zudem sei fiir den Fall, dass nach einer Frist von 40 Tagen nach Ver-
kiindung kein Widerruf erfolgt sei, der Bann zu vollziehen. Als dies im Oktober
1520 unmittelbar bevorstand, schrieb Luther den Text.'® Es gab noch einmal
einen letzten Vermittlungsversuch, so dass Luther in dem Traktat auf besondere
Polemik verzichtete.'” Der lateinischen Ausgabe, die sich an die akademische
Welt, auch auBerhalb Deutschlands, richtete, wurde ein Brief Luthers an Papst
Leo X. vorangestellt.”” Hierin schildert er seinen Konflikt mit dem Papsttum, in -

% Hamm, Freiheit, 63, mit Bezug auf: WA 56,481,24-26.

Vgl. z.B. Martin Luther, Resolutiones disputationum de indulgentiarum virtute, Friihjahr
1518, WA 1,530,4 (»ius christianae libertatis«); ders., Ad dialogum Silvestri Prieratis de
potestate papae responsio, August 1518, WA 1,647,33 f. Anja Lobenstein-Reichmann hat
den Bedeutungsgehalt der Begriffe »frei« und »Freiheit« in Luthers Freiheitstraktat sowie
in der Adelsschrift und weiteren Schriften der Jahre 1517-1531 mit Methoden der
historischen Semantik herausgearbeitet (dies., Freiheit).

16 Hamm, Freiheit, 63.

7" WA 7,9,30f; vgl. auch WA 7,47,28-30: »Deinde leges interpretandi verbi dei non patior,
cum oporteat verbum dei esse non alligatum, quod libertatem docet omnium aliorum.«
Luther wusste von dieser unmittelbaren Bedrohung seit September 1520.

' Vgl. Brecht, Luther I, 385-387.

Siehe oben Anm. 1. Unmittelbar nach der Abfassung in lateinischer Sprache Ende Ok-
tober 1520 brachte Luther den Sendbrief in einer deutschen Fassung unter dem Titel »Ein



