


RUDO L F S T E I N E R

Schriften – Kritische Ausgabe

SKA 8



RUDO L F S T E I N E R
Schriften – Kritische Ausgabe

Herausgegeben von

Christian Clement

Band 8

Schriften zur Anthropogenese

und Kosmogonie

frommann-holzboog



RUDO L F S T E I N E R

Fragment einer theosophischen Kosmogonie

Aus der Akasha-Chronik

Die Geheimwissenschaft im Umriss

Herausgegeben, eingeleitet und kommentiert von

Christian Clement

Mit einem Vorwort von

Wouter J. Hanegraaff

1. Teilband

Vorwort und Texte

Stuttgart-Bad Cannstatt · 2018



Gedruckt mit Unterstützung des Fachbereichs Geisteswissenschaften der
Brigham Young Universität, Provo

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.dnb.de abrufbar.

© frommann-holzboog Verlag e.K. · Eckhart Holzboog
Stuttgart-Bad Cannstatt · 2018

www.frommann-holzboog.de

ISBN 978-3-7728-2638-2

eISBN 978-3-7728-3097-6

(In zwei Teilbänden 8,1 und 8,2)

Vertrieb auch durch den Rudolf Steiner Verlag
www.steinerverlag.com

ISBN 978-3-7274-5808-8

Gestaltung: Sybille Wittmann, Stuttgart-Bad Cannstatt
Satz: Tanovski Publ. Services, Leipzig, Sofia

Druck und Einband: BBL Druck- und Medienservice, Ellhofen

Gedruckt auf säurefreiem und alterungsbeständigem Papier



Inhalt

1. Teilband
Vorwort VII

Literaturverzeichnis XXI
Texte 1

Fragment einer theosophischen Kosmogonie 3
Aus der Akasha-Chronik 41
Die Geheimwissenschaft im Umriss 191

2. Teilband
Einleitung IX

Bei der Weltschöpfung »darbey gewesen«: Grundlagen und
ideengeschichtlicher Hintergrund anthroposophischer Kosmogonie XV
Naturwissenschaftliche Kontexte: Goethe und Haeckel XXIII
Philosophische Kontexte: Von Kant zu Schelling XXXI
Theosophische Kontexte: Sinnett, Blavatsky, Scott-Elliot LVIII
»Zum Raum wird hier die Zeit«: Die Entwicklung der steinerschen
Schöpfungsvorstellung bis 1902 LXII
Zur Entstehung und zur Form der Texte LXXXVI
Die Textentwicklung der Geheimwissenschaft XCII
Zur Konstituierung von Text und Apparat CXVII

»Mitwissenschaft der Schöpfung«: Zur Entwicklungsgeschichte der
anthroposophischen Kosmogonie (1903–1910) CXXIII
Die Genese der theosophischen Kosmogonie (1883–1904) CXXIII
Von der theosophischen zur anthroposophischen Kosmogonie
(1904–1910) CXLIX

Quellentexte und Selbstzeugnisse 1
Alfred Percy Sinnett: Der Geheimbuddhismus 3
Helena Petrovna Blavatsky: Die Geheimlehre 41
William Scott-Elliot: Atlantis nach okkulten Quellen 103
William Scott-Elliot: Das untergegangene Lemurien 129
Selbstzeugnisse Rudolf Steiners 139

Anhang 209
Abkürzungen 211
Stellenkommentare 213



vi inhalt

Stellenkommentar: Aus der Akasha-Chronik 213
Stellenkommentar: Die Geheimwissenschaft im Umriss 215

Literaturverzeichnis 223
Namensregister 239
Sachregister 243



Vorwort

Rudolf Steiner und die hellsehende Einbildungskraft

Von Wouter J. Hanegraaff

Das Charisma Rudolf Steiners als eines spirituellen Lehrers beruht im Kern
auf seinem Anspruch, Zugang zu ›höherer Erkenntnis‹ zu haben. Nachdem er
im Herbst des Jahres 1900 dem sozialen Netzwerk der modernen Theosophie
beigetreten war, scheint er in diesen Kreisen sehr schnell als ein ›Wissender‹
angesehen worden zu sein. Alles weist darauf hin, dass der frühere Philosoph und
Goethe-Kenner dadurch einen tiefen Eindruck auf sein Publikum machte, dass er
mit großem Selbstbewusstsein und Authentizität über okkulte Wirklichkeiten zu
sprechen wusste, die den gewöhnlichen Sinnen verborgen seien. In kurzer Zeit
scheint Steiner seine Zuhörer davon überzeugt zu haben, dass er über diese Dinge
nicht nur spekulierte, sondern aus unmittelbarer persönlicher Erfahrung, d. h. –
in der Sprache der Theosophen – als ›Eingeweihter‹, als ›Adept‹ – sprach. Darüber
hinaus verfügte Steiner über eine philosophische Sprache, die seinem deutschen
Publikum vertraut war und seine Autorität noch verstärkte. Seine Zuhörer
haben vielleicht nicht immer alle gedanklichen Subtilitäten seines Vortrags
nachvollzogen; aber er selbst schien sie sehr wohl zu verstehen und somit auch
anderen ihre Bedeutung erklären zu können. Kurzum: Hier trat jemand auf, der
aus Erfahrung stammendes Wissen mit intellektueller Gewandtheit verband und
es verstand, von der ›unsichtbaren Welt‹ in einer adäquaten Sprache zu reden.
Wenn man einem wissensbegierigen Publikum den Eindruck vermitteln kann,
dass man gewisse Geheimnisse kennt und dass man in einer Position ist, diese
mitteilen oder auch zurückhalten zu können, hält man ein zentrales Instrument
charismatischer Überzeugungskraft und Autorität in der Hand. Steiner erfüllte
diese Voraussetzung in hohem Maße.

Aber was wusste Steiner wirklich, bzw. was beanspruchte er zu wissen? Und
wie überzeugte er sich und andere von der Wahrheit und Verlässlichkeit seines
Wissens? Die Antwort auf die erste Frage liegt auf der Hand: Steiner hat sein
Wissen, so gut er es vermochte, in großem Detailreichtum auf den zahlreichen
Seiten der Schriften seiner theosophischen oder ›mittleren‹ Periode offengelegt,
insbesondere in den Texten dieses Bandes: Aus der Akasha-Chronik und Die



viii vorwort

Geheimwissenschaft im Umriss. Bezüglich des Inhalts dieser Werke kann ich
den Leser nur auf die Texte selbst und die hervorragenden Einleitungen und
Kommentare verweisen, die Christian Clement zu den vorliegenden Bänden
beigesteuert hat. In diesem Vorwort möchte ich mich auf die zweite Frage
konzentrieren, die verzwickter ist und von der Forschung bisher weitgehend
übergangen wurde. Natürlich kennen wir Steiners eigene Antwort auf die Frage:
Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten? 1 – aber dabei handelt es sich,
in der Terminologie der Religionswissenschaft, um ›emische‹ Darstellungen,
d. h. solche aus einer Binnenperspektive. 2 In anderen Worten: Sie schildern, was
Steiner selbst zu tun und zu wissen meinte. Aber was ein Mensch zu tun glaubt,
ist nicht notwendigerweise immer das, was er auch tatsächlich tut. Um zu einem
tieferen Verständnis zu gelangen, muss man Steiners eigene Ansichten bewerten,
kontextualisieren und deuten. Dazu ist eine weitere Perspektive erforderlich: eine
›etische‹ oder wissenschaftliche, welche einer Frage unabhängig davon nachgeht,
ob Steiner selbst mit den Ergebnissen einverstanden gewesen wäre, zu denen
man kommt. Wenn man die Frage nach Steiners höherer Erkenntnis sowohl
aus emischer als auch aus etischer Perspektive betrachtet, gewinnt man eine
bessere Ausgangsposition, um sein Werk inhaltlich und kontextuell verstehen
und einordnen zu können.

Die neuere Steinerforschung hat gezeigt, dass eine solche Perspektive es
erforderlich macht, das Werk Steiners aus zwei Blickwinkeln zu betrachten
und den Einfluss sowohl der anglophonen Theosophie als auch des deutschen
Idealismus zu untersuchen. 3 Beide Dimensionen sind unverzichtbar. Auf den
folgenden Seiten möchte ich im Wesentlichen versuchen zu zeigen, dass Stei-
ners Anspruch einer auf Hellsichtigkeit beruhenden höheren Erkenntnis direkt
mit einer bestimmten Tradition des Okkultismus zusammenhängt, die in der
zweiten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts aus Amerika kam. Während

1 Siehe SKA 7.
2 Zur Unterscheidung von emisch/etisch siehe Hanegraaff (2012), 157 f.
3 In Reaktion auf eine weit verbreitete Neigung unter Anthroposophen, die Einzigartigkeit
und Originalität Steiners herauszustreichen – und dabei unter den Tisch fallen zu lassen, wie
viel er der modernen Theosophie verdankte –, hat Helmut Zander 2007 in einer monumentalen
Studie die Anthroposophie als eine Strömung innerhalb der Theosophie dargestellt. Neuere
Studien wie die von Hartmut Traub (2011) und auch die vorliegende Edition Clements hingegen
betonen, dass trotz der unbestreitbaren Bedeutung der Theosophie, die Kontinuität zwischen
Steiners frühen philosophischen und seinen späteren theosophischen Vorstellungen deutlich
stärker und bedeutsamer ist, als dies in Zanders Arbeit erscheint. Meiner Ansicht nach liegt
Steiners Originalität in der Tatsache, dass seine philosophische Perspektive, die im deutschen
Idealismus verwurzelt war, zentral dazu beitrug, die Theosophie in neue und intellektuell
anspruchsvollere Richtungen zu lenken.



vorwort ix

aber die theoretische Grundlage dieser Tradition eine bestenfalls dünne war,
konnte Steiner durch seine Vertrautheit mit der Philosophie des deutschen
Idealismus diese Tradition aus einer Perspektive angehen, die ungleich subtiler
und komplexer war als alles, was man bis dahin in okkultistischen Kreisen
hätte antreffen können. Das einzigartige Ergebnis dieser Kombination kennen
wir heute als die Anthroposophie.

Der Begriff des Hellsehens, den Steiner vielfach benutzte, scheint in den
1790er Jahren im Kontext des Mesmerismus bzw. des ›animalischen Magnetismus‹
in Deutschland aufgekommen zu sein. Er verwies auf bemerkenswerte und oft
völlig wunderhafte ›visionäre‹ Fähigkeiten von Personen, die mittels bestimmter,
von dem deutschen Arzt Franz Anton Mesmer entwickelter Techniken in den
Zustand eines ›künstlichen Somnambulismus‹ oder einer Trance versetzt worden
waren. 4 In den Jahrzehnten vor der Französischen Revolution entdeckte ein
Schüler Mesmers namens de Puységur, dass sich mit den Techniken seines Lehrers
Subjekte in einen eigenartigen veränderten Bewusstseinszustand versetzen
ließen, der von spektakulären Äußerungen ›übernatürlicher‹ geistiger Fähigkeiten
begleitet war; Fähigkeiten, die wir heute als ›paranormal‹ bezeichnen würden.
In dem Jahrzehnt um das Jahr 1800 gaben zahllose somnambulische Visionäre
im Zustand der Trance lebhafte Beschreibungen der ›Geisterwelt‹, und diese
Berichte wurden eine Quelle nicht enden wollender Faszination, nicht nur
für das allgemeine Publikum, sondern auch für einige der einflussreichsten
Philosophen der Romantik und des Idealismus. Der wohl berühmteste Bericht
über die ›Seherin von Prevorst‹ wurde 1829 von dem Arzt und Dichter Justinus
Kerner veröffentlicht. 5 Zahllose Somnambulen berichteten von Geister- und
Gespenstervisionen, und aus dieser Tradition entstand in der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts die Bewegung des Spiritismus. 6

Seit den 1860er Jahren entwickelte sich aus dem amerikanischen Spiritismus ei-
ne neue okkultistische Tradition, deren erfolgreichster Zweig die 1875 gegründete
›Theosophische Gesellschaft‹ wurde. Für die hier verfolgte Frage ist entscheidend,
dass diese Okkultisten anfingen, ihre eigene Perspektive derjenigen des populären
Spiritismus als überlegen anzusehen, indem sie zwei Dinge betonten: Zum einen
beanspruchten sie für die westliche okkultistische Tradition eine intellektuelle
Überlegenheit, die sie in der Kabbalah verankert sahen. 7 In dieser Hinsicht

4 Eine gute historische Übersicht findet sich etwa bei Gauld (1992) und Crabtree (1993).
5 Hanegraaff (1999/2000) und (2004).
6 Zu dieser Verbindung vgl. etwa Podmore (1963) oder Monroe (2008). Im Anschluss an
Sawicki (2002, 19) wird hier der Ausdruck »Spiritualism« mit »Spiritismus« übersetzt.
7 Deveney (1997); Chajes & Huss (2016); Pasi (2010); Strube (2016); Hanegraaff (in Vorbereitung).



x vorwort

reagierten sie auf einen Mangel an intellektueller Tiefe, der im allgemeinen
Diskurs des Spiritismus (der immerhin nicht viel weiter zurückging als bis zu
dem Visionär Swedenborg im 18. Jahrhundert) die Regel war. Zweitens betonten
sie die Bedeutung des aktiven Willens und reagierten damit auf die Passivität
und die Ausschaltung der persönlichen Willensfreiheit, welche charakteristisch
war für die mesmerisierten Visionäre (in der Regel Frauen), die völlig unter
der Kontrolle ihrer (in der Regel männlichen) Magnetisierer standen.

Die Okkultisten wollten nicht länger davon abhängig sein, was ihnen die
Medien während ihrer somnambulischen Trance mitteilten: Sie wollten selbst
jene unsichtbaren Welten sehen, unmittelbar und im Zustand völliger Bewusst-
seinsklarheit. Aber wie war ein solches Ziel zu erreichen? Selbst jene Okkultisten,
die ein gewisses Talent für trancehafte Visionszustände hatten, konnten in
einen solchen Zustand nur unter Aufgabe ihrer persönlichen Willensfreiheit
gelangen; und wenn sie wieder daraus erwachten, konnten sie sich in der
Regel nicht daran erinnern, was sie gerade erlebt hatten. 8 Um einen direkten
Zugang zu den unsichtbaren Welten zu erlangen, begannen einige Okkultisten
mit Rauschmitteln zu experimentieren, insbesondere Haschisch, und manche
beanspruchten, damit spektakulären Erfolg zu haben. 9 Aber auch wenn die
diskrete Anwendung solcher Rauschmittel verbreiteter gewesen sein mag, als
man gemeinhin denkt, so ähnelten doch auch die durch solche Mittel erzeugten
Visionen weit mehr der traumartigen Trance und weniger jenem kristallklaren
Zustand hellwacher Bewusstheit, nach dem die Okkultisten strebten.

Eine Lösung schien in Sicht, als 1849 der amerikanische Alternativmediziner
Joseph Rodes Buchanan (1814–1899) einen umfangreichen Artikel veröffent-
lichte, in dem er die Entdeckung einer neuen ›Wissenschaft‹ ankündigte: der
›Psychometrie‹. Diese beschrieb er als

[. . . ] eine wunderbare Fähigkeit in der Konstitution des Menschen, deren Entdeckung
und Anwendung auf einen Schlag ein weites Reich des Wissens eröffnet. In dieser
einzigen Entdeckung liegt der Keim einer Wissenschaft mit hohem Anspruch, in
seinen Tatsachen so wundersam, dass sie dem größten Teil unserer Wissenschaftler
unwahrscheinlich, wenn nicht völlig unglaublich erscheinen muss. Und doch, so
hoch diese Ansprüche sein mögen, sind sie doch im strengsten Sinne beweisbar [. . . ] 10

Worum ging es in dieser Wissenschaft? Sie scheint recht bescheiden begonnen
zu haben, indem Buchanan herausfand, dass viele Menschen offenbar in der Lage

8 Deveney (2011).
9 Hanegraaff (2016).
10 Buchanan (1849), 49. (Diese und die folgenden Übersetzungen vom Herausgeber.)



vorwort xi

waren, die exakte Natur eines Metalls oder anderer natürlicher Stoffe durch bloße
Berührung zu ›erfühlen‹. Diese natürliche Sensibilität schien weit verbreitet zu
sein, besonders unter Frauen. Buchanan weitete seine Experimente aus und
kam zu dem Schluss, dass diese psychometrische Kraft beinahe unbegrenzt
war. Zunächst entdeckte er, dass manche Personen anscheinend dazu fähig
waren, die Beschaffenheit von Substanzen auch ohne körperlichen Kontakt zu
bestimmen; später meinte er herausgefunden zu haben, dass sie den Inhalt
eines versiegelten Briefes lesen konnten, den man auf ihre Stirn legte; sogar
detaillierte Beschreibungen der Personen, die einen solchen Brief geschrieben
hatten, seien gegeben worden. Der nächste Schritt bestand in der Annahme, dass
offenbar jeder Gegenstand dazu geeignet war, hellseherische Einsichten über
die Person anzuregen, der er gehörte oder mit der er in Kontakt gekommen war.
Und schließlich ging Buchanan sogar so weit anzunehmen, dass überhaupt kein
Kontakt mit einem Objekt nötig war. Je mehr Experimente er durchführte, desto
umfassender wurde seine Konzeption der ›Psychometrie‹ – bis er schließlich so
weit ging zu behaupten, Menschen mit entsprechender Veranlagung könnten
von überhaupt allen Dingen eine unmittelbare und völlig zutreffende Erkenntnis
erlangen.

Buchanan betonte immer wieder, dass die Psychometrie nicht auf einem
Trancezustand beruhe, sondern dass sich diese Art von Hellsichtigkeit – in
scharfem Kontrast zur somnambulen oder spiritistischen Vision – im ganz
normalen Wachbewusstsein abspiele. Und er erklärte diese bemerkenswerte
Fähigkeit, indem er sie mit der damals neuen und faszinierenden Technologie der
Daguerrotypie oder Fotografie verglich. Die Vorstellung dahinter war folgende:
Absolut alles, was sich jemals irgendwo im Universum ereignet, sollte eine Art
fotografischen Abdruck bzw. eine Reflektion zurücklassen, die normalerweise
unsichtbar ist, die aber von genügend sensiblen Menschen abgerufen werden
kann. Und so dauerte es nicht lange, bis Buchanan von der Möglichkeit sprach,
sogar Ereignisse der vergangenen Menschheitsgeschichte und die Stadien der
frühen Erdentwicklung erforschen zu können: »Durch die Anwendung dieses
Prinzips kann der Abgrund der Geschichte überwunden werden, und wir können
einen Einblick in bisher unbekannte Zeitalter und Nationen gewinnen, deren
frühe Geschichte im Dunkel der Vergangenheit verschwunden ist.« 11 In seinem
späteren Handbuch der Psychometrie (1885) ging Buchanan sogar noch weiter,
indem er vorschlug, Psychometrie könne den menschlichen Geist in das innerste
Wesen der Dinge versetzen:

11 Buchanan (1849), 147.



xii vorwort

Diese innere Fähigkeit erfasst die Idee in ihrem Wesen [. . . ] und ergreift dann
ihr Objekt mit seiner weitreichenden Bewusstheit. Sei es eine Stadt in China
oder Afrika, sei es ein Heiliger oder Führer, dessen Name fast im Zwielicht der
Geschichte verschwunden ist, sei es eine prähistorische Rasse auf der Erde, oder
ein Weltkörper unseres Planetensystems: es kann wahrgenommen, verstanden
und dargestellt werden. Das göttliche Reich eines universellen Bewusstseins, eine
intellektuelle Allwissenheit scheint vom Menschen übernommen zu werden; und
entweder bringt sich der Mensch in Übereinstimmung mit dieser unbegrenzten
Sphäre des Intelligiblen, oder diese Intelligenz ruht in ihm und wird durch die
Anstrengung, sich seine Kräfte anzueignen, erweckt. 12

Buchanans Psychometrie wurde mit großem Enthusiasmus aufgenommen und
galt als eine Art ›höherer Fotografie‹, mit welcher auf wissenschaftliche Weise
»die Seele gemessen und offenbart« werden könne. 13

1863 trugen der Geologieprofessor William Denton (1823–1883) und seine
Frau Elisabeth viel dazu bei, die Psychometrie weiter zu popularisieren, indem
sie ein Buch mit dem Titel The Soul of Things 14 veröffentlichten. Diese Schrift
machte einen bedeutenden Eindruck auf die Okkultistin H. P. Blavatsky und
wurde von Theosophen avanciert. Dabei ist wichtig zu bemerken, dass die
Dentons, anders als Buchanan, ihr Buch nicht mit empirischen Experimenten
oder wissenschaftlichen Beobachtungen begannen, sondern mit einem Kapitel
über das Phänomen mentaler Visualisierung. Ähnlich wie sich später eine
Entwicklung vom wissenschaftlichen Positivismus hin zum philosophischen
Idealismus vollzog, der für Steiners Perspektive entscheidend war, so verschob
sich auch hier das Interesse von der Beobachtung physischer Objekte hin zum
menschlichen Bewusstsein als einem Medium, das die hellseherischen Visionen
einerseits empfing, andererseits aber auch hervorbrachte. Außerdem machten
die Dentons einen entscheidenden Schritt, der später zu der Vorstellung einer
›Akasha-Chronik‹ führte. Der Keim dieser Vorstellung lässt sich möglicherweise
auf ein berühmtes Gedankenexperiment zurückführen, welches als der ›laplace-
sche Dämon‹ bekannt ist (zurückgehend auf den prominenten Mathematiker
und Astronomen Pierre-Simon Laplace, 1749–1827). Dieses besagte Folgendes:
Wenn wir einen radikal monistisch strukturierten Kontext voraussetzen, in
dem absoluter kausaler Determinismus herrscht, dann müsste ein angenom-
mener ›Dämon‹, der die genaue Lage und Bewegung jedes einzelnen Atoms

12 Buchanan (1885), 159.
13 Vgl. das Preisgedicht Progress, welches der bekannte Dichter und unitarische Geistliche
John Pierpoint 1850 beim Jubiläum der Yale-Universität vortrug: Buchanan (1885), Teil I, 1–2.
14 Denton & Denton (1863).



vorwort xiii

im Universum kennt, in der Lage sein, jedes künftige Ereignis bis ins kleinste
Detail vorherzusagen. Schon 1837 hatte der englische Gelehrte Charles Babbage
(1791–1871) über diese Vorstellung sinniert, und diese Passage bildete später das
Eingangsmotto des Buches der Dentons: »Die Luft ist eine riesige Bibliothek,
auf deren Seiten auf ewig alles geschrieben steht, was je ein Mann gesagt
oder je eine Frau geflüstert hat.« 15 In ähnlicher Weise hatte 1857 der bekannte
Geologe Edward Hitchcock (1793–1864) geschrieben: »ein fotografischer Einfluss
durchwirkt die ganze Natur«, der eine »große Bilder-Gallerie der Ewigkeit«
hervorbringt, die »für schärfere Sinne als die unseren« sehr wohl wahrnehmbar
sein mag. 16 Die Dentons folgten derselben Logik und kamen so zu folgenden
Aussagen, die später Blavatsky in ihrem wichtigen Kapitel über Psychometrie
in der Entschleierten Isis zitiert hat:

[. . . ] in der Welt um uns herum gehen strahlende Kräfte von jedem Objekt zu
jedem anderen Objekt in seiner Nähe aus, und diese bringen in jedem Moment,
bei Tag und bei Nacht, gegenseitig Daguerrotypen ihrer Erscheinung hervor. Die
so erzeugten Bilder liegen nicht bloß an der Oberfläche, sondern sinken in das
Innere der Dinge; dort werden sie mit erstaunlicher Beharrlichkeit festgehalten
und warten nur auf eine passende Gelegenheit, um sich dem forschenden Blick
zu offenbaren. Du kannst daher keinen Raum betreten, sei es Tag oder Nacht,
ohne beim Verlassen desselben ein Abbild deiner selbst zurückzulassen. Du kannst
deine Hand nicht heben, oder mit dem Auge zwinkern, der Wind kann kein Haar
auf deinem Haupt bewegen, ohne dass jede Bewegung unfehlbar für kommende
Zeitalter aufgezeichnet wird. [. . . ] Kein Blatt regt sich, kein Insekt krabbelt, keine
Welle verbreitet sich, ohne dass jede Bewegung von tausend treuen Schreibern in
unfehlbarer und unauslöschlicher Schrift aufgezeichnet wird.

Dies gilt auch für alle vergangene Zeit. Vom ersten Dämmerschein des Lichts auf
diesem kindlichen Planeten, als noch dunstige Vorhänge um ihre Wiege hingen,
bis zu diesem Moment hat die Natur fleißig jeden Moment fotografiert. Was für
eine Bilder-Galerie nennt sie ihr eigen! 17

Die Dentons lieferten ausführliche psychometrische Beschreibungen prähis-
torischer Szenen, Landschaften, Tiere, Pflanzen usw. Sie behaupteten, diese
Beobachtungen seien nicht nur von Klängen (›Phonotypen‹) begleitet, son-
dern Psychometriker könnten sogar die Gefühle der beobachteten Lebewesen

15 Babbage (1837), 113; zit. n. Denton u. Denton (1863), 10.
16 Hitchcock (1857), 426; zit. n. Denton u. Denton (1863), 263 f.; ebenso bei Blavatsky (1877),
Bd. 1, 184 f.
17 Denton u. Denton (1863), 30 f.; vgl. Blavatsky (1877), Bd. 1, 183.



xiv vorwort

wahrnehmen. Diesen Zweig der Psychometrie nannten sie ›Psychopathie.‹ 18

In einem Wort: Die Psychometrie öffnete unerhörte Horizonte für historische
Forschungen jener Art, wie sie schon bald von Theosophen wie Blavatsky,
Charles Webster Leadbeater – und auch von Rudolf Steiner – in die Praxis
umgesetzt werden sollten. »Wir werden die Küsten der Zeit abwandern, und
werden beobachten, wie Königreiche vor uns erstehen und niedergehen wie das
Steigen und Fallen der Gezeiten [. . . ], und die Wolken, die jetzt noch über der
Geschichte aller Nationen hängen, werden im Strahl der aufgehenden Sonne
dahinschmelzen.« 19

Die ersten Vertreter der Psychometrie nahmen an, dass diese Bilder alles
Geschehens in eine Art ätherisches Fluidum eingeprägt seien, welches wie
das unsichtbare Äquivalent einer fotografischen Platte funktionierte. In einer
Weiterentwicklung dieser Konzeption unterschied Elizabeth Denton zwischen
dem gewöhnlichen Licht, in dem die körperlichen Gegenstände gesehen werden,
und einem ›verborgenen Licht‹, in dem die Psychometriker ihre Visionen sähen. 20

Parallel zu den Dentons hatte der Begründer des französischen Okkultismus,
Eliphas Lévi (Alphonse-Louis Constant, 1810–1875) von einem ›Astrallicht‹ ge-
schrieben (das er auch als ›lebendiges‹ oder ›ursprüngliches‹ Licht beschrieb), in
dem man, mittels der Einbildungskraft, Bilder wahrnehmen könne. Anknüpfend
an eine Argumentationstradition der deutschen romantischen Mesmeristen in den
ersten Jahrzehnten des neunzehnten Jahrhunderts, schrieb er, dass diese Bilder
»immer vor uns stehen, aber während des Wachzustands durch die stärkeren
Eindrücke der Wirklichkeit überdeckt werden, oder auch durch die Konzentration
auf unsere Gedanken, wodurch die Einbildungskraft unaufmerksam für das
sich regende Panorama des Astrallichts wird.« 21 In anderen Worten: Die ›Welt‹,
die wir wahrnehmen, beruhe auf einem bestimmten Bewusstseinszustand; dem
materiellen Licht des normalen Tagesbewusstseins (der Provinz rationalistischer
Wissenschaft) stehe das innere Licht der Seele gegenüber (die Provinz der
okkulten Wissenschaft). 22 In den 1880er Jahren begannen Theosophen, den
›Äther‹, die ›Seele der Dinge‹, das ›Astrallicht‹ und den ›arischen Akâsa‹ als
verschiedene Namen für ein und dieselbe Sache aufzufassen: »der Akâsa (Äther)
ist die Wiege und das Grab der dinglichen Natur; und [. . . ] es enthält auf

18 Denton u. Denton (1863), 48–51.
19 Denton u. Denton (1863), 276 f.
20 Denton (1863), 342 ff.
21 Lévi (2000), 80.
22 Zur Herkunft dieser Vorstellung aus dem deutschen Mesmerismus der Romantik und seiner
geschichtlichen Anwendung siehe Hanegraaff (2012), 260–277.



vorwort xv

unvergängliche Weise die Aufzeichnungen von allem, was je existiert hat, von
jedem Phänomen, das sich jemals in der äußeren Welt ereignet hat.« 23

Aber wie verlässlich waren solche Visionen? Eliphas Lévi hatte von der
menschlichen Einbildungskraft (oder Imagination) als einer Erkenntniskraft
gesprochen, mit deren Hilfe wir die Bilder des ›Astrallichts‹ auffassen können. Das
machte es Kritikern natürlich leicht, diese sogenannten hellsichtigen Visionen
als bloß eingebildete Phantasien abzutun. Da Theosophen der Kraft dieser Kritik
nichts entgegenzusetzen hatten, antworteten sie mit einer zunehmenden Diffe-
renzierung zwischen ›höheren‹ und ›niederen‹ Formen solcher Hellsichtigkeit.
Buchanan und die Dentons hatten die Psychometrie in recht einfacher Weise
als ein allgemein zugängliches Mittel hellsichtiger Beobachtung verstanden, ver-
gleichbar jenem ›naiven Empirismus‹, der für gröbere Formen der positivistischen
Wissenschaft charakteristisch war. Im Gegensatz zu dieser egalitären Perspektive
begannen Theosophen jetzt damit, die Verlässlichkeit solcher ›hellsichtigen‹
Schauungen vom Grad der spirituellen Reife des Schauenden abhängig zu
machen. So unterschied Blavatsky in der Geheimlehre zwischen dem höheren
Reich des ›Akâsa‹ und dem niederen Reich des Astrallichts bzw. des Äthers. 24

Die Funktion des letzteren bestand bei ihr darin, zwischen den gewöhnlichen
mentalen Fähigkeiten des Menschen und dem überlegenen, reinen, abstrakten
und noumenalen Akâsa zu vermitteln. In ihren Antworten auf Fragen von
Schülern beschrieb sie den Akâsa in einer Art, die ihn für solche Leser attraktiv
machen musste, die in den Bahnen der Philosophie des deutschen Idealismus
dachten – also für Leser wie Steiner. Für Blavatsky war der Akâsa oder das
ursprüngliche Licht identisch mit dem göttlichen oder dem Weltgeist; sie defi-
nierte denselben als »undifferenzierten, noumenalen und abstrakten Raum, den
das Chidakasam einnimmt«, der »Bereich des ursprünglichen Bewusstseins.« 25

Die niedere Ebene des ›Astrallichts‹ hingegen enthielt ihrer Meinung nach
nur Spiegelungen jener »Urbilder oder Ideen der Dinge«, die auf der höheren,
unbedingten und unbegrenzten Ebene des »ewigen göttlichen Bewusstseins«
existieren. Indem Blavatsky auf diese Weise das Astrallicht als begrenzt und
bedingt beschrieb, konnte sie es zugleich als illusionär einstufen. Die Konsequenz
war: »Wenn der Hellsichtige oder Seher nicht über diese Ebene der Illusion
hinaus kommt, so kann er niemals die Wahrheit sehen, sondern er versinkt in
einem Meer von Selbsttäuschung und Halluzination.« 26

23 Anonymus (1883), 239.
24 Blavatsky (1888), Bd. 1, 257.
25 Anonymus (1891), 10 f.
26 Anonymus (1891), 11.



xvi vorwort

Die Folgen dieser Neuausrichtung waren eindeutig und weitreichend. Von
ihr aus konnten höhergestellte Theosophen jeden Anspruch einer etwa konkur-
rierenden hellsichtigen Schau als ›bloß astralisch‹ und daher unverlässlich und
trügerisch disqualifizieren. Die ursprünglich egalitäre Vision eines allgemeinen
Zugangs zu höherer Erkenntnis verwandelte sich in eine hierarchische Struktur,
in welcher der durchschnittliche Theosoph mühsam danach streben musste,
jenes höhere Wissen zu erlangen, welches diejenigen, die als ›Eingeweihte‹
oder ›Adepten‹ galten, bereits besaßen.

Rudolf Steiners Anspruch auf eine überlegene Hellsichtigkeit, welche statt
tranceartiger Vision die übersinnliche Schau in vollem, klarem Bewusstsein
forderte, steht zweifellos in dieser okkultistischen und theosophischen Tradition
der Psychometrie. Aber als im Denken des deutschen Idealismus geschulter Phi-
losoph musste er an dem ›naiven Empirismus‹ und dem primitiven Positivismus
Anstoß nehmen, der die Ansichten Buchanans, der Dentons und der theosophi-
schen Standardliteratur prägte. Wenn Autoren wie Leadbeater oder Scott-Elliot
höhere Welten oder prähistorische Zeiten beschrieben, so taten sie es in der
Regel mit der offenherzigen »Prosaität einer Reiseführer-Beschreibung«, 27 ohne
Rücksicht auf die subtilen epistemologischen Probleme, die sich als Konsequenz
der berühmten, von Kant initiierten ›kopernikanischen Wende‹ in der Philosophie
ergeben hatten: dass nämlich die Form der vorgeblich ›objektiven‹ Realität ›da
draußen‹ von der Struktur desjenigen subjektiven Bewusstseins abhängt, welches
diese beobachtet. Diese Unbekümmertheit um erkenntnistheoretische Probleme
machte es rationalistischen Kritikern ausgesprochen leicht, die ›Beobachtungen‹
der theosophischen Hellseher als bloße Phantasien und wahnhafte Produkte
einer überbordenden Einbildungskraft abzutun.

Die Faszination der steinerschen Perspektive liegt darin, dass er solchen
Argumenten nicht (wie das für die Theosophen charakteristisch war) mit einer
Verneinung der imaginativen Wesensart der hellseherischen Schau begegnete,
nach dem Motto: »Nein, ich bilde mir diese Dinge nicht bloß ein; sie sind
wirklich!«. Stattdessen begriff er die Einbildungskraft selbst als kognitive Fä-
higkeit. Wir haben gesehen, dass diese Idee bereits bei Eliphas Lévi zu finden
ist. Wie Clement in seiner Einleitung zu diesem Band hervorhebt, glaubte
Steiner, dass Hellsichtigkeit durch eben solche Imaginationsschulung, d. h. durch
»systematische Verwandlung der [. . . ] menschlichen Bilderzeugungskraft in ein
Organ des Erkennens«, verwandelt werden kann. 28 Im theosophischen Kontext
war eine solche Idee freilich nicht neu. Ein prominenter Theosoph beklagte

27 Clement, Einleitung zu diesem Band, CXLIV.
28 Clement, Einleitung zu diesem Band, CXI.



vorwort xvii

einmal gegenüber Leadbeater, dass er sich an keine seiner ›Einweihungen‹ auf
dem ›Astralplan‹ erinnern könne:

Leadbeaters Antwort war: »Aber warum können Sie sich nicht erinnern? Sie sollten
dazu in der Lage sein.« »Nun ja, wenn ich meine Einbildungskraft darauf spielen
lasse, dann kann ich schon eine gewisse Art von Eindruck bekommen.« »Genau
das sollten Sie tun. Das Auftauchen solcher Bilder hat einen Grund. Wie können
Sie erwarten, ihre hellsichtigen Kräfte auszubilden, wenn Sie ihre zarten Keime
zerstören?« – Das Mitglied folgte dem Rat und wurde später einer der führenden
Hellseher in der Theosophischen Gesellschaft; Jahre später freilich erwähnte er
in einem Gespräch, dass er eigentlich niemals wirklich etwas ›gesehen‹ habe; er
habe lediglich Eindrücke empfangen, so lebhaft, dass er gefühlt habe: so müsse es
sein. Deshalb habe er mit Überzeugung sagen können, dies oder jenes Wesen sei
anwesend gewesen und habe dies oder das gesagt. 29

Steiners Beitrag bestand meiner Auffassung nach darin, dass er seine Vertraut-
heit mit Kant und dem nachkantischen Idealismus dazu verwendete, auf eine
neuartige Weise solche Anschauungen über eine intime Beziehung zwischen
Einbildungskraft und psychometrischem Hellsehen philosophisch plausibel
zu machen. Wie Mary Warnock in ihrer klassischen Analyse des Begriffs der
Einbildungskraft erklärt, war Immanuel Kant zu folgendem bemerkenswertem
Schluss gekommen:

Ohne die Einbildungskraft könnten wir niemals Begriffe mit Sinneserfahrungen
verbinden. Während ein rein sinnliches Leben ohne irgendwelche Regelmäßigkeit
und Ordnung wäre, hätte ein rein intellektuelles Leben keinerlei realen Inhalt. Dies
aber bedeutet, dass mit den Sinnen und dem Intellekt allein unsere Erfahrung der
Welt so nicht zustande kommen könnte. Diese zwei Elemente sind funktionell
nicht ohne weiteres miteinander verbunden. Sie bedürfen eines hinzukommenden
dritten Elements. Und dieses hinzukommende Element ist die Einbildungskraft. 30

In Kants erster Fassung der Kritik der reinen Vernunft (1781) finden wir daher drei
Quellen der Erkenntnis: »nämlich Sinn, Einbildungskraft und Apperception«. 31

Aber später zog Kant diesen Schluss interessanterweise wieder zurück. In der
zweiten Edition von 1787 spielte er die Rolle der Einbildungskraft wieder herunter,
indem er sie in radikaler Weise der Herrschaft der Vernunft unterwarf. Von
nun an galt, wie Gernot und Hartmut Böhme es formulieren: »Die Möglichkeit
objektiver Erfahrung hängt an der Austreibung der Phantasie aus dem Bereich

29 Wood (1936), 141 f.; zit. n. Tillett (1982), 267.
30 Warnock (1976), 30.
31 Kant (1781), A 94.



xviii vorwort

der Erkenntnis.« 32 Wenn man Kants Kritik der reinen Vernunft im Kontext
seiner anthropologischen, pädagogischen und medizinischen Schriften liest,
entdeckt man »alle Anzeichen einer panischen Furcht vor der Einbildungs-
kraft.« Die Böhmes fassen zusammen: »Kant weicht vor der Einbildungskraft
zurück, ›um die Herrschaft der Vernunft zu retten‹.« 33 Der Grund liegt auf
der Hand: Für Kant bestand das Wesen der Irrationalität, des Wahnsinns,
genau »darin, daß man seine Einbildungen für Realität hält.« 34 Sein wichtigster
Referenzpunkt dabei war Emanuel Swedenborg, 35 aber es ist unzweifelhaft,
dass die später von Theosophen erhobenen hellsichtigen Ansprüche unter
dasselbe Verdikt gefallen wären. Solchen Ansprüchen irgendwelche Glaubwür-
digkeit zu verleihen hätte bedeutet, dem irrationalen Wahn Tür und Tor zu
öffnen.

Steiner hingegen scheint sich in den Bahnen des ursprünglichen kantschen
Arguments bewegt zu haben. Ähnlich wie später Heidegger in seinem Buch über
Kant und das Problem der Metaphysik von 1929, 36 las er die Philosophie Kants
offenbar »gegen den Strich« und deutete »den Fortschritt seiner Gedankenentwick-
lung als Rückschritt, als ein Zurückweichen vor einer ursprünglicheren, tieferen
Einsicht.« 37 Während Kant versucht hatte, die Möglichkeit auszuschließen, dass
Einbildungen reale Wahrnehmungen sein könnten, erkannte Steiner eine solche
Möglichkeit ausdrücklich an und stellte sie ins Zentrum seiner Theorie des
Hellsehens. Indem er dies tat, folgte er natürlich der allgemeinen Richtung,
welche schon nachkantische Idealisten wie Fichte und Schelling eingeschlagen
hatten. Schon diese Denker hatten die skeptische Haltung Kants (und übrigens
auch Swedenborgs) 38 nicht teilen wollen, dass das noumenale Reich der absoluten
Wirklichkeit der menschlichen Erkenntnis auf ewig verborgen bleiben müsse.
Zur Einsicht in die verwickelten Details dieser Entwicklungen kann ich den
Leser wieder nur auf die eingehenden Analysen Clements in der Einleitung zu
diesem Band verweisen.

Ich habe versucht darzustellen, dass Steiners Verständnis des Hellsehens
auf einer positiven Interpretation der Einbildungskraft beruhte, die ihrerseits

32 Böhme u. Böhme (1983), 233. Siehe auch Kneller (2007), 95–104, der die Deutungen Martin
Heideggers, Dieter Henrichs und der Brüder Böhme vergleicht und im Wesentlichen den
letzteren zustimmt.
33 Böhme u. Böhme (1983), 233.
34 Böhme u. Böhme (1983), 236, 243.
35 Siehe Hanegraaff (2007).
36 Heidegger (1951).
37 Böhme u. Böhme (1983), 244.
38 Hanegraaff (2007), 104–107.



vorwort xix

auf kantische und nachkantische Argumentationsstrukturen zurückgeht. Diese
Interpretation verstand die Einbildungskraft als wichtige, ja zentrale Erkennt-
nisfähigkeit. Dies war nicht die romantische Theorie der Imagination, wie
sie bei Dichtern wie Coleridge zu finden ist, sondern eine philosophische
Erkenntnistheorie, die ihre Wurzeln im britischen Empirismus und in der
deutschen Aufklärungsphilosophie hat – ungeachtet der Tatsache, dass Kant
selbst besorgt war, dass er der Irrationalität eine Tür geöffnet haben könnte
und deshalb seinen Schritt 1787 wieder rückgängig zu machen suchte. Steiner
wandte diese Vorstellungen auf die gängigen okkultistischen Techniken des
trancelosen Hellsehens an, die von Autoren wie Leadbeater, Besant oder Scott-
Elliot praktiziert wurden und allgemein als Psychometrie bekannt waren. Wie
sie, lehnte er das ursprünglich egalitäre Argument Buchanans und der Dentons
ab, dass jeder Mensch mit entsprechendem Talent verlässliche hellseherische Be-
obachtungen machen kann, sogar über solche Gegenstände wie vorgeschichtliche
Zivilisationen oder frühe Phasen der menschlichen Evolution. Er argumentierte
stattdessen, dass die Verlässlichkeit hellsichtiger Imagination wesentlich von der
Stufe der spirituellen Entwicklung des Menschen abhänge. Nur einer angemessen
geschulten Imagination war es zuzutrauen, nicht in eine Welt des Wahns zu
führen, sondern den Zugang zu realen aber normalerweise unzugänglichen
Bereichen des Bewusstseins (und damit der Wirklichkeit) wie der ›Akasha-
Chronik‹ zu eröffnen – Bereichen also, deren Beschaffenheit wir uns mit Hilfe
der Mittel des rationalen Bewusstseins und der Sinneserfahrung nicht vorstellen,
ja nicht einmal uns einbilden (!) können. In einem Wort: Steiners Ziel war, die
theosophische Praxis der Psychometrie mit Hilfe der Philosophie des deutschen
Idealismus auf eine solide epistemologische Grundlage zu stellen.

Durch diesen besonderen Beitrag – durch den die Anthroposophie in der
Geschichte des Okkultismus eine Sonderstellung einnimmt und sich deutlich
von anderen Strömungen unterscheidet – schuf Steiner zugleich eine solide
Grundlage für seinen eigenen Anspruch auf charismatische Autorität. Im Hinblick
auf die detaillierten und ausführlichen Schilderungen in seiner Chronik und
seiner Geheimwissenschaft besagt dieser Anspruch, dass deren Wahrheit oder
Korrektheit per definitionem von jemandem, der den entsprechenden Grad
innerer Entwicklung noch nicht erreicht hat, grundsätzlich nicht festgestellt
oder beurteilt werden kann. Logisch betrachtet muss dann aber auch der Um-
kehrschluss wahr sein: Das Nichteintreten von Verständnis oder von Akzeptanz
dieser Lehren als wahrheitsgemäß kann dann als verlässliches Zeichen dafür
gedeutet werden, dass der Kandidat Steiners eigenen Grad von Einsicht noch
nicht erreicht hat. Wir sehen uns hier jener klassischen Logik gegenüber, welche
den Kern nicht nur des steinerschen, sondern jedes hierarchischen Systems



xx vorwort

spiritueller Einweihung ausmacht: »Wenn du verstündest, dann würdest du
zustimmen – wenn du also nicht zustimmst, ist somit klar, dass du noch
nicht verstehst«. 39 Aus diesem Dilemma gibt es keinen anderen Ausweg als
denjenigen, der als argumentum ad verecundiam oder ›Berufung auf Autorität‹
bekannt ist. 40 Die Implikationen für den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit,
den Steiner für seine Geisteswissenschaft erhebt, stellen eine zentrale Frage
dar, der letztlich kein Leser dieser Bände wird ausweichen können.

39 Cf. Bowman (1990), 12.
40 Steiner war sich dieses Problems sehr wohl bewusst, wie aus verschiedenen seiner Äuße-
rungen hervorgeht; vgl. etwa GU, 16 (Fußnote) und GU, XXX. Liest man diese Formulierungen
aufmerksam, dann wird deutlich, dass er Wert darauf legte, zwischen zwei Dingen klar zu
unterscheiden: nämlich zwischen der unmittelbaren hellsichtigen Schau auf der einen Seite
und andererseits der Fähigkeit, die in gewöhnlicher diskursiver Sprache mitgeteilten Ergebnisse
solcher Schau zu verstehen (und davon überzeugt zu werden). Letzteres erfordert vom Leser,
in Steiners Worten, »das Mitgeteilte an den Erkenntnissen der eigenen Seele und an den
Erfahrungen des eigenen Lebens zu prüfen«. Dabei hängt natürlich der Grad, in dem solche
Erkenntnisse und Erfahrungen als verlässliche Erkenntnis gelten können, wiederum vom
jeweiligen Stand der inneren spirituellen Entwicklung ab.



vorwort xxi

Literaturverzeichnis

Anonymus: The Soul of Things, in: The Theosophist 4:10 (July 1883), Nr. 46,
239–240.

—: Transactions of the Blavatsky Lodge of the Theosophical Society: Discussions
on the Stanzas of the First Volume of The Secret Doctrine, Part II: Stanzas II
to IV (Slokas 1 to 5), February and March 1889. London u. New York 1891.

Babbage, Charles: The Ninth Bridgewater Treatise: A Fragment. London 1837.
Böhme, Hartmut u. Böhme, Gernot: Das andere der Vernunft: Zur Entwicklung

von Rationalitätsstrukturen am Beispiel Kants. Frankfurt a. M. 1983.
Bowman, Len: The Status of Conceptual Schemata: A Dilemma for Prennialists,

in: Aries 11 (1990), 9–19.
Buchanan, Joseph Rodes: Art. I. – Psychometry, in: Buchanan’s Journal of Man

1:2 (February 1849), 49–62; 1:3 (März 1849), 97–113; 1:4 (April 1849), 146–156.
—: Manual of Psychometry: The Dawn of a New Civilization. Boston 1885.
Chajes, Julie u. Huss, Boaz (Hrg.): Theosophical Appropriations: Esotericism,

Kabbalah, and the Transformation of Traditions. Beer Sheva 2017.
Crabtree, Adam: From Mesmer to Freud: Magnetic Sleep and the Roots of Psy-

chological Healing. New Haven u. London 1993.
Denton, William u. Elizabeth M. F.: The Soul of Things; or, Psychometric Rese-

arches and Discoveries. Boston 1863.
Denton, Elizabeth M. F.: Questions, Considerations, and Suggestions, in: William

Denton u. Elizabeth M. F. Denton (Hg.): The Soul of Things; or, Psychometric
Researches and Discoveries. Boston 1863, 309–366.

Deveney, John Patrick: Paschal Beverly Randolph: A Nineteenth-Century Black
American Spiritualist, Rosicrucian, and Sex Magician. Albany 1997.

—: Paschal Beverly Randolph and Sexual Magic, in: Wouter J. Hanegraaff u. Jeffrey
J. Kripal (eds.), Hidden Intercourse: Eros and Sexuality in the History of Western
Esotericism. New York 2011, 355–367.

Gauld, Alan: A History of Hypnotism. Cambridge 1992.
Hanegraaff, Wouter J.: Versuch über Friederike Hauffe: Zum Verhältnis zwischen

Lebensgeschichte und Mythos der ‹Seherin von Prevorst›, in: Suevica 8 (1999/
2000), 17–38 and Suevica 9 (2004), 233–276.

—: Swedenborg, Oetinger, Kant: Three Perspectives on the Secrets of Heaven. West
Chester 2007.

—: Esotericism and the Academy: Rejected Knowledge in Western Culture. Cam-
bridge 2012.

—: The First Psychonaut? Louis-Alphonse Cahagnet’s Experiments with Narcotics,
in: International Journal for the Study of New Religions 7:2 (2016), 105–123.



xxii vorwort

—: Western Esotericism and the Orient in the First Theosophical Society, in:
Hans-Martin Krämer u. Julian Strube (Hrg.), Theosophy Across Boundaries
(in Vorbereitung).

Heidegger, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt a. M. 1951.
Hitchcock, Edward: The Religion of Geology and its Connected Sciences. Boston

1857.
Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft (1. Aufl. 1781), in: Kants Werke

(Akademie-Textausgabe), Bd. IV. Berlin 1968.
Kneller, Jane: Kant and the Power of Imagination. Cambridge 2007.
Lévi, Eliphas: Secrets de la magie: Dogme et rituel de la haute magie, Histoire de

la magie, La clef des grands mystères (Hrg. v. Francis Lacassin). Paris 2000.
Monroe, John Warne: Laboratories of Faith: Mesmerism, Spiritism, and Occultism

in Modern France. Ithaca u. London 2008.
Podmore, Frank: Mediums of the 19th Century (2 Bde.). New York 1963.
Sawicki, Dieter: Leben mit den Toten. Geisterglauben und die Entstehung des

Spiritismus in Deutschland 1770–1900. München 2002.
Tillett, Gregory: The Elder Brother: A Biography of Charles Webster Leadbeater.

London u. a. 1982.
Traub, Hartmut: Philosophie und Anthroposophie: Die philosophische Weltan-

schauung Rudolf Steiners. Grundlegung und Kritik. Stuttgart 2011.
Warnock, Mary: Imagination. Berkeley 1976.
Wood, Ernest: Is This Theosophy? London 1936.
Zander, Helmut: Anthroposophie in Deutschland: Theosophische Weltanschauung

und gesellschaftliche Praxis 1884–1945 (2 Bde.). Göttingen 2007.



T E X T E





Fragment einer theosophischen Kosmogonie





Fragment einer theosophischen Kosmogonie

Ein Entwurf aus der Zeit um 1903/04

Die Stufen des höheren Bewusstseins a

1Das Dasein des gegenwärtigen Menschen verläuft nicht bloß in einem, sondern
in mehreren Bewußtseinszuständen. Der gewöhnliche ist derjenige, in dem5

sich der Mensch befindet von dem Erwachen bis zum Einschlafen. Er nimmt
in diesem Zustande die Dinge durch seine Sinne wahr und bildet sich aus den
Sinneswahrnehmungen Vorstellungen. Dadurch ist für ihn die p h y s i s c h e
W e l t vorhanden. Und auf sie beziehen sich auch die Kräfte seiner Seele, sein
Denken, Fühlen, Wollen und Handeln.10

2Mit diesem Zustand des Bewußtseins wechseln nun zwei andere ab: der
traumerfüllte Schlaf und der tiefe, traumlose Schlaf. Man bezeichnet diese
Zustände oftmals mit dem Worte »unbewußt«. Doch ist diese Bezeichnung
eine solche, die den hier in Betracht kommenden Tatbestand verschleiert. Sie
sind in Wahrheit nur andere Arten des Bewußtseins. Man könnte sie dumpfere15

Arten desselben nennen.
3Der traumerfüllte Schlaf zeigt nicht Gegenstände wie das wache Tagesbe-

wußtsein, sondern in der Seele aufsteigende und verschwindende B i l d e r. So
sinnverwirrend sich diese Bilder dem gewöhnlichen Bewußtsein gegenüber auch
ausnehmen: die Aufhellung ihrer Wesenheit ist geeignet, tiefer in die Natur der20

Welt hineinzuführen. Das, als was sie sich im nächtlichen Seelenleben darstellen,
kann keine rechte Grundlage für ihre Erkenntnis abgeben. Eine solche ist erst
für denjenigen Menschen vorhanden, der im Sinne einer solchen Schulung, wie
sie in diesem Buche beschrieben wird, seine höheren Erkenntniskräfte ausbildet,
die ihn zu einem Einblick in die übersinnlichen Welten führen. In diesem25

Kapitel soll eine Beschreibung der Tatsachen gegeben werden, die für diese
höheren Welten gelten. Wer den Erkenntnispfad in diese Gebiete selbst antritt,
wird dann auch diese Tatsachen bewahrheitet finden.

a Diese und alle folgenden Überschriften zur Gliederung des Fragments stammen vom Herausgeber
der vorliegenden Edition. Der Abdruck des Textes erfolgt mit freundlicher Erlaubnis des Rudolf
Steiner Verlags.



6 fragment einer theosophischen kosmogonie

4 Was an der Traumwelt zunächst auffallen muß, ist der in ihren Bildern
auftretende s i n n b i l d l i c h e Charakter. Bei einer einigermaßen subtilen
Aufmerksamkeit auf die bunte Mannigfaltigkeit der Traumerlebnisse kann dieser
Charakter klar werden. Von einfachen Sinnbildern bis zu dramatischen Vorgängen
finden sich alle Zwischenstufen in dieser durch die Seele huschenden Welt. – 5

Man träumt von einer Feuersbrunst; man wacht auf und merkt, daß man neben
der Lampe eingeschlafen war. Das Licht der Lampe hat man da im Traume
wahrgenommen, aber nicht so, wie es sich in der gewöhnlichen Welt den
Sinnen darstellt, sondern im Sinnbild, als Feuersbrunst. Oder man träumt
von einer Reiterschar, die man vorübertrampeln hört; man wacht auf, und das 10

Pferdegetrampel setzt sich unmittelbar fort als das Schlagen der Uhr, das sich auf
diese Art versinnbildlicht hat. – Man träumt von einem Tiere, das einem an der
Gesichtsseite kratzt; beim Aufwachen zeigt sich, daß man an der betreffenden
Stelle einen Schmerz fühlt, der auf die angegebene Art sein Traum-Sinnbild
gefunden hat. – Ein länger ausgesponnener Traum könnte etwa der folgende 15

sein. Jemand träumt, er gehe durch einen Wald. Er vernimmt ein Geräusch.
Beim Weitergehen tritt aus einem Gebüsche ein Mensch auf ihn zu. Dieser
geht zum Angriffe über. Ein Kampf entspinnt sich, der Angreifer schießt. In
diesem Augenblicke wacht der Träumer auf, und er merkt, daß er eben den Stuhl
neben seinem Bette umgeworfen habe. Der Aufschlag des Stuhles ist durch 20

das Traumbewußtsein in die geschilderte sinnbildliche Handlung umgewandelt
worden. So können äußere Vorgänge oder auch innere Tatsachen, wie in dem
oben gegebenen Beispiele von dem kratzenden Tiere, durch den Traum als
Sinnbilder wahrgenommen werden. Auch Affekte, Stimmungen können sich so
darstellen. Jemand leidet zum Beispiel unter dem bedrückenden Gefühle, daß 25

für ihn in den nächsten Tagen ein unangenehmes Ereignis eintreten werde. Im
Traume stellt sich dieses Gefühl so dar, daß er sich in der Gefahr des Ertrinkens
befindet.

5 Durch das in Beispielen Geschilderte sind zwei Eigenschaften des Traumbe-
wußtseins charakterisiert: erstens sein bildartiger, sinnbildlicher Charakter und 30

zweitens etwas S c h ö p f e r i s c h e s in demselben. – Dem Tagesbewußtsein
ist dieses Schöpferische nicht eigen. Dieses gibt die Dinge der Umgebung so,
wie sie in der physischen Außenwelt sind. Das Traumbewußtsein fügt aus einer
andern Quelle etwas hinzu.

6 Wodurch wird diese Quelle eröffnet? Durch nichts anderes als dadurch, 35

daß jene Sinnestätigkeit, von der das Tagesbewußtsein abhängt, im Schlafe
aufgehört hat. Das Schweigen dieser Sinnestätigkeit drückt sich dadurch aus, daß
das Selbstbewußtsein des Menschen entschwindet. Dieses Selbstbewußtsein
ist eben an die Tätigkeit der äußeren Sinne gebunden; schweigen diese, so



die stufen des höheren bewusstseins 7

versinkt es in einen Abgrund. Man bezeichnet diese Tatsache in der sogenannten
Geheimwissenschaft dadurch, daß man sagt: die Seele des Menschen hat sich
aus der physischen Welt zurückgezogen. Wer nun nicht behaupten will, der
Mensch höre beim Einschlafen auf zu sein und entstehe beim Aufwachen von
neuem, dem wird die Erkenntnis nicht schwerfallen, daß der Mensch während5

des Schlafes in einer andern als der physischen Welt vorhanden ist. Man nennt
diese Welt die astrale. Der Leser nehme diesen Ausdruck zunächst als eine
Bezeichnung für jene Welt hin, von der der Mensch eine Ahnung erhält durch
seine Träume. Die Berechtigung dieses Ausdruckes wird aus anderen Kapiteln
dieses Buches sich ergeben.10

7Während des Traumes weilt der Mensch in der astralen Welt. Die Tatsachen
und Wesen dieser Welt stellen sich in Bildern dar. Das Bewußtsein nimmt diese
Bilder wahr; aber das Selbstbewußtsein des Menschen fehlt. – Eine Vergleichung
mit dem Alltagsleben kann eine Vorstellung davon geben, was eigentlich hier
vorliegt. Der Mensch nimmt eine Außenwelt nur wahr, insoferne er Organe15

dazu hat. Ohne Ohr gäbe es für ihn keine Tonwelt, ohne Auge keine Welt des
Lichtes und der Farben und so weiter. Könnte der Mensch ein neues Organ
seines Leibes entwickeln, so träte in seiner Umwelt ebenso etwas ganz Neues
auf, wie für den Blindgeborenen nach seiner Operation Licht und Farben als
etwas ganz Neues auftreten.20

8So wie nun der physische Leib des Menschen durch seine Organe die physische
Welt wahrnimmt, so nimmt während des Traumes ein anderer Leib – ein
seelischer – durch die ihm eigenen Organe die andere Welt, die astrale, wahr.
Nur ist mit diesem Leibe kein Selbstbewußtsein verbunden. Dieses ist in diesem
Zustande außerhalb des Bereiches des Menschen.25

9Wäre es nun unmöglich, daß das Selbstbewußtsein des Menschen auch in
diesem Zustande ins Dasein trete, so könnte er die hier in Betracht kommenden
Verhältnisse niemals durchschauen. Dies ist aber möglich durch die obenerwähnte
und in diesem Buche beschriebene höhere Schulung, die man auch die E i n-
w e i h u n g nennt. Durch sie lernt der Mensch im Traumzustande an seinem30

astralischen Leibe ähnliche Organe entwickeln, wie sie sein physischer Leib hat
zur Wahrnehmung der physischen Welt. Und sind diese Organe entwickelt,
dann tritt während des Traumes ein Selbstbewußtsein auf, das auch ähnlich
dem ist, welches er während des wachen Tageslebens hat. – Ist eine solche
Daseinsstufe erreicht, dann verwandelt sich allerdings auch die ganze Traumwelt35

in erheblichem Maße. Sie verliert die sinnverwirrende Buntheit, die sie beim
gewöhnlichen Schläfer hat, und an die Stelle tritt eine innere Ordnung und
Harmonie, welche der gewöhnlichen physischen Welt nicht nur nicht nachsteht,
sondern diese in hohem Grade in bezug auf diese Eigenschaften überragt. Der


