


RUDOLF STEINER
Schriften — Kritische Ausgabe

SKA 8



RUDOLF STEINER
Schriften — Kritische Ausgabe

Herausgegeben von

Christian Clement

Band 8

Schriften zur Anthropogenese

und Kosmogonie

frommann-holzboog



RUDOLF STEINER

Fragment einer theosophischen Kosmogonie

Aus der Akasha-Chronik

Die Geheimwissenschaft im Umriss

Herausgegeben, eingeleitet und kommentiert von

Christian Clement

Mit einem Vorwort von

Wouter J. Hanegraaff

1. Teilband

Vorwort und Texte

Stuttgart-Bad Cannstatt - 2018



Gedruckt mit Unterstiitzung des Fachbereichs Geisteswissenschaften der
Brigham Young Universitit, Provo

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.dnb.de abrufbar.

© frommann-holzboog Verlag e.K. - Eckhart Holzboog
Stuttgart-Bad Cannstatt - 2018
www.frommann-holzboog.de
ISBN 978-3-7728-2638-2
eISBN 978-3-7728-3097-6

(In zwei Teilbdnden 8,1 und 8,2)

Vertrieb auch durch den Rudolf Steiner Verlag
www.steinerverlag.com

ISBN 978-3-7274-5808-8

Gestaltung: Sybille Wittmann, Stuttgart-Bad Cannstatt
Satz: Tanovski Publ. Services, Leipzig, Sofia
Druck und Einband: BBL Druck- und Medienservice, Ellhofen

Gedruckt auf siurefreiem und alterungsbestindigem Papier



Inhalt

1. Teilband
Vorwort V1T
Literaturverzeichnis
Texte
Fragment einer theosophischen Kosmogonie
Aus der Akasha-Chronik
Die Geheimwissenschaft im Umriss
2. Teilband
Einleitung
Bei der Weltschopfung ndarbey gewesen«: Grundlagen und
ideengeschichtlicher Hintergrund anthroposophischer Kosmogonie
Naturwissenschaftliche Kontexte: Goethe und Haeckel
Philosophische Kontexte: Von Kant zu Schelling
Theosophische Kontexte: Sinnett, Blavatsky, Scott-Elliot LVIII

»Zum Raum wird hier die Zeit«: Die Entwicklung der steinerschen
Schopfungsvorstellung bis 1902

Zur Entstehung und zur Form der Texte

Die Textentwicklung der Geheimuwissenschaft

,
:
_

Zur Konstituierung von Text und Apparat CXVII
»Mitwissenschaft der Schopfung«: Zur Entwicklungsgeschichte der
anthroposophischen Kosmogonie (1903-1910) CXXIII

Die Genese der theosophischen Kosmogonie (1883-1904)
Von der theosophischen zur anthroposophischen Kosmogonie
(1904-1910)
Quellentexte und Selbstzeugnisse
Alfred Percy Sinnett: Der Geheimbuddhismus
Helena Petrovna Blavatsky: Die Geheimlehre
William Scott-Elliot: Atlantis nach okkulten Quellen
William Scott-Elliot: Das untergegangene Lemurien
Selbstzeugnisse Rudolf Steiners

0
>
E

@)
>
o
1= L4

H
BlE

=
)
\O

-
(9
E]

Anhang 209
Abkiirzungen
Stellenkommentare



VI INHALT
Stellenkommentar: Aus der Akasha-Chronik
Stellenkommentar: Die Geheimwissenschaft im Umriss

Literaturverzeichnis
Namensregister
Sachregister

=]
-

]
-
9l

NI e
(%)
5 8] E]



Vorwort

Rudolf Steiner und die hellsehende Einbildungskraft
Von Wouter J. Hanegraaff

Das Charisma Rudolf Steiners als eines spirituellen Lehrers beruht im Kern
auf seinem Anspruch, Zugang zu »hoéherer Erkenntnisc zu haben. Nachdem er
im Herbst des Jahres 1900 dem sozialen Netzwerk der modernen Theosophie
beigetreten war, scheint er in diesen Kreisen sehr schnell als ein yWissender«
angesehen worden zu sein. Alles weist darauf hin, dass der frithere Philosoph und
Goethe-Kenner dadurch einen tiefen Eindruck auf sein Publikum machte, dass er
mit grofSem Selbstbewusstsein und Authentizitit iiber okkulte Wirklichkeiten zu
sprechen wusste, die den gewohnlichen Sinnen verborgen seien. In kurzer Zeit
scheint Steiner seine Zuhdorer davon tiberzeugt zu haben, dass er iiber diese Dinge
nicht nur spekulierte, sondern aus unmittelbarer persénlicher Erfahrung, d.h. -
in der Sprache der Theosophen - als yEingeweihtery, als yAdept( — sprach. Dariiber
hinaus verfiigte Steiner tiber eine philosophische Sprache, die seinem deutschen
Publikum vertraut war und seine Autoritit noch verstirkte. Seine Zuhorer
haben vielleicht nicht immer alle gedanklichen Subtilititen seines Vortrags
nachvollzogen; aber er selbst schien sie sehr wohl zu verstehen und somit auch
anderen ihre Bedeutung erkliren zu kénnen. Kurzum: Hier trat jemand auf, der
aus Erfahrung stammendes Wissen mit intellektueller Gewandtheit verband und
es verstand, von der unsichtbaren Welt( in einer adiquaten Sprache zu reden.
Wenn man einem wissensbegierigen Publikum den Eindruck vermitteln kann,
dass man gewisse Geheimnisse kennt und dass man in einer Position ist, diese
mitteilen oder auch zuriickhalten zu konnen, hilt man ein zentrales Instrument
charismatischer Uberzeugungskraft und Autoritit in der Hand. Steiner erfiillte
diese Voraussetzung in hohem Maf3e.

Aber was wusste Steiner wirklich, bzw. was beanspruchte er zu wissen? Und
wie liberzeugte er sich und andere von der Wahrheit und Verlisslichkeit seines
Wissens? Die Antwort auf die erste Frage liegt auf der Hand: Steiner hat sein
Wissen, so gut er es vermochte, in grofSem Detailreichtum auf den zahlreichen
Seiten der Schriften seiner theosophischen oder ymittleren« Periode offengelegt,
insbesondere in den Texten dieses Bandes: Aus der Akasha-Chronik und Die



VIII VORWORT

Geheimwissenschaft im Umriss. Beziiglich des Inhalts dieser Werke kann ich
den Leser nur auf die Texte selbst und die hervorragenden Einleitungen und
Kommentare verweisen, die Christian Clement zu den vorliegenden Binden
beigesteuert hat. In diesem Vorwort mochte ich mich auf die zweite Frage
konzentrieren, die verzwickter ist und von der Forschung bisher weitgehend
iibergangen wurde. Natiirlich kennen wir Steiners eigene Antwort auf die Frage:
Wie erlangt man Erkenntnisse der héheren Weltend| - aber dabei handelt es sich,
in der Terminologie der Religionswissenschaft, um »emische« Darstellungen,
d. h. solche aus einer Binnenperspektive[] In anderen Worten: Sie schildern, was
Steiner selbst zu tun und zu wissen meinte. Aber was ein Mensch zu tun glaubrt,
ist nicht notwendigerweise immer das, was er auch tatsdchlich tut. Um zu einem
tieferen Verstindnis zu gelangen, muss man Steiners eigene Ansichten bewerten,
kontextualisieren und deuten. Dazu ist eine weitere Perspektive erforderlich: eine
retische« oder wissenschaftliche, welche einer Frage unabhingig davon nachgeht,
ob Steiner selbst mit den Ergebnissen einverstanden gewesen wire, zu denen
man kommt. Wenn man die Frage nach Steiners héherer Erkenntnis sowohl
aus emischer als auch aus etischer Perspektive betrachtet, gewinnt man eine
bessere Ausgangsposition, um sein Werk inhaltlich und kontextuell verstehen
und einordnen zu kénnen.

Die neuere Steinerforschung hat gezeigt, dass eine solche Perspektive es
erforderlich macht, das Werk Steiners aus zwei Blickwinkeln zu betrachten
und den Einfluss sowohl der anglophonen Theosophie als auch des deutschen
Idealismus zu untersuchen[?] Beide Dimensionen sind unverzichtbar. Auf den
folgenden Seiten mochte ich im Wesentlichen versuchen zu zeigen, dass Stei-
ners Anspruch einer auf Hellsichtigkeit beruhenden héheren Erkenntnis direkt
mit einer bestimmten Tradition des Okkultismus zusammenhingt, die in der
zweiten Hilfte des neunzehnten Jahrhunderts aus Amerika kam. Wahrend

1 Siehe SKA 7.

2 Zur Unterscheidung von emisch/etisch sieche Hanegraaff (2012), 157f.

3 In Reaktion auf eine weit verbreitete Neigung unter Anthroposophen, die Einzigartigkeit
und Originalitit Steiners herauszustreichen — und dabei unter den Tisch fallen zu lassen, wie
viel er der modernen Theosophie verdankte —, hat Helmut Zander 2007 in einer monumentalen
Studie die Anthroposophie als eine Stromung innerhalb der Theosophie dargestellt. Neuere
Studien wie die von Hartmut Traub (2011) und auch die vorliegende Edition Clements hingegen
betonen, dass trotz der unbestreitbaren Bedeutung der Theosophie, die Kontinuitit zwischen
Steiners frithen philosophischen und seinen spiteren theosophischen Vorstellungen deutlich
stiarker und bedeutsamer ist, als dies in Zanders Arbeit erscheint. Meiner Ansicht nach liegt
Steiners Originalitit in der Tatsache, dass seine philosophische Perspektive, die im deutschen
Idealismus verwurzelt war, zentral dazu beitrug, die Theosophie in neue und intellektuell
anspruchsvollere Richtungen zu lenken.



VORWORT IX

aber die theoretische Grundlage dieser Tradition eine bestenfalls diinne war,
konnte Steiner durch seine Vertrautheit mit der Philosophie des deutschen
Idealismus diese Tradition aus einer Perspektive angehen, die ungleich subtiler
und komplexer war als alles, was man bis dahin in okkultistischen Kreisen
hitte antreffen kénnen. Das einzigartige Ergebnis dieser Kombination kennen
wir heute als die Anthroposophie.

Der Begriff des Hellsehens, den Steiner vielfach benutzte, scheint in den
1790er Jahren im Kontext des Mesmerismus bzw. des ranimalischen Magnetismus«
in Deutschland aufgekommen zu sein. Er verwies auf bemerkenswerte und oft
vollig wunderhafte )visionire« Fihigkeiten von Personen, die mittels bestimmter,
von dem deutschen Arzt Franz Anton Mesmer entwickelter Techniken in den
Zustand eines kiinstlichen Somnambulismus« oder einer Trance versetzt worden
waren[4 In den Jahrzehnten vor der Franzésischen Revolution entdeckte ein
Schiiler Mesmers namens de Puységur, dass sich mit den Techniken seines Lehrers
Subjekte in einen eigenartigen verinderten Bewusstseinszustand versetzen
lieRen, der von spektakuliren Auflerungen riibernatiirlicher« geistiger Fihigkeiten
begleitet war; Fahigkeiten, die wir heute als yparanormal< bezeichnen wiirden.
In dem Jahrzehnt um das Jahr 1800 gaben zahllose somnambulische Visionire
im Zustand der Trance lebhafte Beschreibungen der »Geisterwelt(, und diese
Berichte wurden eine Quelle nicht enden wollender Faszination, nicht nur
fir das allgemeine Publikum, sondern auch fiir einige der einflussreichsten
Philosophen der Romantik und des Idealismus. Der wohl berithmteste Bericht
tiber die )Seherin von Prevorst« wurde 1829 von dem Arzt und Dichter Justinus
Kerner veréffentlicht[5] Zahllose Somnambulen berichteten von Geister- und
Gespenstervisionen, und aus dieser Tradition entstand in der zweiten Hilfte
des 19. Jahrhunderts die Bewegung des Spiritismus]?|

Seit den 1860er Jahren entwickelte sich aus dem amerikanischen Spiritismus ei-
ne neue okkultistische Tradition, deren erfolgreichster Zweig die 1875 gegriindete
yTheosophische Gesellschaft« wurde. Fiir die hier verfolgte Frage ist entscheidend,
dass diese Okkultisten anfingen, ihre eigene Perspektive derjenigen des populdren
Spiritismus als iiberlegen anzusehen, indem sie zwei Dinge betonten: Zum einen
beanspruchten sie fiir die westliche okkultistische Tradition eine intellektuelle
Uberlegenheit, die sie in der Kabbalah verankert sahen In dieser Hinsicht

4 Eine gute historische Ubersicht findet sich etwa bei Gauld (1992) und Crabtree (1993).

5 Hanegraaff (1999/2000) und (2004).

6 Zu dieser Verbindung vgl. etwa Podmore (1963) oder Monroe (2008). Im Anschluss an
Sawicki (2002, 19) wird hier der Ausdruck »Spiritualism« mit »Spiritismus« iibersetzt.

7 Deveney (1997); Chajes & Huss (2016); Pasi (2010); Strube (2016); Hanegraaff (in Vorbereitung).



X VORWORT

reagierten sie auf einen Mangel an intellektueller Tiefe, der im allgemeinen
Diskurs des Spiritismus (der immerhin nicht viel weiter zuriickging als bis zu
dem Visionir Swedenborg im 18. Jahrhundert) die Regel war. Zweitens betonten
sie die Bedeutung des aktiven Willens und reagierten damit auf die Passivitit
und die Ausschaltung der personlichen Willensfreiheit, welche charakteristisch
war fur die mesmerisierten Visionire (in der Regel Frauen), die vollig unter
der Kontrolle ihrer (in der Regel méinnlichen) Magnetisierer standen.

Die Okkultisten wollten nicht linger davon abhingig sein, was ihnen die
Medien wihrend ihrer somnambulischen Trance mitteilten: Sie wollten selbst
jene unsichtbaren Welten sehen, unmittelbar und im Zustand vélliger Bewusst-
seinsklarheit. Aber wie war ein solches Ziel zu erreichen? Selbst jene Okkultisten,
die ein gewisses Talent fiir trancehafte Visionszustinde hatten, konnten in
einen solchen Zustand nur unter Aufgabe ihrer personlichen Willensfreiheit
gelangen; und wenn sie wieder daraus erwachten, konnten sie sich in der
Regel nicht daran erinnern, was sie gerade erlebt hatten[¥| Um einen direkten
Zugang zu den unsichtbaren Welten zu erlangen, begannen einige Okkultisten
mit Rauschmitteln zu experimentieren, insbesondere Haschisch, und manche
beanspruchten, damit spektakuliren Erfolg zu haben[% Aber auch wenn die
diskrete Anwendung solcher Rauschmittel verbreiteter gewesen sein mag, als
man gemeinhin denkt, so dhnelten doch auch die durch solche Mittel erzeugten
Visionen weit mehr der traumartigen Trance und weniger jenem kristallklaren
Zustand hellwacher Bewusstheit, nach dem die Okkultisten strebten.

Eine Losung schien in Sicht, als 1849 der amerikanische Alternativmediziner
Joseph Rodes Buchanan (1814-1899) einen umfangreichen Artikel veroffent-
lichte, in dem er die Entdeckung einer neuen »Wissenschaftc ankiindigte: der
'Psychometrie«. Diese beschrieb er als

[-..] eine wunderbare Fahigkeit in der Konstitution des Menschen, deren Entdeckung
und Anwendung auf einen Schlag ein weites Reich des Wissens eroffnet. In dieser
einzigen Entdeckung liegt der Keim einer Wissenschaft mit hohem Anspruch, in
seinen Tatsachen so wundersam, dass sie dem grof3ten Teil unserer Wissenschaftler
unwahrscheinlich, wenn nicht v6llig unglaublich erscheinen muss. Und doch, so

hoch diese Anspriiche sein mogen, sind sie doch im strengsten Sinne beweisbar [... ][]

Worum ging es in dieser Wissenschaft? Sie scheint recht bescheiden begonnen
zu haben, indem Buchanan herausfand, dass viele Menschen offenbar in der Lage

8 Deveney (2011).
9 Hanegraaff (2016).
10 Buchanan (1849), 49. (Diese und die folgenden Ubersetzungen vom Herausgeber.)



VORWORT XI

waren, die exakte Natur eines Metalls oder anderer natiirlicher Stoffe durch blof3e
Berithrung zu rerfithlent. Diese nattirliche Sensibilitit schien weit verbreitet zu
sein, besonders unter Frauen. Buchanan weitete seine Experimente aus und
kam zu dem Schluss, dass diese psychometrische Kraft beinahe unbegrenzt
war. Zunichst entdeckte er, dass manche Personen anscheinend dazu fihig
waren, die Beschaffenheit von Substanzen auch ohne korperlichen Kontakt zu
bestimmen; spiter meinte er herausgefunden zu haben, dass sie den Inhalt
eines versiegelten Briefes lesen konnten, den man auf ihre Stirn legte; sogar
detaillierte Beschreibungen der Personen, die einen solchen Brief geschrieben
hatten, seien gegeben worden. Der nichste Schritt bestand in der Annahme, dass
offenbar jeder Gegenstand dazu geeignet war, hellseherische Einsichten tiber
die Person anzuregen, der er gehorte oder mit der er in Kontakt gekommen war.
Und schliellich ging Buchanan sogar so weit anzunehmen, dass iiberhaupt kein
Kontakt mit einem Objekt nétig war. Je mehr Experimente er durchfiihrte, desto
umfassender wurde seine Konzeption der yPsychometrie« — bis er schliefSlich so
weit ging zu behaupten, Menschen mit entsprechender Veranlagung kénnten
von iiberhaupt allen Dingen eine unmittelbare und vollig zutreffende Erkenntnis
erlangen.

Buchanan betonte immer wieder, dass die Psychometrie nicht auf einem
Trancezustand beruhe, sondern dass sich diese Art von Hellsichtigkeit — in
scharfem Kontrast zur somnambulen oder spiritistischen Vision — im ganz
normalen Wachbewusstsein abspiele. Und er erklirte diese bemerkenswerte
Fihigkeit, indem er sie mit der damals neuen und faszinierenden Technologie der
Daguerrotypie oder Fotografie verglich. Die Vorstellung dahinter war folgende:
Absolut alles, was sich jemals irgendwo im Universum ereignet, sollte eine Art
fotografischen Abdruck bzw. eine Reflektion zuriicklassen, die normalerweise
unsichtbar ist, die aber von gentigend sensiblen Menschen abgerufen werden
kann. Und so dauerte es nicht lange, bis Buchanan von der Moglichkeit sprach,
sogar Ereignisse der vergangenen Menschheitsgeschichte und die Stadien der
frithen Erdentwicklung erforschen zu kénnen: »Durch die Anwendung dieses
Prinzips kann der Abgrund der Geschichte iiberwunden werden, und wir kénnen
einen Einblick in bisher unbekannte Zeitalter und Nationen gewinnen, deren
friihe Geschichte im Dunkel der Vergangenheit verschwunden ist.{"| In seinem
spateren Handbuch der Psychometrie (1885) ging Buchanan sogar noch weiter,
indem er vorschlug, Psychometrie kdnne den menschlichen Geist in das innerste
Wesen der Dinge versetzen:

11 Buchanan (1849), 147.



XI1I VORWORT

Diese innere Fihigkeit erfasst die Idee in ihrem Wesen [...] und ergreift dann
ihr Objekt mit seiner weitreichenden Bewusstheit. Sei es eine Stadt in China
oder Afrika, sei es ein Heiliger oder Fithrer, dessen Name fast im Zwielicht der
Geschichte verschwunden ist, sei es eine prihistorische Rasse auf der Erde, oder
ein Weltkorper unseres Planetensystems: es kann wahrgenommen, verstanden
und dargestellt werden. Das goéttliche Reich eines universellen Bewusstseins, eine
intellektuelle Allwissenheit scheint vom Menschen iibernommen zu werden; und
entweder bringt sich der Mensch in Ubereinstimmung mit dieser unbegrenzten
Sphire des Intelligiblen, oder diese Intelligenz ruht in ihm und wird durch die
Anstrengung, sich seine Krifte anzueignen, erweckt[?]

Buchanans Psychometrie wurde mit groflem Enthusiasmus aufgenommen und
galt als eine Art »hoherer Fotografier, mit welcher auf wissenschaftliche Weise
»die Seele gemessen und offenbart« werden kénne[3|

1863 trugen der Geologieprofessor William Denton (1823-1883) und seine
Frau Elisabeth viel dazu bei, die Psychometrie weiter zu popularisieren, indem
sie ein Buch mit dem Titel The Soul of Thingd™#| versffentlichten. Diese Schrift
machte einen bedeutenden Eindruck auf die Okkultistin H.P. Blavatsky und
wurde von Theosophen avanciert. Dabei ist wichtig zu bemerken, dass die
Dentons, anders als Buchanan, ihr Buch nicht mit empirischen Experimenten
oder wissenschaftlichen Beobachtungen begannen, sondern mit einem Kapitel
iiber das Phinomen mentaler Visualisierung. Ahnlich wie sich spiter eine
Entwicklung vom wissenschaftlichen Positivismus hin zum philosophischen
Idealismus vollzog, der fiir Steiners Perspektive entscheidend war, so verschob
sich auch hier das Interesse von der Beobachtung physischer Objekte hin zum
menschlichen Bewusstsein als einem Medium, das die hellseherischen Visionen
einerseits empfing, andererseits aber auch hervorbrachte. AufSerdem machten
die Dentons einen entscheidenden Schritt, der spéter zu der Vorstellung einer
yAkasha-Chronik« fithrte. Der Keim dieser Vorstellung lisst sich moglicherweise
auf ein berithmtes Gedankenexperiment zuriickfithren, welches als der »laplace-
sche Dimon« bekannt ist (zuriickgehend auf den prominenten Mathematiker
und Astronomen Pierre-Simon Laplace, 1749-1827). Dieses besagte Folgendes:
Wenn wir einen radikal monistisch strukturierten Kontext voraussetzen, in
dem absoluter kausaler Determinismus herrscht, dann miisste ein angenom-
mener )Damonys, der die genaue Lage und Bewegung jedes einzelnen Atoms

12 Buchanan (1885), 159.

13 Vgl. das Preisgedicht Progress, welches der bekannte Dichter und unitarische Geistliche
John Pierpoint 1850 beim Jubilium der Yale-Universitit vortrug: Buchanan (188s), Teil I, 1—2.
14 Denton & Denton (1863).



VORWORT XIII

im Universum kennt, in der Lage sein, jedes kiinftige Ereignis bis ins kleinste
Detail vorherzusagen. Schon 1837 hatte der englische Gelehrte Charles Babbage
(1791-1871) tiber diese Vorstellung sinniert, und diese Passage bildete spiter das
Eingangsmotto des Buches der Dentons: »Die Luft ist eine riesige Bibliothek,
auf deren Seiten auf ewig alles geschrieben steht, was je ein Mann gesagt
oder je eine Frau gefliistert hat.{™ In dhnlicher Weise hatte 1857 der bekannte
Geologe Edward Hitchcock (1793-1864) geschrieben: »ein fotografischer Einfluss
durchwirkt die ganze Natur«, der eine »grofde Bilder-Gallerie der Ewigkeit«
hervorbringt, die »fiir schirfere Sinne als die unseren« sehr wohl wahrnehmbar
sein mag[®| Die Dentons folgten derselben Logik und kamen so zu folgenden
Aussagen, die spiter Blavatsky in ihrem wichtigen Kapitel iiber Psychometrie
in der Entschleierten Isis zitiert hat:

[-..] in der Welt um uns herum gehen strahlende Krifte von jedem Objekt zu
jedem anderen Objekt in seiner Nihe aus, und diese bringen in jedem Moment,
bei Tag und bei Nacht, gegenseitig Daguerrotypen ihrer Erscheinung hervor. Die
so erzeugten Bilder liegen nicht blof an der Oberfliche, sondern sinken in das
Innere der Dinge; dort werden sie mit erstaunlicher Beharrlichkeit festgehalten
und warten nur auf eine passende Gelegenheit, um sich dem forschenden Blick
zu offenbaren. Du kannst daher keinen Raum betreten, sei es Tag oder Nacht,
ohne beim Verlassen desselben ein Abbild deiner selbst zuriickzulassen. Du kannst
deine Hand nicht heben, oder mit dem Auge zwinkern, der Wind kann kein Haar
auf deinem Haupt bewegen, ohne dass jede Bewegung unfehlbar fiir kommende
Zeitalter aufgezeichnet wird. [...] Kein Blatt regt sich, kein Insekt krabbelt, keine
Welle verbreitet sich, ohne dass jede Bewegung von tausend treuen Schreibern in
unfehlbarer und unausléschlicher Schrift aufgezeichnet wird.

Dies gilt auch fir alle vergangene Zeit. Vom ersten Dimmerschein des Lichts auf
diesem kindlichen Planeten, als noch dunstige Vorhinge um ihre Wiege hingen,
bis zu diesem Moment hat die Natur fleifSig jeden Moment fotografiert. Was fiir
eine Bilder-Galerie nennt sie ihr eigen{?”]

Die Dentons lieferten ausfiihrliche psychometrische Beschreibungen prihis-
torischer Szenen, Landschaften, Tiere, Pflanzen usw. Sie behaupteten, diese
Beobachtungen seien nicht nur von Klingen (yPhonotypen() begleitet, son-
dern Psychometriker konnten sogar die Gefithle der beobachteten Lebewesen

15 Babbage (1837), 113; zit.n. Denton u. Denton (1863), 10.

16 Hitchcock (1857), 426; zit.n. Denton u. Denton (1863), 263 f.; ebenso bei Blavatsky (1877),
Bd. 1, 184 f.

17 Denton u. Denton (1863), 30 f.; vgl. Blavatsky (1877), Bd. 1, 183.



X1V VORWORT

wahrnehmen. Diesen Zweig der Psychometrie nannten sie )Psychopathie.{™]
In einem Wort: Die Psychometrie 6ffnete unerhorte Horizonte fiir historische
Forschungen jener Art, wie sie schon bald von Theosophen wie Blavatsky,
Charles Webster Leadbeater — und auch von Rudolf Steiner - in die Praxis
umgesetzt werden sollten. "Wir werden die Kiisten der Zeit abwandern, und
werden beobachten, wie Konigreiche vor uns erstehen und niedergehen wie das
Steigen und Fallen der Gezeiten [...], und die Wolken, die jetzt noch tber der
Geschichte aller Nationen hingen, werden im Strahl der aufgehenden Sonne
dahinschmelzen.{®]

Die ersten Vertreter der Psychometrie nahmen an, dass diese Bilder alles
Geschehens in eine Art dtherisches Fluidum eingeprigt seien, welches wie
das unsichtbare Aquivalent einer fotografischen Platte funktionierte. In einer
Weiterentwicklung dieser Konzeption unterschied Elizabeth Denton zwischen
dem gewohnlichen Licht, in dem die kérperlichen Gegenstinde gesehen werden,
und einem verborgenen Licht, in dem die Psychometriker ihre Visionen sihen[*|
Parallel zu den Dentons hatte der Begriinder des franzdsischen Okkultismus,
Eliphas Lévi (Alphonse-Louis Constant, 1810-1875) von einem »Astrallicht« ge-
schrieben (das er auch als )lebendiges« oder »urspriingliches« Licht beschrieb), in
dem man, mittels der Einbildungskraft, Bilder wahrnehmen koénne. Ankntipfend
an eine Argumentationstradition der deutschen romantischen Mesmeristen in den
ersten Jahrzehnten des neunzehnten Jahrhunderts, schrieb er, dass diese Bilder
»immer vor uns stehen, aber wihrend des Wachzustands durch die stirkeren
Eindriicke der Wirklichkeit iiberdeckt werden, oder auch durch die Konzentration
auf unsere Gedanken, wodurch die Einbildungskraft unaufmerksam fiir das
sich regende Panorama des Astrallichts wird.{*| In anderen Worten: Die yWelt,
die wir wahrnehmen, beruhe auf einem bestimmten Bewusstseinszustand; dem
materiellen Licht des normalen Tagesbewusstseins (der Provinz rationalistischer
Wissenschaft) stehe das innere Licht der Seele gegeniiber (die Provinz der
okkulten Wissenschaft)[?| In den 188oer Jahren begannen Theosophen, den
yAther(, die »Seele der Dinge(, das »Astrallicht« und den jarischen Akasa« als
verschiedene Namen fiir ein und dieselbe Sache aufzufassen: »der Akasa (Ather)
ist die Wiege und das Grab der dinglichen Natur; und [...] es enthilt auf

18 Denton u. Denton (1863), 48-51.

19 Denton u. Denton (1863), 276 .

20 Denton (1863), 342 ff.

21 Lévi (2000), 8o.

22 Zur Herkunft dieser Vorstellung aus dem deutschen Mesmerismus der Romantik und seiner
geschichtlichen Anwendung siehe Hanegraaff (2012), 260—277.



VORWORT XV

unvergingliche Weise die Aufzeichnungen von allem, was je existiert hat, von
jedem Phinomen, das sich jemals in der dufleren Welt ereignet hat.{]

Aber wie verlisslich waren solche Visionen? Eliphas Lévi hatte von der
menschlichen Einbildungskraft (oder Imagination) als einer Erkenntniskraft
gesprochen, mit deren Hilfe wir die Bilder des »Astrallichts« auffassen kénnen. Das
machte es Kritikern natiirlich leicht, diese sogenannten hellsichtigen Visionen
als blof3 eingebildete Phantasien abzutun. Da Theosophen der Kraft dieser Kritik
nichts entgegenzusetzen hatten, antworteten sie mit einer zunehmenden Diffe-
renzierung zwischen »héheren« und miederen« Formen solcher Hellsichtigkeit.
Buchanan und die Dentons hatten die Psychometrie in recht einfacher Weise
als ein allgemein zugingliches Mittel hellsichtiger Beobachtung verstanden, ver-
gleichbar jenem )naiven Empirismuss, der fiir grébere Formen der positivistischen
Wissenschaft charakteristisch war. Im Gegensatz zu dieser egalitiren Perspektive
begannen Theosophen jetzt damit, die Verlisslichkeit solcher jhellsichtigens
Schauungen vom Grad der spirituellen Reife des Schauenden abhingig zu
machen. So unterschied Blavatsky in der Geheimlehre zwischen dem héheren
Reich des »Akisac und dem niederen Reich des Astrallichts bzw. des Athers[*4]
Die Funktion des letzteren bestand bei ihr darin, zwischen den gewohnlichen
mentalen Fihigkeiten des Menschen und dem tberlegenen, reinen, abstrakten
und noumenalen Akisa zu vermitteln. In ihren Antworten auf Fragen von
Schiilern beschrieb sie den Akisa in einer Art, die ihn fiir solche Leser attraktiv
machen musste, die in den Bahnen der Philosophie des deutschen Idealismus
dachten - also fir Leser wie Steiner. Fiir Blavatsky war der Akasa oder das
urspriingliche Licht identisch mit dem géttlichen oder dem Weltgeist; sie defi-
nierte denselben als »undifferenzierten, noumenalen und abstrakten Raum, den
das Chidakasam einnimmtq, der »Bereich des urspriinglichen Bewusstseins.{*]
Die niedere Ebene des »Astrallichts¢ hingegen enthielt ihrer Meinung nach
nur Spiegelungen jener »Urbilder oder Ideen der Dinge«, die auf der hoheren,
unbedingten und unbegrenzten Ebene des newigen gottlichen Bewusstseins«
existieren. Indem Blavatsky auf diese Weise das Astrallicht als begrenzt und
bedingt beschrieb, konnte sie es zugleich als illusionir einstufen. Die Konsequenz
war: »Wenn der Hellsichtige oder Seher nicht iiber diese Ebene der Illusion
hinaus kommt, so kann er niemals die Wahrheit sehen, sondern er versinkt in
einem Meer von Selbsttauschung und Halluzination.{*|

23 Anonymus (1883), 239.

24 Blavatsky (1888), Bd. 1, 257.
25 Anonymus (1891), 10 f.

26 Anonymus (1891), 11.



XVI VORWORT

Die Folgen dieser Neuausrichtung waren eindeutig und weitreichend. Von
ihr aus konnten hohergestellte Theosophen jeden Anspruch einer etwa konkur-
rierenden hellsichtigen Schau als blof$ astralisch« und daher unverlisslich und
triigerisch disqualifizieren. Die urspriinglich egalitire Vision eines allgemeinen
Zugangs zu hoherer Erkenntnis verwandelte sich in eine hierarchische Struktur,
in welcher der durchschnittliche Theosoph miihsam danach streben musste,
jenes hohere Wissen zu erlangen, welches diejenigen, die als »Eingeweihte«
oder »Adepten« galten, bereits besafden.

Rudolf Steiners Anspruch auf eine iiberlegene Hellsichtigkeit, welche statt
tranceartiger Vision die iibersinnliche Schau in vollem, klarem Bewusstsein
forderte, steht zweifellos in dieser okkultistischen und theosophischen Tradition
der Psychometrie. Aber als im Denken des deutschen Idealismus geschulter Phi-
losoph musste er an dem »maiven Empirismus¢ und dem primitiven Positivismus
Anstof$ nehmen, der die Ansichten Buchanans, der Dentons und der theosophi-
schen Standardliteratur prigte. Wenn Autoren wie Leadbeater oder Scott-Elliot
hohere Welten oder prihistorische Zeiten beschrieben, so taten sie es in der
Regel mit der offenherzigen »Prosaitit einer Reisefithrer-Beschreibung«[¥] ohne
Riicksicht auf die subtilen epistemologischen Probleme, die sich als Konsequenz
der bertihmten, von Kant initiierten »kopernikanischen Wende«in der Philosophie
ergeben hatten: dass namlich die Form der vorgeblich jobjektivent Realitit »da
drauf3en« von der Struktur desjenigen subjektiven Bewusstseins abhingt, welches
diese beobachtet. Diese Unbekiimmertheit um erkenntnistheoretische Probleme
machte es rationalistischen Kritikern ausgesprochen leicht, die yBeobachtungen
der theosophischen Hellseher als blofse Phantasien und wahnhafte Produkte
einer iiberbordenden Einbildungskraft abzutun.

Die Faszination der steinerschen Perspektive liegt darin, dass er solchen
Argumenten nicht (wie das fiir die Theosophen charakteristisch war) mit einer
Verneinung der imaginativen Wesensart der hellseherischen Schau begegnete,
nach dem Motto: »Nein, ich bilde mir diese Dinge nicht blof3 ein; sie sind
wirklich!«. Stattdessen begriff er die Einbildungskraft selbst als kognitive Fa-
higkeit. Wir haben gesehen, dass diese Idee bereits bei Eliphas Lévi zu finden
ist. Wie Clement in seiner Einleitung zu diesem Band hervorhebt, glaubte
Steiner, dass Hellsichtigkeit durch eben solche Imaginationsschulung, d. h. durch
»systematische Verwandlung der [...] menschlichen Bilderzeugungskraft in ein
Organ des Erkennens«, verwandelt werden kann|*)| Im theosophischen Kontext
war eine solche Idee freilich nicht neu. Ein prominenter Theosoph beklagte

27 Clement, Einleitung zu diesem Band, |[CXLI
28 Clement, Einleitung zu diesem Band,



VORWORT XVII

einmal gegeniiber Leadbeater, dass er sich an keine seiner »Einweihungen« auf
dem )Astralplan« erinnern konne:

Leadbeaters Antwort war: »Aber warum konnen Sie sich nicht erinnern? Sie sollten
dazu in der Lage sein.« »Nun ja, wenn ich meine Einbildungskraft darauf spielen
lasse, dann kann ich schon eine gewisse Art von Eindruck bekommen.« »Genau
das sollten Sie tun. Das Auftauchen solcher Bilder hat einen Grund. Wie kénnen
Sie erwarten, ihre hellsichtigen Krifte auszubilden, wenn Sie ihre zarten Keime
zerstoren?« — Das Mitglied folgte dem Rat und wurde spiter einer der fithrenden
Hellseher in der Theosophischen Gesellschaft; Jahre spiter freilich erwidhnte er
in einem Gesprich, dass er eigentlich niemals wirklich etwas )gesehen« habe; er
habe lediglich Eindriicke empfangen, so lebhaft, dass er gefithlt habe: so miisse es
sein. Deshalb habe er mit Uberzeugung sagen kénnen, dies oder jenes Wesen sei
anwesend gewesen und habe dies oder das gesagt[®)]

Steiners Beitrag bestand meiner Auffassung nach darin, dass er seine Vertraut-
heit mit Kant und dem nachkantischen Idealismus dazu verwendete, auf eine
neuartige Weise solche Anschauungen iiber eine intime Beziehung zwischen
Einbildungskraft und psychometrischem Hellsehen philosophisch plausibel
zu machen. Wie Mary Warnock in ihrer klassischen Analyse des Begriffs der
Einbildungskraft erklirt, war Immanuel Kant zu folgendem bemerkenswertem
Schluss gekommen:

Ohne die Einbildungskraft kénnten wir niemals Begriffe mit Sinneserfahrungen
verbinden. Wihrend ein rein sinnliches Leben ohne irgendwelche RegelmifSigkeit
und Ordnung wire, hitte ein rein intellektuelles Leben keinerlei realen Inhalt. Dies
aber bedeutet, dass mit den Sinnen und dem Intellekt allein unsere Erfahrung der
Welt so nicht zustande kommen kénnte. Diese zwei Elemente sind funktionell
nicht ohne weiteres miteinander verbunden. Sie bediirfen eines hinzukommenden
dritten Elements. Und dieses hinzukommende Element ist die Einbildungskraft[>]

In Kants erster Fassung der Kritik der reinen Vernunft (1781) finden wir daher drei
Quellen der Erkenntnis: »nimlich Sinn, Einbildungskraft und Apperception«[¥|
Aber spiter zog Kant diesen Schluss interessanterweise wieder zuriick. In der
zweiten Edition von 1787 spielte er die Rolle der Einbildungskraft wieder herunter,
indem er sie in radikaler Weise der Herrschaft der Vernunft unterwarf. Von
nun an galt, wie Gernot und Hartmut Béhme es formulieren: »Die Moglichkeit
objektiver Erfahrung hingt an der Austreibung der Phantasie aus dem Bereich

29 Wood (1936), 141f; zit.n. Tillett (1982), 267.
30 Warnock (1976), 30.
31 Kant (1781), A 94.



XVIII VORWORT

der Erkenntnis.{*] Wenn man Kants Kritik der reinen Vernunft im Kontext
seiner anthropologischen, padagogischen und medizinischen Schriften liest,
entdeckt man »alle Anzeichen einer panischen Furcht vor der Einbildungs-
kraft.« Die Bohmes fassen zusammen: »Kant weicht vor der Einbildungskraft
zuriick, »um die Herrschaft der Vernunft zu retten«.({®] Der Grund liegt auf
der Hand: Fiir Kant bestand das Wesen der Irrationalitit, des Wahnsinns,
genau »darin, daf man seine Einbildungen fiir Realitit hilt.{34| Sein wichtigster
Referenzpunkt dabei war Emanuel Swedenborg[®] aber es ist unzweifelhaft,
dass die spiter von Theosophen erhobenen hellsichtigen Anspriiche unter
dasselbe Verdikt gefallen wiren. Solchen Anspriichen irgendwelche Glaubwiir-
digkeit zu verleihen hitte bedeutet, dem irrationalen Wahn Tiir und Tor zu
Offnen.

Steiner hingegen scheint sich in den Bahnen des urspriinglichen kantschen
Arguments bewegt zu haben. Ahnlich wie spiter Heidegger in seinem Buch iiber
Kant und das Problem der Metaphysik von 1929)%°|las er die Philosophie Kants
offenbar ngegen den Strich« und deutete »den Fortschritt seiner Gedankenentwick-
lung als Riickschritt, als ein Zuriickweichen vor einer urspriinglicheren, tieferen
Einsicht.< Wihrend Kant versucht hatte, die Moglichkeit auszuschliefSen, dass
Einbildungen reale Wahrnehmungen sein konnten, erkannte Steiner eine solche
Moglichkeit ausdriicklich an und stellte sie ins Zentrum seiner Theorie des
Hellsehens. Indem er dies tat, folgte er natiirlich der allgemeinen Richtung,
welche schon nachkantische Idealisten wie Fichte und Schelling eingeschlagen
hatten. Schon diese Denker hatten die skeptische Haltung Kants (und tbrigens
auch Swedenborgs nicht teilen wollen, dass das noumenale Reich der absoluten
Wirklichkeit der menschlichen Erkenntnis auf ewig verborgen bleiben miisse.
Zur Einsicht in die verwickelten Details dieser Entwicklungen kann ich den
Leser wieder nur auf die eingehenden Analysen Clements in der Einleitung zu
diesem Band verweisen.

Ich habe versucht darzustellen, dass Steiners Verstindnis des Hellsehens
auf einer positiven Interpretation der Einbildungskraft beruhte, die ihrerseits

32 B6hme u. Bshme (1983), 233. Siehe auch Kneller (2007), 95-104, der die Deutungen Martin
Heideggers, Dieter Henrichs und der Briider B6hme vergleicht und im Wesentlichen den
letzteren zustimmt.

33 Bohme u. B6hme (1983), 233.

34 B6hme u. B6hme (1983), 236, 243.

35 Siehe Hanegraaff (2007).

36 Heidegger (1951).

37 Bohme u. Bohme (1983), 244.

38 Hanegraaff (2007), 104-107.



VORWORT XIX

auf kantische und nachkantische Argumentationsstrukturen zuriickgeht. Diese
Interpretation verstand die Einbildungskraft als wichtige, ja zentrale Erkennt-
nisfihigkeit. Dies war nicht die romantische Theorie der Imagination, wie
sie bei Dichtern wie Coleridge zu finden ist, sondern eine philosophische
Erkenntnistheorie, die ihre Wurzeln im britischen Empirismus und in der
deutschen Aufklirungsphilosophie hat — ungeachtet der Tatsache, dass Kant
selbst besorgt war, dass er der Irrationalitit eine Tiir ge6ffnet haben konnte
und deshalb seinen Schritt 1787 wieder riickgingig zu machen suchte. Steiner
wandte diese Vorstellungen auf die gingigen okkultistischen Techniken des
trancelosen Hellsehens an, die von Autoren wie Leadbeater, Besant oder Scott-
Elliot praktiziert wurden und allgemein als Psychometrie bekannt waren. Wie
sie, lehnte er das urspriinglich egalitire Argument Buchanans und der Dentons
ab, dass jeder Mensch mit entsprechendem Talent verlissliche hellseherische Be-
obachtungen machen kann, sogar iiber solche Gegenstinde wie vorgeschichtliche
Zivilisationen oder frithe Phasen der menschlichen Evolution. Er argumentierte
stattdessen, dass die Verlisslichkeit hellsichtiger Imagination wesentlich von der
Stufe der spirituellen Entwicklung des Menschen abhinge. Nur einer angemessen
geschulten Imagination war es zuzutrauen, nicht in eine Welt des Wahns zu
fiihren, sondern den Zugang zu realen aber normalerweise unzuginglichen
Bereichen des Bewusstseins (und damit der Wirklichkeit) wie der »Akasha-
Chronik« zu eroffnen — Bereichen also, deren Beschaffenheit wir uns mit Hilfe
der Mittel des rationalen Bewusstseins und der Sinneserfahrung nicht vorstellen,
ja nicht einmal uns einbilden (!) kénnen. In einem Wort: Steiners Ziel war, die
theosophische Praxis der Psychometrie mit Hilfe der Philosophie des deutschen
Idealismus auf eine solide epistemologische Grundlage zu stellen.

Durch diesen besonderen Beitrag — durch den die Anthroposophie in der
Geschichte des Okkultismus eine Sonderstellung einnimmt und sich deutlich
von anderen Stromungen unterscheidet — schuf Steiner zugleich eine solide
Grundlage fiir seinen eigenen Anspruch auf charismatische Autoritat. Im Hinblick
auf die detaillierten und ausfiithrlichen Schilderungen in seiner Chronik und
seiner Geheimwissenschaft besagt dieser Anspruch, dass deren Wahrheit oder
Korrektheit per definitionem von jemandem, der den entsprechenden Grad
innerer Entwicklung noch nicht erreicht hat, grundsitzlich nicht festgestellt
oder beurteilt werden kann. Logisch betrachtet muss dann aber auch der Um-
kehrschluss wahr sein: Das Nichteintreten von Verstindnis oder von Akzeptanz
dieser Lehren als wahrheitsgemdfs kann dann als verldssliches Zeichen dafiir
gedeutet werden, dass der Kandidat Steiners eigenen Grad von Einsicht noch
nicht erreicht hat. Wir sehen uns hier jener klassischen Logik gegentiber, welche
den Kern nicht nur des steinerschen, sondern jedes hierarchischen Systems



XX VORWORT

spiritueller Einweihung ausmacht: »"Wenn du verstiindest, dann wiirdest du
zustimmen — wenn du also nicht zustimmst, ist somit klar, dass du noch
nicht verstehst«[*] Aus diesem Dilemma gibt es keinen anderen Ausweg als
denjenigen, der als argumentum ad verecundiam oder »Berufung auf Autoritit
bekannt ist[*°| Die Implikationen fiir den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit,
den Steiner fir seine Geisteswissenschaft erhebt, stellen eine zentrale Frage
dar, der letztlich kein Leser dieser Binde wird ausweichen konnen.

39 Cf. Bowman (1990), 12.

40 Steiner war sich dieses Problems sehr wohl bewusst, wie aus verschiedenen seiner Aufle-
rungen hervorgeht; vgl. etwa GU, 16 (FuSnote) und GU, XXX. Liest man diese Formulierungen
aufmerksam, dann wird deutlich, dass er Wert darauf legte, zwischen zwei Dingen klar zu
unterscheiden: nimlich zwischen der unmittelbaren hellsichtigen Schau auf der einen Seite
und andererseits der Fihigkeit, die in gewohnlicher diskursiver Sprache mitgeteilten Ergebnisse
solcher Schau zu verstehen (und davon tiberzeugt zu werden). Letzteres erfordert vom Leser,
in Steiners Worten, »das Mitgeteilte an den Erkenntnissen der eigenen Seele und an den
Erfahrungen des eigenen Lebens zu priifen«. Dabei hingt natiirlich der Grad, in dem solche
Erkenntnisse und Erfahrungen als verlidssliche Erkenntnis gelten konnen, wiederum vom
jeweiligen Stand der inneren spirituellen Entwicklung ab.



VORWORT XXI
Literaturverzeichnis

Anonymus: The Soul of Things, in: The Theosophist 4:10 (July 1883), Nr. 46,
239-240.

—: Transactions of the Blavatsky Lodge of the Theosophical Society: Discussions
on the Stanzas of the First Volume of The Secret Doctrine, Part II: Stanzas II
to IV (Slokas 1 to s5), February and March 1889. London u. New York 1891.

Babbage, Charles: The Ninth Bridgewater Treatise: A Fragment. London 1837.

B6hme, Hartmut u. B6hme, Gernot: Das andere der Vernunft: Zur Entwicklung
von Rationalitdtsstrukturen am Beispiel Kants. Frankfurt a. M. 1983.

Bowman, Len: The Status of Conceptual Schemata: A Dilemma for Prennialists,
in: Aries 11 (1990), 9-19.

Buchanan, Joseph Rodes: Art.I. — Psychometry, in: Buchanan’s Journal of Man
1:2 (February 1849), 49-62; 1:3 (Mirz 1849), 97-113; 1:4 (April 1849), 146-156.

—: Manual of Psychometry: The Dawn of a New Civilization. Boston 188s.

Chajes, Julie u. Huss, Boaz (Hrg.): Theosophical Appropriations: Esotericism,
Kabbalah, and the Transformation of Traditions. Beer Sheva 2017.

Crabtree, Adam: From Mesmer to Freud: Magnetic Sleep and the Roots of Psy-
chological Healing. New Haven u. London 1993.

Denton, William u. Elizabeth M.F.: The Soul of Things; or, Psychometric Rese-
arches and Discoveries. Boston 1863.

Denton, Elizabeth M. F.: Questions, Considerations, and Suggestions, in: William
Denton u. Elizabeth M. F. Denton (Hg.): The Soul of Things; or, Psychometric
Researches and Discoveries. Boston 1863, 309—366.

Deveney, John Patrick: Paschal Beverly Randolph: A Nineteenth-Century Black
American Spiritualist, Rosicrucian, and Sex Magician. Albany 1997.

—: Paschal Beverly Randolph and Sexual Magic, in: Wouter ]. Hanegraaff u. Jeffrey
J. Kripal (eds.), Hidden Intercourse: Eros and Sexuality in the History of Western
Esotericism. New York 2011, 355-367.

Gauld, Alan: A History of Hypnotism. Cambridge 1992.

Hanegraaff, Wouter J.: Versuch iiber Friederike Hauffe: Zum Verhdltnis zwischen
Lebensgeschichte und Mythos der Seherin von Prevorst), in: Suevica 8 (1999/
2000), 17-38 and Suevica 9 (2004), 233—276.

—: Swedenborg, Oetinger, Kant: Three Perspectives on the Secrets of Heaven. West
Chester 2007.

—: Esotericism and the Academy: Rejected Knowledge in Western Culture. Cam-
bridge 2012.

—: The First Psychonaut? Louis-Alphonse Cahagnet’s Experiments with Narcotics,
in: International Journal for the Study of New Religions 7:2 (2016), 105-123.



XXII VORWORT

—: Western Esotericism and the Orient in the First Theosophical Society, in:
Hans-Martin Krimer u. Julian Strube (Hrg.), Theosophy Across Boundaries
(in Vorbereitung).

Heidegger, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt a. M. 1951.

Hitchcock, Edward: The Religion of Geology and its Connected Sciences. Boston
1857.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft (1. Aufl. 1781), in: Kants Werke
(Akademie-Textausgabe), Bd. IV. Berlin 1968.

Kneller, Jane: Kant and the Power of Imagination. Cambridge 2007.

Lévi, Eliphas: Secrets de la magie: Dogme et rituel de la haute magie, Histoire de
la magie, La clef des grands mystéres (Hrg.v. Francis Lacassin). Paris 2000.

Monroe, John Warne: Laboratories of Faith: Mesmerism, Spiritism, and Occultism
in Modern France. Ithaca u. London 2008.

Podmore, Frank: Mediums of the 19" Century (2 Bde.). New York 1963.

Sawicki, Dieter: Leben mit den Toten. Geisterglauben und die Entstehung des
Spiritismus in Deutschland 1770-1900. Miinchen 2002.

Tillett, Gregory: The Elder Brother: A Biography of Charles Webster Leadbeater.
London u.a. 1982.

Traub, Hartmut: Philosophie und Anthroposophie: Die philosophische Weltan-
schauung Rudolf Steiners. Grundlegung und Kritik. Stuttgart 2011.

Warnock, Mary: Imagination. Berkeley 1976.

Wood, Ernest: Is This Theosophy? London 1936.

Zander, Helmut: Anthroposophie in Deutschland: Theosophische Weltanschauung
und gesellschaftliche Praxis 1884-1945 (2 Bde.). Gottingen 2007.



TEXTE






Fragment einer theosophischen Kosmogonie






15

20

25

Fragment einer theosophischen Kosmogonie

Ein Entwurf aus der Zeit um 1903/04
Die Stufen des hoheren Bewusstseins?

Das Dasein des gegenwirtigen Menschen verlduft nicht blof3 in einem, sondern
in mehreren Bewufstseinszustinden. Der gewohnliche ist derjenige, in dem
sich der Mensch befindet von dem Erwachen bis zum Einschlafen. Er nimmt
in diesem Zustande die Dinge durch seine Sinne wahr und bildet sich aus den
Sinneswahrnehmungen Vorstellungen. Dadurch ist fiir ihn die physische
W elt vorhanden. Und auf sie beziehen sich auch die Krifte seiner Seele, sein
Denken, Fiithlen, Wollen und Handeln.

Mit diesem Zustand des Bewuf3tseins wechseln nun zwei andere ab: der
traumerfiillte Schlaf und der tiefe, traumlose Schlaf. Man bezeichnet diese
Zustinde oftmals mit dem Worte »unbewufSt«. Doch ist diese Bezeichnung
eine solche, die den hier in Betracht kommenden Tatbestand verschleiert. Sie
sind in Wahrheit nur andere Arten des Bewuf3tseins. Man konnte sie dumpfere
Arten desselben nennen.

Der traumerfiillte Schlaf zeigt nicht Gegenstinde wie das wache Tagesbe-
wufltsein, sondern in der Seele aufsteigende und verschwindende Bilder. So
sinnverwirrend sich diese Bilder dem gewohnlichen BewufStsein gegeniiber auch
ausnehmen: die Aufhellung ihrer Wesenheit ist geeignet, tiefer in die Natur der
Welt hineinzufiihren. Das, als was sie sich im nichtlichen Seelenleben darstellen,
kann keine rechte Grundlage fiir ihre Erkenntnis abgeben. Eine solche ist erst
fiir denjenigen Menschen vorhanden, der im Sinne einer solchen Schulung, wie
sie in diesem Buche beschrieben wird, seine hoheren Erkenntniskrifte ausbildet,
die ihn zu einem Einblick in die iibersinnlichen Welten fiihren. In diesem
Kapitel soll eine Beschreibung der Tatsachen gegeben werden, die fiir diese
héheren Welten gelten. Wer den Erkenntnispfad in diese Gebiete selbst antritt,
wird dann auch diese Tatsachen bewahrheitet finden.

a Diese und alle folgenden Uberschriften zur Gliederung des Fragments stammen vom Herausgeber
der vorliegenden Edition. Der Abdruck des Textes erfolgt mit freundlicher Erlaubnis des Rudolf
Steiner Verlags.



6 FRAGMENT EINER THEOSOPHISCHEN KOSMOGONIE

Was an der Traumwelt zunichst auffallen muf3, ist der in ihren Bildern
auftretende sinnbildliche Charakter. Bei einer einigermafden subtilen
Aufmerksamkeit auf die bunte Mannigfaltigkeit der Traumerlebnisse kann dieser
Charakter klar werden. Von einfachen Sinnbildern bis zu dramatischen Vorgingen
finden sich alle Zwischenstufen in dieser durch die Seele huschenden Welt. —
Man triumt von einer Feuersbrunst; man wacht auf und merkt, daf$ man neben
der Lampe eingeschlafen war. Das Licht der Lampe hat man da im Traume
wahrgenommen, aber nicht so, wie es sich in der gewohnlichen Welt den
Sinnen darstellt, sondern im Sinnbild, als Feuersbrunst. Oder man triumt
von einer Reiterschar, die man voriibertrampeln hort; man wacht auf, und das
Pferdegetrampel setzt sich unmittelbar fort als das Schlagen der Uhr, das sich auf
diese Art versinnbildlicht hat. — Man triumt von einem Tiere, das einem an der
Gesichtsseite kratzt; beim Aufwachen zeigt sich, dafs man an der betreffenden
Stelle einen Schmerz fiihlt, der auf die angegebene Art sein Traum-Sinnbild
gefunden hat. — Ein linger ausgesponnener Traum koénnte etwa der folgende
sein. Jemand triumt, er gehe durch einen Wald. Er vernimmt ein Geridusch.
Beim Weitergehen tritt aus einem Gebiische ein Mensch auf ihn zu. Dieser
geht zum Angriffe iiber. Ein Kampf entspinnt sich, der Angreifer schiefst. In
diesem Augenblicke wacht der Traumer auf, und er merkt, daf3 er eben den Stuhl
neben seinem Bette umgeworfen habe. Der Aufschlag des Stuhles ist durch
das Traumbewuf3tsein in die geschilderte sinnbildliche Handlung umgewandelt
worden. So kénnen dufdere Vorginge oder auch innere Tatsachen, wie in dem
oben gegebenen Beispiele von dem kratzenden Tiere, durch den Traum als
Sinnbilder wahrgenommen werden. Auch Affekte, Stimmungen kénnen sich so
darstellen. Jemand leidet zum Beispiel unter dem bedriickenden Gefiihle, daf3
fir ihn in den nichsten Tagen ein unangenehmes Ereignis eintreten werde. Im
Traume stellt sich dieses Gefiihl so dar, daf3 er sich in der Gefahr des Ertrinkens
befindet.

Durch das in Beispielen Geschilderte sind zwei Eigenschaften des Traumbe-
wufstseins charakterisiert: erstens sein bildartiger, sinnbildlicher Charakter und
zweitens etwas Schopferisches in demselben. - Dem Tagesbewuf3tsein
ist dieses Schopferische nicht eigen. Dieses gibt die Dinge der Umgebung so,
wie sie in der physischen AufSenwelt sind. Das TraumbewufStsein fiigt aus einer
andern Quelle etwas hinzu.

Wodurch wird diese Quelle er6ffnet? Durch nichts anderes als dadurch,
dafs jene Sinnestitigkeit, von der das Tagesbewufstsein abhingt, im Schlafe
aufgehort hat. Das Schweigen dieser Sinnestitigkeit driickt sich dadurch aus, daf3
das SelbstbewufStsein des Menschen entschwindet. Dieses Selbstbewuf3tsein
ist eben an die Titigkeit der dufderen Sinne gebunden; schweigen diese, so

20

25

30

35



15

20

25

30

35

DIE STUFEN DES HOHEREN BEWUSSTSEINS 7

versinkt es in einen Abgrund. Man bezeichnet diese Tatsache in der sogenannten
Geheimwissenschaft dadurch, dafs man sagt: die Seele des Menschen hat sich
aus der physischen Welt zuriickgezogen. Wer nun nicht behaupten will, der
Mensch hoére beim Einschlafen auf zu sein und entstehe beim Aufwachen von
neuem, dem wird die Erkenntnis nicht schwerfallen, daf$ der Mensch wihrend
des Schlafes in einer andern als der physischen Welt vorhanden ist. Man nennt
diese Welt die astrale. Der Leser nehme diesen Ausdruck zunichst als eine
Bezeichnung fiir jene Welt hin, von der der Mensch eine Ahnung erhilt durch
seine Traume. Die Berechtigung dieses Ausdruckes wird aus anderen Kapiteln
dieses Buches sich ergeben.

Wihrend des Traumes weilt der Mensch in der astralen Welt. Die Tatsachen
und Wesen dieser Welt stellen sich in Bildern dar. Das Bewuf3tsein nimmt diese
Bilder wahr; aber das Selbstbewuf3tsein des Menschen fehlt. — Eine Vergleichung
mit dem Alltagsleben kann eine Vorstellung davon geben, was eigentlich hier
vorliegt. Der Mensch nimmt eine Auflenwelt nur wahr, insoferne er Organe
dazu hat. Ohne Ohr gibe es fiir ihn keine Tonwelt, ohne Auge keine Welt des
Lichtes und der Farben und so weiter. Kénnte der Mensch ein neues Organ
seines Leibes entwickeln, so trite in seiner Umwelt ebenso etwas ganz Neues
auf, wie fiir den Blindgeborenen nach seiner Operation Licht und Farben als
etwas ganz Neues auftreten.

So wie nun der physische Leib des Menschen durch seine Organe die physische
Welt wahrnimmt, so nimmt wihrend des Traumes ein anderer Leib — ein
seelischer — durch die ihm eigenen Organe die andere Welt, die astrale, wahr.
Nur ist mit diesem Leibe kein Selbstbewuf3tsein verbunden. Dieses ist in diesem
Zustande auf3erhalb des Bereiches des Menschen.

Wire es nun unmoglich, dafd das Selbstbewuftsein des Menschen auch in
diesem Zustande ins Dasein trete, so konnte er die hier in Betracht kommenden
Verhiltnisse niemals durchschauen. Dies ist aber méglich durch die obenerwihnte
und in diesem Buche beschriebene hohere Schulung, die man auch die Ein-
weihung nennt. Durch sie lernt der Mensch im Traumzustande an seinem
astralischen Leibe dhnliche Organe entwickeln, wie sie sein physischer Leib hat
zur Wahrnehmung der physischen Welt. Und sind diese Organe entwickelt,
dann tritt wihrend des Traumes ein Selbstbewuf3tsein auf, das auch ihnlich
dem ist, welches er wihrend des wachen Tageslebens hat. — Ist eine solche
Daseinsstufe erreicht, dann verwandelt sich allerdings auch die ganze Traumwelt
in erheblichem Maf3e. Sie verliert die sinnverwirrende Buntheit, die sie beim
gewohnlichen Schlifer hat, und an die Stelle tritt eine innere Ordnung und
Harmonie, welche der gew6hnlichen physischen Welt nicht nur nicht nachsteht,
sondern diese in hohem Grade in bezug auf diese Eigenschaften {iberragt. Der



