
S a c h b u c h

Religion

Peter Stanford

50schlüssel
ideen



Peter Stanford

50 Schlüsselideen

Religion

Aus dem Englischen übersetzt von Sebastian Vogel

Spektrum
AKADEMISCHER VERLAG



Einleitung 3

GEMEINSAMKEITEN
01 Das gottförmige Vakuum 4
02 Heilige Texte 8
03 Gut und Böse 12
04 Leben und Tod 16
05 Die Goldene Regel 20
06 Riten und Rituale 24

CHRISTENTUM
07 Das Leben Jesu 28
08 Gott und Mammon 32
09 Reformation 36
10 Das Papsttum 40
11 Schuld und Frauenfeindlichkeit 44
12 Der Heilige Geist 48
13 Heilige und Sünder 52
14 Orthodoxie 56

DIE REFORMIERTE TRADITION
15 Luther und seine Nachfolger 60
16 Die Anglikanische Kirche 64
17 Die Methodisten 68
18 Die Baptisten 72
19 Reformierte Kirchen 76
20 Sekten und Kultgemeinschaften 80
21 Entrückung 84

JUDENTUM
22 Das Jüdischsein 88
23 Jüdische Durchgangsriten 92
24 Die Kabbala 96
25 Antisemitismus 100

Inhalt
ISLAM
26 Die Geburt des Islam 104
27 Die Säulen des Islam 108
28 Sunniten und Schiiten 112
29 Das Herz des Islam 116
30 Der militante Islam 120

ÖSTLICHE TRADITIONEN
31 Die vielen Gesichter des 

Hinduismus 124
32 Anbetung im Hinduismus 128
33 Samsara 132
34 Der Jainismus 136
35 Sikhismus 140
36 Buddha und der Bodhi-Baum 144
37 Schulen des Buddhismus 148
38 Das buddhistische Lebensrad 152
39 Konfuzianismus 156
40 Konfuzius und die Kommunisten 160
41 Der Taoismus 164
42 Der Schintoismus 168

MODERNE DILEMMATA
43 Moderne Glaubensrichtungen 172
44 Religion und Naturwissenschaft 176
45 Atheismus 180
46 Verwalter der Schöpfung 184
47 Der gerechte Krieg 188
48 Der Missionsdrang 192
49 Spiritualität 196
50 Die Zukunft der Religion 200

Glossar 204
Stichwortverzeichnis 206
Impressum 208



Über Religion hat jeder eine Meinung. Diese kann positiv oder negativ sein, neutral ist sie sel-
ten. Der deutsche Philosoph Friedrich Nietzsche verkündete in den 1880er Jahren voller Selbst-
vertrauen, Gott sei tot – er wäre überrascht darüber, dass die Religion auch heute, 120 Jahre
später, auf der Weltbühne noch ein höchst lebendiges, weithin diskutiertes Dasein führt.

Dieses Buch unternimmt den Versuch, zu den Grundlagen zurückzukehren und ein ausgewo-
genes Bild davon zu zeichnen, was Religion ist und was sie nicht ist, von ihren Ursprüngen
durch ihre gesamte Geschichte mit ihren Höhen und Tiefen bis zu ihrer Bedeutung in der Welt
von heute. Nach Ansicht von Polemikern wie Richard Dawkins, der mit seinem 2007 erschie-
nenen Buch The God Delusion (dt. Der Gotteswahn) viele religionsfeindliche Vorurteile ge-
nährt und gestärkt hat, ist eine ganz und gar objektive Darstellung der Religion unmöglich.
Damit mag er recht haben, aber ich habe mich auf den folgenden Seiten stets darum bemüht,
meine eigenen Gefühle und meine Konfessionszugehörigkeit beiseite zu lassen, um so ein
möglichst abgerundetes Bild zu präsentieren.

Wenn es eine Aussage über die Religion gibt, die man immer und immer wieder aussprechen
muss, dann diese: Ihre verschiedenen Ausprägungsformen auf der ganzen Welt haben mehr
Gemeinsamkeiten als Trennendes. Auf diese gemeinsame Grundlage habe ich mich am Anfang
und Ende des vorliegenden Buches konzentriert. Die Abschnitte zwischen den Eingangs- und
Schlussüberlegungen beschreiben das Spektrum der Religionen auf der ganzen Welt. Jede
Glaubensrichtung wird in ähnlicher Weise vorgestellt: Wir verfolgen ihre Geschichte und Ent-
wicklung, dann betrachten wir die wesentlichen Aussagen ihrer Lehre und fragen, was diese für
das Alltagsleben bedeuten. Ich hoffe, die folgenden Seiten werden zu einer faszinierenden Ent-
deckungsreise werden, ganz gleich, ob Sie noch nichts über Religion wissen oder ob Sie sich
mit manchen der beschriebenen Glaubensrichtungen bereits beschäftigt und in einer davon
(oder sogar in mehreren) Wurzeln geschlagen haben.

Nur wenn man mehr über diese wichtige Kraft, die unsere Welt auch heute noch prägt, weiß,
kann man die Klischees überwinden, die so viele Diskussionen über Religion belasten. Es ist
nicht mein Ziel, dass irgendjemand am Ende unserer Reise bekehrt ist, aber Sie sollten nach der
Lektüre besser dafür gerüstet sein, sich an der nach wie vor laufenden Debatte zu beteiligen.

Peter Stanford

Einleitung

Einleitung 3



Gemeinsamkeiten4

01 Das gottförmige 
Vakuum

Im Allgemeinen wird der französische Philosoph Blaise Pascal als Urhe-
ber der Idee von einem „gottförmigen Vakuum“ genannt. In seinen im 
17. Jahrhundert erschienenen Pensées beschreibt er einen im Inneren 
jedes Menschen vorhandenen grenzenlosen Abgrund, eine Leere, die da-
nach strebt, gefüllt zu werden. Das Konzept reicht aber viel weiter in die
Vergangenheit, nämlich bis zu den Ursprüngen des Lebens auf der Erde.
Nach Ansicht vieler Menschen ging die Entstehung des religiösen Impul-
ses – jenes mächtigen Bedürfnisses, im Dasein einen tieferen Sinn zu
finden – Hand in Hand mit der Entstehung der Menschheit.

Ernsthafte Gläubige behaupten natürlich, Gott sei zuerst dagewesen und habe Män-
ner und Frauen geschaffen, damit sie die Erde bevölkern. „Am Anfang war das
Wort, und das Wort war bei Gott, und Gott war das Wort“ – so beginnt das Johan-
nesevangelium im Neuen Testament. In den Upanischaden, dem heiligen Text des
Hinduismus, enthielt der Hiranyagarbha, der goldene Mutterleib, die Ursprünge des
Universums und des hinduistischen Schöpfergottes Brahman.

Andere behaupten jedoch, dass die Entwicklung genau umgekehrt verlaufen sei.
Über die Entstehung der Religionen gibt es viele Theorien. Einig sind sich alle da-
rin, dass die Menschen sich immer Götter erschaffen haben. Als die ersten Männer
und Frauen sich mit dem Zufallscharakter ihres Schicksals auseinandersetzen muss-
ten – das Krankheit und Leiden ebenso bereithalten kann wie Freude und Gesund-

heit –, suchten und fanden sie eine Erklärung für diese ansonsten
unerklärlichen Wendungen des Schicksals: Man führte sie auf
die Handlungen einer fernen Gottheit zurück.

Einen genaueren Ausgangspunkt für die Vorstellung eines von
Menschen geschaffenen Gottes finden wir vor 14.000 Jahren im
Nahen Osten. Dort stießen Historiker und Archäologen auf Indi-

Zeitleiste
vor 2 Millionen Jahren
erste Menschen; Entstehung der Vorstellung
vom Himmelsgott

‚Du hast uns zu dir hin
geschaffen, oh Herr, und

unruhig ist unser Herz,
bis es ruht in dir.‘Augustinus, 354–430



Das gottförmige Vakuum 5

zien dafür, dass die Naturkräfte – Wind,
Sonne, Sterne –, aber auch weniger greifba-
re, jedoch trotzdem genau spürbare, ver-
meintlich in der Landschaft vorhandene Ge-
bilde oder Geister personalisiert und als
Götter mit menschlichen Eigenschaften an-
gebetet wurden.

In ein neues Stadium trat diese Entwick-
lung zwischen 800 und 300 vor unserer
Zeitrechnung (v. u. Z.) ein, eine Zeit, die in
der Geschichte als Achsenzeit bezeichnet
wird. Während dieser Phase wurde die Su-
che nach dem Sinn des Lebens zu einer
Kernfrage für Persönlichkeiten wie Buddha,
Sokrates, Konfuzius und Jeremia; ihnen al-
len gemeinsam war die Vorstellung, dass es
eine transzendente oder spirituelle Dimensi-
on des Daseins gebe, und sie versuchten
erstmals, solche Gedanken zu formulieren.
Damit wurde die primitive Vorstellung von
einer Gottheit genauer umrissen und weiter-
entwickelt.

Solche Versuche, eine göttliche Ober-
herrschaft zu definieren, führten schließlich
zu den verschiedenen Konfessionen und
Glaubensrichtungen, aus denen die Welt der
Religion heute besteht. Ihr Gegenstand ist
immer der gleiche: ethisches Verhalten und
die Frage, wie die Menschen zueinander in
Beziehung treten sollten. In der Frage, wie
das geschehen sollte – oder in ihrer Doktrin,
wie man die jeweilige Lehre auch nennen
könnte – unterscheiden sie sich. Christentum,
Judentum und Islam sind beispielsweise mo-

vor 14.000 Jahren
Ursprünge des Monotheismus

800–300 v. u. Z.
Achsenzeit

Die Entstehung des Gottesbegriffs

Viele Historiker und Theologen haben zu be-

weisen versucht, dass der Gottesbegriff seinen

Ursprung im Geist des Menschen hat. Einer der

einflussreichsten Autoren in diesem Bereich

war der deutsche Anthropologe, Ethnologe und

katholische Geistliche Wilhelm Schmidt 

(1868–1954), dessen zwölfbändiges Werk Der

Ursprung der Gottesidee 1912 erstmals er-

schien. Nach seiner Theorie des „primitiven

Monotheismus“ erdachten die Menschen der

Frühzeit einen wohlwollenden Schöpfergott.

Dieser wurde häufig als „Himmelsgott“ bezeich-

net, da man ihn oberhalb der Erde in einer Re-

gion ansiedelte, die als „Himmel“ bezeichnet

wurde. Damit fanden die Menschen für sich ei-

ne Erklärung für ansonsten unerklärbare Din-

ge, gute wie schlechte, die auf der Erde ge-

schahen. Der Himmelsgott war von den Proble-

men des menschlichen Lebens so weit ent-

fernt, dass es als zwecklos erschien, sich ein

Bild von ihm zu machen oder ihm in Ritualen,

die von heiligen Männern und Frauen geleitet

wurden, zu huldigen. Da diese Vorstellung von

Distanz die Menschen befremdete, wandten sie

sich näherliegenden Gottheiten zu, die nach

dem Bild der Menschen geformt waren. Nach

Schmidts Ansicht hielt sich der Kult des Him-

melsgottes nur in isolierten Bevölkerungsgrup-

pen, so bei einigen afrikanischen und latein-

amerikanischen Stämmen und bei den australi-

schen Ureinwohnern.



6

notheistische Religionen: Ihre Anhänger glauben an einen einzigen, allmächtigen
Gott. Im Hinduismus und den anderen östlichen Glaubensrichtungen dagegen gibt
es eine Vielzahl von Göttern.

Schattengestalten In der Achsenzeit wurden die verschie-
denen religiösen Traditionen in heiligen Büchern niedergeschrie-
ben. Daneben wurden immer mehr theologische Studien betrie-
ben, und es wurden Verhaltensregeln festgelegt, die für die Mit-

glieder einer bestimmten Glaubensrichtung galten. Die Gottheit selbst hingegen, ih-
re genaue Natur, bleibt bis heute in den meisten Glaubensrichtungen schattenhaft.
In manchen Fällen, so im Taoismus und Konfuzianismus, ist das so gewollt: Der
Schwerpunkt soll auf einer ethischen Lebensführung im Glauben liegen und nicht
auf theologischen Spekulationen. Oft ist jedoch allgemein anerkannt, dass die Gott-
heit sich der gewöhnlichen Sprache entzieht. Der Penny Catechism der katholischen
Kirche, eine beliebte Zusammenfassung der wesentlichen Regeln und Überzeugun-
gen dieser Konfession, die in England bis in die 1960er Jahre allgemein in Ge-
brauch war, bestand aus einer Reihe von Fragen und Antworten. Auf die Frage
„Was ist Gott?“ antwortete er mit den undurchsichtigen Worten „Gott ist der Höchs-
te Geist, Der allein aus Sich selbst heraus existiert und in allen Vollkommenheiten
unendlich ist.“

Jede Definition des Göttlichen bleibt in Abstraktionen und Tabus gehüllt. Juden
ist es verboten, den heiligen Namen Gottes auszusprechen, und Muslime dürfen das
Göttliche nicht in Bildern darstellen. Gerade dieses Geheimnis scheint aber den
Reiz der Religion als Weg, Ordnung in eine ansonsten undurchsichtige Welt zu brin-
gen, nur zu steigern.

Eine ständig sich verändernde Gottheit Mit der Weiterentwicklung der
Welt haben sich die Bedürfnisse und Wünsche der Menschen geändert, und sie wan-
deln sich weiterhin, indem der Planet und seine Bewohner ständig vor neuen He-
rausforderungen stehen. Ebenso entwickeln und verändern sich die Vorstellungen
vom Göttlichen – die meisten Religionen nehmen das aber nicht zur Kenntnis: Sie
stellen sich als unerschütterlich dar, sowohl in ihren grundlegenden Glaubenssätzen
als auch in ihren Regeln, die die Praxis in den Institutionen bestimmen.

Gemeinsamkeiten

‚Wenn ich ihn kennen
würde, wäre ich er.‘Rabbi Josef Albo, 1380–1445



Das gottförmige Vakuum 7

Der Gottesbegriff bleibt also erstaunlich wandelbar, und gerade wegen dieser
Flexibilität konnte er nach Ansicht mancher Fachleute so lange erhalten bleiben. Ei-
ne solche Vermutung unterstellt den Religionsführern ein gewisses Maß an Berech-
nung – sie hätten also ihre Darstellung auf die jeweiligen Bedürfnisse in bestimm-
ten Epochen zugeschnitten. Dass man Gott letztlich nicht kennen kann, wird aber
von allen Glaubensrichtungen ausdrücklich betont: Sie lehren, dass wir in unserem
Bestreben, Gott oder die Götter zu kennen, letztlich Werte und Sinn im Leben su-
chen und hoffentlich auch finden.

Worum es gehtGötter erklären das Unerklärliche

In jüngster Zeit haben Wissenschaftler zu

zeigen versucht, dass das Gehirn des

Menschen für den Gottesglauben prädis-

poniert oder fest verdrahtet ist. Nach An-

sicht von Forschern an der Universität im

britischen Bristol sind die Menschen dazu

programmiert, an Gott zu glauben, weil ih-

nen der Glaube bessere Überlebensaus-

sichten verschafft. Bruce Hood, Professor

für Entwicklungspsychologie, veröffentlich-

te 2009 eine Studie über die Gehirnent-

wicklung bei Kindern; seine Befunde legen

die Vermutung nahe, dass Menschen mit

religiösen Neigungen im Laufe der Evoluti-

on von ihrem Glauben profitierten – mögli-

cherweise, weil sie in Gruppen zusam-

menarbeiteten und damit die Zukunft ihrer

Gemeinschaft sicherten. Deshalb wurde

der „Glaube an Übernatürliches“ in unse-

rem Gehirn von Geburt an fest verdrahtet,

so dass wir aufgeschlossen für die Be-

hauptungen religiöser Organisationen

sind. Wie Hoods Forschungsergebnisse

zeigen, „haben Kinder eine natürliche, in-

tuitive Denkweise, durch die sie zu allen

möglichen Vorstellungen von der überna-

türlichen Funktionsweise der Welt gelan-

gen. Mit dem Heranwachsen werden sol-

che Überzeugungen von stärker rationalen

Ansätzen überlagert, aber die Neigung

zum Glauben an unlogische, übernatürli-

che Dinge bleibt in Form der Religion be-

stehen.“ In diesen Schlussfolgerungen hal-

len auch andere Befunde wider, insbeson-

dere die einer Arbeitsgruppe am Centre

for the Science of Mind der Universität Ox-

ford, die 2008 veröffentlicht wurden; da-

nach weisen verschiedene Indizien auf ei-

nen Zusammenhang zwischen religiösen

Gefühlen und bestimmten Gehirnarealen

hin. Gläubige Katholiken, denen man ein

Bild der Jungfrau Maria zeigte, hatten bei

einem elektrischen Schlag weniger

Schmerzen als Ungläubige, weil die Aktivi-

tät im rechten ventrolateralen Bereich des

frontalen Cortex stärker zurückging.

Fest verdrahtet im Gottesglauben?



Gemeinsamkeiten8

02 Heilige Texte
Als die Religionen den Begriff einer Gottheit prägten, als Erklärung für
den ansonsten unerklärlichen Wechsel zwischen Freude und Qual im in-
dividuellen Leben, destillierten sie aus einer ursprünglich meist mündli-
chen Überlieferung heilige Texte. Diese bilden für die Gläubigen durch
die Geschichte hindurch einen roten Faden der Kontinuität und der zeit-
losen Weisheit.

Bei allem Geschriebenen gibt es eine Beziehung zwischen dem Leser und dem Wort
auf dem Papier, aber bei den heiligen Texten erreicht diese Beziehung für die Gläu-
bigen eine höhere Ebene. Manche erzählen, ihr heiliges Buch habe sich vor ihnen
rein zufällig auf einer Seite geöffnet, die eine eindeutige Antwort genau auf die Not-
lage enthielt, der sie sich gerade gegenübersahen. Andere beziehen aus der täglichen
Lektüre religiöser Texte eine Anleitung für ihr Alltagsleben. Religiöse Texte sind
Zeile für Zeile mit Glauben durchtränkt und werden zum praktischen, spirituellen
und ethischen Maßstab, zur letzten Autorität für die Beurteilung von Verhaltenswei-
sen. Im Folgenden erörtern wir drei der bekanntesten heiligen Werke; von anderen
wird später die Rede sein.

Die Bibel Die Bibel, das heilige Buch der Christen, gliedert sich in zwei große
Teile: das Alte und das Neue Testament. Das Alte Testament, das ungefähr zwischen
1200 und 200 v. u. Z. niedergeschrieben wurde, beginnt mit der Erschaffung der
Welt. Es enthält auch Prophezeiungen über den Messias, der kommen soll, endet
aber vor der Geburt Jesu. Das Neue Testament stammt aus den Jahren 40 bis 160 u.Z.
und behandelt das Leben, die Lehren, den Tod und die Auferstehung Jesu; es endet
(in den meisten Versionen) mit einem Blick auf das Ende der Welt und das Jüngste
Gericht. Allein in den letzten 200 Jahren wurden nach Schätzungen sechs Milliar-
den Exemplare der Bibel verkauft.

Noch heute halten manche Christen den Bericht über die Erschaffung der Welt
im Ersten Buch Mose am Anfang des Alten Testaments wortwörtlich für wahr. Da-

Zeitleiste
ca. 700 v. u. Z.
Entstehung der ersten von 
13 hinduistischen Upanischaden

ca. 586 v. u. Z.
Vertreibung der Juden aus Jerusalem
gibt Anlass zur Entstehung der Thora



Heilige Texte 9

nach schuf Gott die Erde in sechs Tagen und ruhte am siebten. Andere erkennen an,
dass dies den Erkenntnissen der Wissenschaft widerspricht. Überall in der Bibel fin-
den sich zahlreiche widersprüchliche Details und Aussagen, die meisten Christen
halten aber an der Überzeugung fest, dass die Bibel trotz solcher Widersprüche eine
letzte Wahrheit enthält. Für manche, insbesondere in der protestantischen Tradition,
ist sie der oberste Schiedsrichter in religiösen Fragen.

ca. 100 v. u. Z.
Niederschrift der
buddhistischen Schriften

ca. 40 u. Z.
Paulus schreibt die ersten
Abschnitte des Neuen Testaments

ca. 635 u. Z.
Entstehung des Korans 
nach Mohammeds Tod

Die vier Evangelien („Evangelium“ bedeu-

tet „gute Nachricht“) im Neuen Testament

sind für Christen die entscheidenden

Quellen, die über das Leben Jesu berich-

ten. Aber keines von ihnen ist ein Bericht

aus erster Hand. Sie sind, um das Wort in

seiner heute üblichen Bedeutung zu ge-

brauchen, kein Evangelium – das heißt,

sie sind nicht in jeder Hinsicht unfehlbar.

Zunächst einmal wurden sie erst Jahr-

zehnte nach dem Tod Jesu geschrieben;

die ältesten heute noch existierenden Ma-

nuskripte stammen aus dem dritten Jahr-

hundert. Außerdem bieten sie oft auffal-

lend unterschiedliche Berichte über Einzel-

heiten aus dem Leben Jesu.

Nach Überzeugung der meisten Chris-

ten sind die Evangelien das Ergebnis einer

komplizierten Entstehungsgeschichte, die

sie zu weit mehr als nur zu einfachen his-

torischen Chroniken machen. Sie sind zum

Teil Reportage, zum Teil halten sie auch in

schriftlicher Form ältere mündliche Über-

lieferungen fest, die sich bis in die Zeit zu-

rückerstrecken, als Jesus lebte. Zum Teil

sind es Predigten, zum Teil nehmen sie

Bezug auf alttestamentarische Prophezei-

ungen, es finden sich Kommentare zu poli-

tischen Ereignissen aus der Zeit ihrer Ent-

stehung, und teilweise sind sie auch Wer-

ke der Literatur und der Fantasie. Welchen

genauen Anteil diese Elemente jeweils am

Ganzen haben, ist heftig umstritten.

Sind die Evangelien wahr?

‚Die Autorität, die die Bibel für Christen hat, ist dadurch
begründet, dass sie eine besondere Beziehung zu ihr haben,

die wie die Beziehung zwischen Eltern und Kind nie verändert
werden kann.‘Diarmaid MacCulloch, Professor für Kirchengeschichte, Universität Oxford, 2009



Gemeinsamkeiten10

Die Thora Der Begriff Thora bezeichnet sowohl die hebräische Bibel (die sich
mit dem Alten Testament überschneidet, aber nicht sein genaues Spiegelbild ist) als
auch die Lehren der Rabbiner, die sich in den ersten sechs Jahrhunderten unserer
Zeitrechnung entwickelten. Meist meint man damit jedoch die ersten fünf Bücher
der Bibel – die „Bücher Mose“ Genesis, Exodus, Levitikus, Numeri und Deuterono-
mium. Nach dem jüdischen Glauben diktierte Gott Moses die Thora auf dem Berg
Sinai, 50 Tage nachdem das Volk der ägyptischen Sklaverei entkommen war – dies
kann jedoch nur für bestimmte Abschnitte der fünf Bücher stimmen, die manchmal
auch als „Mündliche Thora“ bezeichnet werden. Nach der jüdischen Lehre zeigt die
Thora, wie die Menschen nach Gottes Willen leben sollen – dies ist in 613 Geboten
festgeschrieben. Darüber hinaus verbindet die fünf Bücher auch, dass sie alle von
Gottes Sorge um sein „auserwähltes“ Volk Israel handeln.

Die Schriftrolle der Thora ist in einer jüdischen Synagoge der heiligste Gegen-
stand. Sie wird meist in einer „Lade“ – einem Schrank – aufbewahrt und zum Höhe-
punkt der Liturgie gezeigt. Dann wird sie feierlich durch die Gemeinde der Gläubi-
gen getragen, und diese zeigen ihre Verehrung, indem sie mit den Fransen ihrer
Gebetsschals über die Rolle streichen.

Buddha (Siddhartha Gautama) kämpfte

während seines ganzen Lebens gegen

den Personenkult und bemühte sich da-

rum, die Aufmerksamkeit seiner Jünger

von sich selbst abzulenken. Sein Leben,

so erklärte er, sei nicht wichtig. Entschei-

dend sei die von ihm entdeckte Wahrheit,

die ihre Wurzeln im tiefsten Geflecht des

Daseins habe – Dharma, ein grundlegen-

des Lebensgesetz, das für Götter, Men-

schen und Tiere gleichermaßen gelte. Da-

rin unterscheiden sich die buddhistischen

Schriften stark von anderen heiligen

Büchern: Sie berichten nur sehr wenig

über Buddha selbst. Deshalb hatten einige

abendländische Gelehrte im 19. Jahrhun-

dert sogar Zweifel daran, dass es ihn

überhaupt gab. Die Schriften füllen viele

Bände in verschiedenen asiatischen Spra-

chen, und ihre Authentizität ist Gegen-

stand umfangreicher wissenschaftlicher

Diskussionen. Vermutlich wurden sie erst

im ersten Jahrhundert v. u. Z. niederge-

schrieben, ungefähr 400 Jahre nach

Buddhas Tod.

Buddha und die Schriften



Heilige Texte 11

Der Koran Nach dem muslimischen Glauben wurde der
Koran dem Propheten Mohammed im Laufe von 23 Jahren Stück
für Stück offenbart. Er enthält, so der Glaube, die genauen Worte
Allahs; menschliche Autoren waren also an ihm, anders als bei
den heiligen Büchern anderer Glaubensrichtungen, nicht beteiligt. Die Lehren
Mohammeds stehen im Hadith, einer Sammlung mündlicher Überlieferungen, die
von Worten und Taten des Propheten handeln. Erstmals niedergeschrieben wurde
der Koran kurze Zeit nach dem Tod des Propheten im Jahr 632 von Mohammeds
Sekretär und Jünger Zaid ibn Thabit. Er besteht aus 114 Kapiteln, die nicht chrono-
logisch geordnet sind. Der Islam verbietet bildliche Darstellungen, aber durch die
Schönschrift bzw. Kalligrafie in manchen alten Exemplaren gehören diese zu den
größten Kunstschätzen der Welt.

Die Lektüre des Koran ist mit einem genau festgelegten Ritual verbunden. Musli-
me müssen dazu „ihr Herz vorbereiten“ und sich die Hände waschen. Frauen bede-
cken in der Regel den Kopf –  wie für ein Gebet. Man nimmt eine besondere – dis-
ziplinierte und aufmerksame – Sitzhaltung auf dem Fußboden ein, und der Koran
liegt auf einem Pult oder Kursi vor dem Leser.

Die Worte des Korans sind zwar unveränderlich, unterschiedliche Übersetzungen
und Interpretationen messen ihnen aber voneinander abweichende Bedeutungen bei.
In jüngster Zeit versuchten beispielsweise manche Muslime, grausame Gewalttaten
mit dem Dschihad, oder Kampf, zu rechtfertigen. Dabei stellen sie den Begriff in ei-
nen militärischen Zusammenhang, obwohl Mohammed im Islam nicht als Mann der
Gewalt dargestellt wird.

Die Bedeutung all dieser heiligen Bücher geht über den direkten oder indirekten
Zusammenhang mit der Gottheit hinaus. Man schreibt ihnen die Macht zu, besser
als jeder andere Text die Hoffnungen der Menschheit in sich zu vereinigen und auf
einzigartige, greifbare, stärkende Weise unmittelbar zu den Gläubigen zu sprechen.

Worum es gehtReligionen verehren heilige Bücher

‚Lass immer heilige
Lektüre zugegen sein.‘Hl. Hieronymus, ca. 410



Gemeinsamkeiten12

03 Gut und Böse
Nachdem die Vorstellung von einem Himmelsgott sich zu der Vorstellung
von einer Gottheit weiterentwickelt hatte, die vom Himmel aus die Welt
und ihr Schicksal lenkt, stellte sich die Frage: Warum lässt eine solche
Gottheit es zu, dass die Menschen leiden? Auf dieses Dilemma geben 
die Religionen nach Ansicht vieler Menschen bis heute keine zufrieden-
stellende Antwort. Ein Ausweg bestand für die Religionen darin, die
Schuld abzuschieben: Was in der Welt und im Leben des Einzelnen
falschläuft, ist demnach nicht auf einen allmächtigen Gott zurückzufüh-
ren, sondern auf einen bösen Geist.

In dieser Vorstellung ist die Erde das apokalyptische Schlachtfeld für einen kosmi-
schen Konflikt zwischen guten und bösen Göttern, wobei die Menschheit das Kano-
nenfutter darstellt. Sehr alte Belege für den Glauben an einen bösen, gehörnten
Geist, der halb Mensch und halb Tier ist, finden sich in den 9000 Jahre alten Höh-
lenmalereien der Caverne des Trois Frères im französischen Ariège. Zur Götterwelt
der alten Ägypter gehörten im vierten Jahrhundert v. u. Z. mehrere doppelgesichtige
Gottheiten mit einem wohlwollenden und einem bedrohlichen Profil. In der bekann-
testen derartigen Gestalt verbindet sich der falkenköpfige Himmelsgott Horus mit
Seth, der als Schlange oder Schwein dargestellt wird und das Böse verkörpert. In
heiligen Legenden aus dem alten Ägypten sind beide in einem ewigen, tödlichen
Kampf gefangen.

Der feindselige Geist Ein Höhepunkt dieses Glaubens an gleich starke, einan-
der entgegengesetzte göttliche Kräfte, die um die Weltherrschaft kämpfen, war im
12. Jahrhundert v. u. Z. im antiken Persien erreicht. Die heiligen Texte des Zoro-
astrismus, die Gathas, erzählen die Geschichte vom Machtkampf zwischen dem
guten Gott Ahura Masda, der über Weisheit und Gerechtigkeit herrscht, und dem
feindseligen Geist Angra Mainyu, der in die Welt eingedrungen ist und sie mit
Gewalt, Hinterlist, Schmutz, Staub, Krankheiten, Tod und Zerfall durchtränkt. 

Zeitleiste
ca. 1200 v. u. Z.
Zoroasters apokalyptische
Visionen

ca. 585 v. u. Z.
Die Juden lernen in Babylon
den Zoroastrismus kennen



Gut und Böse 13

Der Zoroastrismus hat heute rund 479.000

Anhänger, die meisten von ihnen in Indien

im Volk der Parsi. Die Glaubensrichtung

hatte großen Einfluss auf die Entwicklung

anderer Religionen, denn diese übernah-

men viele Erkenntnisse ihres Begründers

und wandelten sie ab. Zoroaster (Zara-

thustra), der vermutlich um 1200 v. u. Z.

lebte, betrübten die Leiden seines eigenen

Volkes im heutigen Irak und Iran. In den

Gathas – 17 Hymnen, die ihm zugeschrie-

ben werden – grübelt er über die Verletz-

lichkeit und Ohnmacht der Menschen

nach. Diese führt er nicht einfach auf einen

Schöpfergott zurück, sondern auch auf

seinen ebenso starken Gegner – „zwei Ur-

geister, Zwillinge, die dazu bestimmt sind,

in Konflikt zueinander zu stehen“. Vermut-

lich führte er als Erster eine solche apoka-

lyptische Vision in die Religion ein.

Der Zoroastrismus

Das Gute war vom Bösen getrennt, das Reine vom Unreinen. Mit einer solchen Vor-
stellung von gegensätzlichen göttlichen Prinzipien, Dualismus genannt, liebäugelten
viele Religionen im Laufe der Geschichte.

Im sechsten Jahrhundert v. u. Z. zum Beispiel, während des jüdischen Exils in
Babylon, wurden die Juden mit der Vorstellung vom zoroastrischen Dualismus so
vertraut, dass einige von ihnen – nach ihrer Niederlage gegen die babylonischen
Streitkräfte und der Zerstörung des Tempels in Jerusalem – glaubten, ihr Scheitern
sei nicht auf Jahwe zurückzuführen, sondern auf einen eingedrungenen, bösen
Geist, der sich zwischen die Israeliten und ihren Gott gestellt habe.

‚Sine diabolo, nullus dominus.‘(„Ohne das Böse gibt es keinen Herrn“) Traditionelles Sprichwort

ca. 30 u. Z.
Jesus kämpft den Evangelien
zufolge mit dem Teufel

ca. 1200 u. Z.
Die christliche Inquisition verfolgt
Teufelsanbeter



Gemeinsamkeiten14

Das Gesicht des Bösen Der Dualismus wurde seinerseits vom Christentum
übernommen. Im Neuen Testament gibt es einen wichtigen Handlungsstrang, der
das Dasein der Menschen unter dem Gesichtspunkt des Konflikts zwischen Jesus
und dem Teufel darstellt, insbesondere während der 40 Tage und 40 Nächte, die
Jesus in der Wildnis verbringt: Dort lockt ihn der Teufel mit allen Reichtümern der
Welt. Die Offenbarung enthält einen Bericht über das Ende der Zeiten, wenn der
Teufel und seine Anhänger von Gott endgültig besiegt werden, aber weiterhin Beute
unter leichtgläubigen Menschen machen können, bis das Jüngste Gericht herauf-
dämmert; auf diese Weise wird die Erde mit Sünde und Leid vergiftet.

Das Christentum ist zwar offiziell eine monotheistische Religion, für die es nur
einen Gott als Quelle aller Dinge in der Welt gibt, in der Praxis wurde diese Theorie
aber lange durch eine gewisse Dosis von Dualismus verwässert. Im Vergleich dazu
sind sowohl das Judentum als auch der Islam in ihrem Monotheismus viel puristi-
scher. Kleinere teufelsähnliche Gestalten, die Schaitan und Iblis, gibt es zwar auch
im Koran, sie sind aber mehr oder weniger machtlos. „Ich habe keine Macht über
euch“, sagt Schaitan, „es sei denn, ich rufe euch und ihr gehorcht. Deshalb gebt die
Schuld nicht mir, sondern euch selbst.“ Im Judentum spricht man lieber nicht über
böse Geister, sondern über böse Neigungen – Yetzer Hara – in jedem Menschen.

Das Christentum stellte den Teufel als Gesicht des Bösen dar. Im Mittelalter lehr-
te die Kirche, der Teufel lauere an jeder Ecke, um die Gläubigen von Gott und dem
Weg der Rechtschaffenheit weg zur Sünde und letztlich zur Verdammnis der Hölle

In der katholischen Kirche spielt der Teufel

heute zwar nicht mehr eine so große Rolle

wie im Mittelalter, die Praxis des Exorzis-

mus gibt es aber immer noch. Der Vatikan

unterhält ein weltweites Netz von Exorzis-

tenpriestern und glaubt nach wie vor, dass

Menschen in seltenen Fällen von Dämo-

nen besessen sein können. Im März 1982

berichtete Kardinal Jacques Martin, der

Vorsteher des päpstlichen Haushalts,

Papst Johannes Paul II. habe persönlich

an einer jungen Frau, die angeblich vom

Teufel besessen war, einen Exorzismus

vorgenommen. Die Austreibungsriten der

katholischen Kirche gehen auf die Dämo-

nenaustreibungen durch Jesus in den

Evangelien zurück. Das Ritual hat sich seit

1614 kaum verändert und beinhaltet Ge-

bete, Handauflegen, das Schlagen des

Kreuzes und das Versprengen von Weih-

wasser. Kleinere Austreibungsriten gibt es

auch im Wortlaut des Taufgottesdienstes

oder wenn ein Priester ein neues Haus

segnet.

Exorzismus



Gut und Böse 15

zu locken. Selbst die protestantischen Reformer machten sich diese Sichtweise zu
eigen. Martin Luther war völlig davon überzeugt, dass es den Teufel gebe, und er
glaubte sogar, seine Darmbeschwerden seien auf die Besessenheit durch einen
Dämon zurückzuführen.

In jüngerer Zeit spricht die Hauptrichtung des Christentums nur noch widerwillig
vom Bösen. Beliebter ist die Figur des Teufels in stärker evangelikalen Kirchen, in
denen Schwäche oder Krankheit manchmal damit begründet werden, dass man die-
sem nachgegeben hat. Für Besessene werden Exorzismus-Zeremonien vollzogen.
Im allgemeineren Sinne wird jede Form von Störung auf eine äußere Realität – das
heißt auf den Teufel – zurückgeführt und nicht auf psychische, gesellschaftliche
oder emotionale Faktoren, die einen Menschen beeinflussen. Auch wenn die etab-
lierte Kirche den Teufel ins Abseits gedrängt hat, hat die Vorstellung von gegensätz-
lichen göttlichen Prinzipien bei vielen Gläubigen nach wie vor starkes Gewicht.

Worum es gehtIn uns liegen Gut und Böse im Krieg



Gemeinsamkeiten16

04 Leben und Tod
Religion will nicht nur in dieser Welt moralische und ethische Maßstäbe
setzen, sondern sie verspricht auch ein Leben nach dem Tod. Es kann
sich in einem Paradies wie dem christlichen Himmel oder dem muslimi-
schen Dschanna abspielen, aber auch als Teil eines Kreislaufs aus Tod
und Wiedergeburt, bei welcher der Geist sich unterschiedlich manifestie-
ren kann – die hinduistischen Upanischaden sprechen von Samsara.

Alle Religionen verbinden mit dem Tod ein Element des Gerichts: das Verhalten auf
Erden steht in Zusammenhang mit Belohnung oder Bestrafung im Jenseits. Dieser
Gedanke geht auf die alten Ägypter zurück, deren Hochkultur vom vierten Jahrtau-
send v. u. Z. bis zur griechischen und römischen Antike am Nil und in seinem Delta
gedieh. Dass die Ägypter an ein Leben nach dem Tod glaubten, machen die Mu-
mien und Grabbeigaben in den Grabkammern der Pyramiden mehr als deutlich. Im
Reich des Totengottes Osiris wurde das Ka – der Verstand und Geist jedes Einzel-
nen – in eine Waagschale gelegt und eine Straußenfeder in die andere. Gutes Verhal-
ten galt als leicht. Neigte die Waage sich in die falsche Richtung, bedeutete dies die
Verbannung in eine Unterwelt voller Ungeheuer. Die Urteile wurden von Osiris’
Sohn Thot aufgezeichnet; dies ist der Ursprung des üppig illustrierten Totenbuches,
das aus dem alten Ägypten erhalten geblieben ist.

Gericht nach dem Tod Obwohl die Israeliten in Ägypten im Exil lebten,
übernahmen sie diese Vorstellung eines Gerichtes nach dem Tod nicht, als sie um
1200 v. u. Z. im Heiligen Land ihr eigenes Königreich gründeten. Die hebräischen
Schriften und die ältesten Bücher des Alten Testaments sprechen vom Scheol, einem
unterirdischen Ort der Ruhe, an den alle Menschen unabhängig von ihren irdischen
Verdiensten gelangen. Nur eine Handvoll außergewöhnlicher Menschen, beispiels-
weise der Prophet Elias, fahren nach dieser Beschreibung in den Himmel zu Gott
auf. Ungefähr im achten Jahrhundert v. u. Z. jedoch wurde dann das Element eines
Gerichts am Ende des Lebens in die jüdische Lehre aufgenommen und später an die
christliche Religion weitergegeben.

Zeitleiste
ca. 4000 v. u. Z.
Im alten Ägypten werden die Seelen
der Verstorbenen gewogen

ca. 800 v. u. Z.
Im Judentum wird die Verurteilung
im Totenreich Scheol eingeführt



Leben und Tod 17

Nach der traditionellen christlichen Lehre erhalten diejenigen, die Jesu Lehren
befolgen, im Himmel das ewige Leben, während diejenigen, die sie ablehnen, Höl-
lenqualen erleiden. Irgendwo dazwischen liegt das Fegefeuer; dieses Wartezimmer
für den Himmel wird in theologischen Diskussionen um 1170 erstmals erwähnt und
wurde 1254 von einem Papst ausdrücklich benannt. Es steht in enger Verbindung
mit dem 2. November, dem Feiertag Allerseelen des christlichen Kalenders, an dem
die Gläubigen beten, dass Freunde und Angehörige aus dem Fegefeuer befreit wer-
den und in den Himmel und in die ewige Freude eingehen.

Endgültige Erleuchtung Die Upani-
schaden, die zwischen 700 und 300 v. u. Z.
entstandenen heiligen Schriften des Hin-
duismus, beschreiben das Samsara sehr ge-
nau. Wer in einem Leben Getreide gestoh-
len hat, wird im nächsten eine Ratte. Wer
einen Priester tötet, wird als Schwein wie-
dergeboren. Die Mokscha, die Befreiung
der Seele von der Last des Körpers und da-
mit die endgültige Erleuchtung, ist nach
dem hinduistischen Glauben ein lange dau-
ernder Prozess. An seinem Ende findet man
weniger einen Ort als vielmehr einen See-
lenzustand, der in den Upanischaden als
Selbstaufgabe beschrieben wird.

Abendländische Christen betrachten die
Wiedergeburt manchmal als attraktive Mög-
lichkeit im Vergleich zur Endgültigkeit des
Todes, für Hindus ist aber der Kreislauf des
Samsara nicht nur eine Gelegenheit zu spi-
rituellem Wachstum, sondern auch eine
Bestrafung: Es bedeutet, dass der Gläubige
noch nicht die endgültige Erleuchtung
erlangt hat.

Ein hinduistischer Himmel

Im Hinduismus werden detaillierte Beschrei-

bungen des Jenseits in der Regel vermieden –

in der Kausitaki-Upanischade gibt es jedoch ei-

ne Schilderung der Landschaft, in der diejeni-

gen, die aus dem Samsara hervorgegangen

sind, sich der Vereinigung mit dem unendlichen

Geist Brahman erfreuen. „Zuerst kommt er an

den See Ara. Er überquert ihn mit seinem

Geist, aber jene, die ohne vollständiges Wissen

hineingehen, ertrinken darin. Dann kommt er in

der Nähe der Wächter, Muhurta, aber sie flüch-

ten vor ihm. Dann kommt er zum Fluss Vijara,

den er nur mit seinem Geist überquert. Dort

schüttelt er seine guten und schlechten Taten

ab, welche auf seine Angehörigen fallen – die

guten Taten auf diejenigen, die er liebt, die

schlechten auf jene, die er nicht mag ... So von

guten und schlechten Taten befreit, geht dieser

Mann, der die Kenntnis von Brahman hat, zu

Brahman.“

ca. 700–300 v. u. Z.
Beschreibung des Samsara
in den Upanischaden

1321 u. Z.
Dantes Paradiso



Gemeinsamkeiten18

Der Paradiesgarten In vielen Religionen bleibt unklar,
wie das Jenseits im Einzelnen aussieht. Die östlichen Reli-
gionen sagen darüber fast nichts, Schintoismus und Taois-
mus beinhalten allerdings Elemente der Ahnenverehrung.
Nach islamischer Lehre ist das Dschanna ein Paradiesgarten,
wo, dem Koran zufolge, die feinsten kulinarischen Genüsse
warten; weitere theologische Spekulationen über die ansons-
ten abstrakte Idee werden aber als Zannah – selbstgerechte
Verschrobenheit – abgelehnt. Augustinus, der vermutlich

einflussreichste Schreiber und Denker der christlichen Kirchengeschichte, bezeich-
nete den Himmel im fünften Jahrhundert als unbeschreiblich – als jenseits der
Worte.

Obwohl also ein solches Bündnis mächtiger Stimmen vor dem Versuch warnt,
sich das Jenseits vorzustellen, hat es eine lange Reihe von Theologen, Mystikern,
Künstlern und Autoren fasziniert und inspiriert. Der italienische Dichter Dante Alig-

‚Ein Ding, zu gewaltig,
als dass die Zunge 

es erzählen oder die
Fantasie es ausmalen

könnte.‘As-Sujathi, 1445-1505, 

über das Dschanna  

Im Mittelalter berichteten abendländische

Reisende, die aus islamischen Ländern

zurückkehrten, der Koran verspreche mus-

limischen Märtyrern, dass sie im Dschan-

na von wunderschönen Jungfrauen emp-

fangen würden. Der Koran selbst macht in

dieser Frage keine genauen Aussagen – je

nach Übersetzung kann die Beschreibung

alles Mögliche meinen, von „Gefährten“ bis

zu „vollbusigen Mädchen“. Die Hadithe –

Aussprüche, die mit unterschiedlicher

Glaubwürdigkeit Mohammed zugeschrie-

ben werden – versprechen (wiederum in

verschiedenen Versionen): „Die geringste

[Belohnung] für die Völker des Himmels

besteht in 80.000 Dienern und 72 Ehefrau-

en, über denen eine Kuppel aus Perlen,

Aquamarinen und Rubinen steht.“ Solche

Texte ermutigten die abendländische Lite-

ratur jener Zeit, sich in Übertreibungen

über das erotische Element des Dschanna

zu ergehen – eine Haltung, die bis heute

anzutreffen ist. Das Liber Scalae („Buch

der Leiter“) von 1264 beschreibt das

Dschanna als Ort mit rubinenbesetzten

Mauern, wo Jungfrauen liegen und darauf

warten, Neuankömmlinge unter Baldachi-

nen aus Smaragden und Perlen zu erfreu-

en, umgeben von Obstbäumen und Ti-

schen voller Speisen und Getränke. Solche

Beschreibungen gaben vermutlich ihrer-

seits den Anlass zu Erzählungen über das

fiktive Schlaraffenland, ein irdisches Para-

dies des Überflusses, das in vielen mittel-

alterlichen europäischen Schriften und Ab-

bildungen vorkommt.

Das Schlaraffenland



Leben und Tod 19

hieri schuf im 14. Jahrhundert in seiner Göttlichen Komödie ein denkwürdiges Bild
des Paradieses, aber auch er scheute sich, den innersten Kern des Himmels zu be-
schreiben. Seine Beschreibung der Hölle – das Inferno – als Reihe von Ebenen in
immer größeren Tiefen der Erde entspricht der des Jainismus, einer altindischen Re-
ligion, nach deren Lehre das Universum zwei Himmelsebenen oberhalb der Erde
und zwei Höllenebenen darunter enthält.

Mehrere abendländische Künstler übernahmen Darstellungen des Lebens nach
dem Tode von dem römischen Dichter Vergil: Dieser beschrieb im ersten Jahrhun-
dert v. u. Z. die elysischen Felder, die man symbolisch durch ein Tor betritt. Mittel-
alterliche christliche Mystiker, viele von ihnen keusche Nonnen, bevorzugten das
Bild eines Christus, der im Himmel auf die Seelen der Gläubigen wartet wie ein
Bräutigam auf seine Braut.

Die vielen unterschiedlichen Versuche, sich das Leben nach dem Tod vorzu-
stellen, lassen sich also in zwei Denkschulen einteilen: Nach der einen ist es eine
gereinigte Version des irdischen Lebens, die andere behauptet wie Augustinus, die
Seelen könnten nur dann in Ewigkeit zufrieden sein, wenn dieses Leben außerhalb
unserer Vorstellung liege und nur in Metaphern zu beschreiben sei.

Worum es gehtDer Tod ist nicht das Ende

‚Der Himmel hat keine Lieblinge.
Er ist immer bei den guten Menschen.‘Laotse, 6. Jahrhundert v. u. Z.



Gemeinsamkeiten20

05 Die Goldene Regel
Das ethische Kernstück aller Religionen bildet ein einfaches Gebot, das
häufig als „Goldene Regel“ bezeichnet wird. Sie hat in den einzelnen
Religionen einen unterschiedlichen Wortlaut, ihre Bedeutung ist aber im
Wesentlichen immer die gleiche. In der abendländischen Gesellschaft
lässt sie sich am besten mit einem bekannten Sprichwort zusammenfas-
sen: „Was du nicht willst, das man dir tu, das füg auch keinem andern
zu.“

Im Konfuzianismus ist diese Verhaltensregel als Shu („Rücksicht“) bekannt: Man
nimmt Rücksicht auf andere, weil man den eigenen Schmerz, die eigene Hoffnung
oder Zufriedenheit nicht von denen anderer trennen kann. Die Buddhisten sprechen
von einer lebenslangen Annäherung an diese Regel. Sie ist in einer Formulierung
von Buddha zusammengefasst, die im Samyutta Nikaya (wörtlich „Zusammenge-
stellte Sammlung“) niedergeschrieben wurde: „Wer das Ich liebt, sollte das Ich an-
derer nicht schädigen.“ Etwas Ähnliches sagte Jesus nach der christlichen Lehre
seinen Jüngern; im Matthäusevangelium heißt es: „Alles nun, was ihr wollt, dass
euch die Leute tun sollen, das tut ihnen auch! Das ist das Gesetz und die Prophe-
ten.“ Und man könnte mit Fug und Recht hinzufügen: Es ist auch der Sinn des
Neuen Testaments.

Die Juden erklären die Regel in Form einer Geschichte. Zu dem berühmten Ge-
lehrten Rabbi Hillel (80 v. u. Z. bis 30 u. Z.) kommt ein Heide und verspricht, er
werde zum Judentum konvertieren, wenn Hillel ihm die Thora lehren könne, wäh-
rend er selbst auf einem Bein stehe. „Was dir selbst verhasst ist, tu nicht deinem
Mitmenschen an“, erwidert der Rabbi, während der Heide auf einem Bein steht.
„Das ist die ganze Thora, alles andere sind nur Kommentare. Geh hin und lerne es.“

Zeitleiste
ca. 530 v. u. Z.
Konfuzius formuliert erstmals
die Goldene Regel

ca. 480 v. u. Z.
Buddha fordert Nächstenliebe
statt Selbstliebe


