Spektrum
Sachbuch Peter Stanford

schlussel




Peter Stanford

50 Schliisselideen

Religion

Aus dem Englischen ubersetzt von Sebastian Vogel

Spektrum
AKADEMISCHER VERLAG



Inhalt

Einleitung 3

GEMEINSAMKEITEN

01 Das gottféormige Vakuum 4
02 Heilige Texte 8

03 Gut und Bése 12

04 Leben und Tod 16

05 Die Goldene Regel 20

06 Riten und Rituale 24

CHRISTENTUM

07 Das Leben Jesu 28

08 Gott und Mammon 32

09 Reformation 36

10 Das Papsttum 40

11 Schuld und Frauenfeindlichkeit 44
12 Der Heilige Geist 48

13 Heilige und Siinder 52

14 Orthodoxie 56

DIE REFORMIERTE TRADITION

15 Luther und seine Nachfolger 60

16 Die Anglikanische Kirche 64

17 Die Methodisten 68

18 Die Baptisten 72

19 Reformierte Kirchen 76

20 Sekten und Kultgemeinschaften 80
21 Entriickung 84

JUDENTUM

22 Das Judischsein 88

23 Judische Durchgangsriten 92
24 Die Kabbala 96

25 Antisemitismus 100

ISLAM

26 Die Geburt des Islam 104
27 Die Séaulen des Islam 108
28 Sunniten und Schiiten 112
29 Das Herz des Islam 116
30 Der militante Islam 120

OSTLICHE TRADITIONEN

31 Die vielen Gesichter des
Hinduismus 124

32 Anbetung im Hinduismus 128

33 Samsara 132

34 Der Jainismus 136

35 Sikhismus 140

36 Buddha und der Bodhi-Baum 144

37 Schulen des Buddhismus 148

38 Das buddhistische Lebensrad 152

39 Konfuzianismus 156

40 Konfuzius und die Kommunisten 160

41 Der Taoismus 164

42 Der Schintoismus 168

MODERNE DILEMMATA

43 Moderne Glaubensrichtungen 172
44 Religion und Naturwissenschaft 176
45 Atheismus 180

46 Verwalter der Schépfung 184

47 Der gerechte Krieg 188

48 Der Missionsdrang 192

49 Spiritualitat 196

50 Die Zukunft der Religion 200

Glossar 204
Stichwortverzeichnis 206
Impressum 208



Einleitung

Uber Religion hat jeder eine Meinung. Diese kann positiv oder negativ sein, neutral ist sie sel-
ten. Der deutsche Philosoph Friedrich Nietzsche verkiindete in den 1880er Jahren voller Selbst-
vertrauen, Gott sei tot — er wire iiberrascht dariiber, dass die Religion auch heute, 120 Jahre
spiter, auf der Weltbiihne noch ein hochst lebendiges, weithin diskutiertes Dasein fiihrt.

Dieses Buch unternimmt den Versuch, zu den Grundlagen zuriickzukehren und ein ausgewo-
genes Bild davon zu zeichnen, was Religion ist und was sie nicht ist, von ihren Urspriingen
durch ihre gesamte Geschichte mit ihren Hohen und Tiefen bis zu ihrer Bedeutung in der Welt
von heute. Nach Ansicht von Polemikern wie Richard Dawkins, der mit seinem 2007 erschie-
nenen Buch The God Delusion (dt. Der Gotteswahn) viele religionsfeindliche Vorurteile ge-
nihrt und gestirkt hat, ist eine ganz und gar objektive Darstellung der Religion unmoglich.
Damit mag er recht haben, aber ich habe mich auf den folgenden Seiten stets darum bemiiht,
meine eigenen Gefiihle und meine Konfessionszugehorigkeit beiseite zu lassen, um so ein
moglichst abgerundetes Bild zu présentieren.

Wenn es eine Aussage tiber die Religion gibt, die man immer und immer wieder aussprechen
muss, dann diese: Ihre verschiedenen Auspragungsformen auf der ganzen Welt haben mehr
Gemeinsamkeiten als Trennendes. Auf diese gemeinsame Grundlage habe ich mich am Anfang
und Ende des vorliegenden Buches konzentriert. Die Abschnitte zwischen den Eingangs- und
Schlussiiberlegungen beschreiben das Spektrum der Religionen auf der ganzen Welt. Jede
Glaubensrichtung wird in dhnlicher Weise vorgestellt: Wir verfolgen ihre Geschichte und Ent-
wicklung, dann betrachten wir die wesentlichen Aussagen ihrer Lehre und fragen, was diese fiir
das Alltagsleben bedeuten. Ich hoffe, die folgenden Seiten werden zu einer faszinierenden Ent-
deckungsreise werden, ganz gleich, ob Sie noch nichts tiber Religion wissen oder ob Sie sich
mit manchen der beschriebenen Glaubensrichtungen bereits beschéftigt und in einer davon
(oder sogar in mehreren) Wurzeln geschlagen haben.

Nur wenn man mehr iiber diese wichtige Kraft, die unsere Welt auch heute noch prigt, weil3,
kann man die Klischees tiberwinden, die so viele Diskussionen iiber Religion belasten. Es ist
nicht mein Ziel, dass irgendjemand am Ende unserer Reise bekehrt ist, aber Sie sollten nach der
Lektiire besser dafiir geriistet sein, sich an der nach wie vor laufenden Debatte zu beteiligen.

Peter Stanford



Das gottformige
Vakuum

Im Allgemeinen wird der franzésische Philosoph Blaise Pascal als Urhe-
ber der Idee von einem ,,gottférmigen Vakuum®“ genannt. In seinen im

17. Jahrhundert erschienenen Pensées beschreibt er einen im Inneren
jedes Menschen vorhandenen grenzenlosen Abgrund, eine Leere, die da-
nach strebt, gefiillt zu werden. Das Konzept reicht aber viel weiter in die
Vergangenheit, namlich bis zu den Urspriingen des Lebens auf der Erde.
Nach Ansicht vieler Menschen ging die Entstehung des religiésen Impul-
ses — jenes machtigen Bediirfnisses, im Dasein einen tieferen Sinn zu
finden — Hand in Hand mit der Entstehung der Menschheit.

Ernsthafte Glaubige behaupten natiirlich, Gott sei zuerst dagewesen und habe Min-
ner und Frauen geschaffen, damit sie die Erde bevolkern. ,,Am Anfang war das
Wort, und das Wort war bei Gott, und Gott war das Wort“ — so beginnt das Johan-
nesevangelium im Neuen Testament. In den Upanischaden, dem heiligen Text des
Hinduismus, enthielt der Hiranyagarbha, der goldene Mutterleib, die Urspriinge des
Universums und des hinduistischen Schopfergottes Brahman.

Andere behaupten jedoch, dass die Entwicklung genau umgekehrt verlaufen sei.
Uber die Entstehung der Religionen gibt es viele Theorien. Einig sind sich alle da-
rin, dass die Menschen sich immer Gotter erschaffen haben. Als die ersten Minner
und Frauen sich mit dem Zufallscharakter ihres Schicksals auseinandersetzen muss-
ten — das Krankheit und Leiden ebenso bereithalten kann wie Freude und Gesund-
heit —, suchten und fanden sie eine Erkldrung fiir diese ansonsten
unerklédrlichen Wendungen des Schicksals: Man fiihrte sie auf
geSChaf_fe'_]’ oh Herr, und die Handlungen einer fernen Gottheit zuriick.

unruhlg Ist unsgr H_erz’ Einen genaueren Ausgangspunkt fiir die Vorstellung eines von

bis es ruht in dir. & Menschen geschaffenen Gottes finden wir vor 14.000 Jahren im
Augustinus, 3564-430 Nahen Osten. Dort stieBen Historiker und Archiologen auf Indi-

¥ Du hast uns zu dir hin

vor 2 Millionen Jahren ]

erste Menschen; Entstehung der Vorstellung
vom Himmelsgott



zien dafiir, dass die Naturkrifte — Wind,
Sonne, Sterne —, aber auch weniger greifba-
re, jedoch trotzdem genau spiirbare, ver-
meintlich in der Landschaft vorhandene Ge-
bilde oder Geister personalisiert und als
Gotter mit menschlichen Eigenschaften an-
gebetet wurden.

In ein neues Stadium trat diese Entwick-
lung zwischen 800 und 300 vor unserer
Zeitrechnung (v. u. Z.) ein, eine Zeit, die in
der Geschichte als Achsenzeit bezeichnet
wird. Wihrend dieser Phase wurde die Su-
che nach dem Sinn des Lebens zu einer
Kernfrage fiir Personlichkeiten wie Buddha,
Sokrates, Konfuzius und Jeremia; ihnen al-
len gemeinsam war die Vorstellung, dass es
eine transzendente oder spirituelle Dimensi-
on des Daseins gebe, und sie versuchten
erstmals, solche Gedanken zu formulieren.
Damit wurde die primitive Vorstellung von
einer Gottheit genauer umrissen und weiter-
entwickelt.

Solche Versuche, eine gottliche Ober-
herrschaft zu definieren, fiihrten schlielich
zu den verschiedenen Konfessionen und
Glaubensrichtungen, aus denen die Welt der
Religion heute besteht. Ihr Gegenstand ist
immer der gleiche: ethisches Verhalten und
die Frage, wie die Menschen zueinander in
Beziehung treten sollten. In der Frage, wie
das geschehen sollte — oder in ihrer Doktrin,
wie man die jeweilige Lehre auch nennen

Die Entstehung des Gottesbegriffs

Viele Historiker und Theologen haben zu be-
weisen versucht, dass der Gottesbegriff seinen
Ursprung im Geist des Menschen hat. Einer der
einflussreichsten Autoren in diesem Bereich
war der deutsche Anthropologe, Ethnologe und
katholische Geistliche Wilhelm Schmidt
(1868-1954), dessen zwolfbandiges Werk Der
Ursprung der Gottesidee 1912 erstmals er-
schien. Nach seiner Theorie des ,primitiven
Monotheismus® erdachten die Menschen der
Friihzeit einen wohlwollenden Schépfergott.
Dieser wurde haufig als ,Himmelsgott* bezeich-
net, da man ihn oberhalb der Erde in einer Re-
gion ansiedelte, die als ,Himmel“ bezeichnet
wurde. Damit fanden die Menschen fir sich ei-
ne Erklarung fur ansonsten unerklarbare Din-
ge, gute wie schlechte, die auf der Erde ge-
schahen. Der Himmelsgott war von den Proble-
men des menschlichen Lebens so weit ent-
fernt, dass es als zwecklos erschien, sich ein
Bild von ihm zu machen oder ihm in Ritualen,
die von heiligen Ménnern und Frauen geleitet
wurden, zu huldigen. Da diese Vorstellung von
Distanz die Menschen befremdete, wandten sie
sich n&herliegenden Gottheiten zu, die nach
dem Bild der Menschen geformt waren. Nach
Schmidts Ansicht hielt sich der Kult des Him-
melsgottes nur in isolierten Bevolkerungsgrup-
pen, so bei einigen afrikanischen und latein-
amerikanischen Stdmmen und bei den australi-

konnte — unterscheiden sie sich. Christentum
Judentum und Islam sind beispielsweise mo-

schen Ureinwohnern.

vor 14.000 Jahren 800-300 v...1.

Urspriinge des Monotheismus Achsenzeit



notheistische Religionen: IThre Anhénger glauben an einen einzigen, allméchtigen
Gott. Im Hinduismus und den anderen 6stlichen Glaubensrichtungen dagegen gibt
es eine Vielzahl von Géttern.

¥ Wenn ich ihn kennen Schattengestalten In der Achsenzeit wurden die verschie-
wiirde, ware ich er. £ denen religiosen Traditionen in heiligen Biichern niedergeschrie-
Rabbi Josef Albo, 1380-1445 ben. Daneben wurden immer mehr theologische Studien betrie-
ben, und es wurden Verhaltensregeln festgelegt, die fiir die Mit-
glieder einer bestimmten Glaubensrichtung galten. Die Gottheit selbst hingegen, ih-
re genaue Natur, bleibt bis heute in den meisten Glaubensrichtungen schattenhaft.
In manchen Fillen, so im Taoismus und Konfuzianismus, ist das so gewollt: Der
Schwerpunkt soll auf einer ethischen Lebensfiihrung im Glauben liegen und nicht
auf theologischen Spekulationen. Oft ist jedoch allgemein anerkannt, dass die Gott-
heit sich der gewohnlichen Sprache entzieht. Der Penny Catechism der katholischen
Kirche, eine beliebte Zusammenfassung der wesentlichen Regeln und Uberzeugun-
gen dieser Konfession, die in England bis in die 1960er Jahre allgemein in Ge-
brauch war, bestand aus einer Reihe von Fragen und Antworten. Auf die Frage
,»Was ist Gott?** antwortete er mit den undurchsichtigen Worten ,,Gott ist der Hochs-
te Geist, Der allein aus Sich selbst heraus existiert und in allen Vollkommenheiten
unendlich ist.*

Jede Definition des Géttlichen bleibt in Abstraktionen und Tabus gehiillt. Juden
ist es verboten, den heiligen Namen Gottes auszusprechen, und Muslime diirfen das
Gottliche nicht in Bildern darstellen. Gerade dieses Geheimnis scheint aber den
Reiz der Religion als Weg, Ordnung in eine ansonsten undurchsichtige Welt zu brin-
gen, nur zu steigern.

Eine sténdig sich verandernde Gottheit Mit der Weiterentwicklung der
Welt haben sich die Bediirfnisse und Wiinsche der Menschen geéndert, und sie wan-
deln sich weiterhin, indem der Planet und seine Bewohner stindig vor neuen He-
rausforderungen stehen. Ebenso entwickeln und verdndern sich die Vorstellungen
vom Goéttlichen — die meisten Religionen nehmen das aber nicht zur Kenntnis: Sie
stellen sich als unerschiitterlich dar, sowohl in ihren grundlegenden Glaubenssitzen
als auch in ihren Regeln, die die Praxis in den Institutionen bestimmen.



Fest verdrahtet im Gottesglauben?

In jlingster Zeit haben Wissenschaftler zu
zeigen versucht, dass das Gehirn des
Menschen fir den Gottesglauben pradis-
poniert oder fest verdrahtet ist. Nach An-
sicht von Forschern an der Universitét im
britischen Bristol sind die Menschen dazu
programmiert, an Gott zu glauben, weil ih-
nen der Glaube bessere Uberlebensaus-
sichten verschafft. Bruce Hood, Professor
far Entwicklungspsychologie, verdffentlich-
te 2009 eine Studie Uber die Gehirnent-
wicklung bei Kindern; seine Befunde legen
die Vermutung nahe, dass Menschen mit
religidsen Neigungen im Laufe der Evoluti-
on von ihrem Glauben profitierten — mogli-
cherweise, weil sie in Gruppen zusam-
menarbeiteten und damit die Zukunft ihrer
Gemeinschaft sicherten. Deshalb wurde
der ,Glaube an Ubernatiirliches® in unse-
rem Gehirn von Geburt an fest verdrahtet,
so dass wir aufgeschlossen fur die Be-
hauptungen religiéser Organisationen
sind. Wie Hoods Forschungsergebnisse

zeigen, ,haben Kinder eine naturliche, in-
tuitive Denkweise, durch die sie zu allen
moglichen Vorstellungen von der uberna-
turlichen Funktionsweise der Welt gelan-
gen. Mit dem Heranwachsen werden sol-
che Uberzeugungen von stérker rationalen
Ansatzen Uberlagert, aber die Neigung
zum Glauben an unlogische, Ubernatrli-
che Dinge bleibt in Form der Religion be-
stehen.” In diesen Schlussfolgerungen hal-
len auch andere Befunde wider, insbeson-
dere die einer Arbeitsgruppe am Centre
for the Science of Mind der Universitat Ox-
ford, die 2008 veroffentlicht wurden; da-
nach weisen verschiedene Indizien auf ei-
nen Zusammenhang zwischen religiésen
Gefiihlen und bestimmten Gehirnarealen
hin. Glaubige Katholiken, denen man ein
Bild der Jungfrau Maria zeigte, hatten bei
einem elektrischen Schlag weniger
Schmerzen als Unglaubige, weil die Aktivi-
tat im rechten ventrolateralen Bereich des

frontalen Cortex starker zuriickging.

Der Gottesbegriff bleibt also erstaunlich wandelbar, und gerade wegen dieser
Flexibilitdt konnte er nach Ansicht mancher Fachleute so lange erhalten bleiben. Ei-
ne solche Vermutung unterstellt den Religionsfiihrern ein gewisses Mal} an Berech-
nung — sie hitten also ihre Darstellung auf die jeweiligen Bediirfnisse in bestimm-
ten Epochen zugeschnitten. Dass man Gott letztlich nicht kennen kann, wird aber
von allen Glaubensrichtungen ausdriicklich betont: Sie lehren, dass wir in unserem
Bestreben, Gott oder die Gotter zu kennen, letztlich Werte und Sinn im Leben su-
chen und hoffentlich auch finden.

Gotter erklaren das Unerklarliche



Heilige Texte

Als die Religionen den Begriff einer Gottheit préagten, als Erklarung fur
den ansonsten unerklarlichen Wechsel zwischen Freude und Qual im in-
dividuellen Leben, destillierten sie aus einer urspringlich meist mundli-
chen Uberlieferung heilige Texte. Diese bilden fiir die Glaubigen durch
die Geschichte hindurch einen roten Faden der Kontinuitédt und der zeit-
losen Weisheit.

Bei allem Geschriebenen gibt es eine Beziehung zwischen dem Leser und dem Wort
auf dem Papier, aber bei den heiligen Texten erreicht diese Beziehung fiir die Glau-
bigen eine hohere Ebene. Manche erzihlen, ihr heiliges Buch habe sich vor ihnen
rein zufillig auf einer Seite gedffnet, die eine eindeutige Antwort genau auf die Not-
lage enthielt, der sie sich gerade gegeniibersahen. Andere beziehen aus der tdglichen
Lektiire religioser Texte eine Anleitung fiir ihr Alltagsleben. Religiose Texte sind
Zeile fiir Zeile mit Glauben durchtrinkt und werden zum praktischen, spirituellen
und ethischen MaBstab, zur letzten Autoritit fiir die Beurteilung von Verhaltenswei-
sen. Im Folgenden erortern wir drei der bekanntesten heiligen Werke; von anderen
wird spiter die Rede sein.

Die Bibel Die Bibel, das heilige Buch der Christen, gliedert sich in zwei groBe
Teile: das Alte und das Neue Testament. Das Alte Testament, das ungefihr zwischen
1200 und 200 v. u. Z. niedergeschrieben wurde, beginnt mit der Erschaffung der
Welt. Es enthilt auch Prophezeiungen iiber den Messias, der kommen soll, endet
aber vor der Geburt Jesu. Das Neue Testament stammt aus den Jahren 40 bis 160 u.Z.
und behandelt das Leben, die Lehren, den Tod und die Auferstehung Jesu; es endet
(in den meisten Versionen) mit einem Blick auf das Ende der Welt und das Jiingste
Gericht. Allein in den letzten 200 Jahren wurden nach Schitzungen sechs Milliar-
den Exemplare der Bibel verkauft.

Noch heute halten manche Christen den Bericht iiber die Erschaffung der Welt
im Ersten Buch Mose am Anfang des Alten Testaments wortwortlich fiir wahr. Da-

ca. 700 v. u. 2. 986 v.v.2.

Entstehung der ersten von Vertreibung der Juden aus Jerusalem
13 hinduistischen Upanischaden gibt Anlass zur Entstehung der Thora



nach schuf Gott die Erde in sechs Tagen und ruhte am siebten. Andere erkennen an,
dass dies den Erkenntnissen der Wissenschaft widerspricht. Uberall in der Bibel fin-
den sich zahlreiche widerspriichliche Details und Aussagen, die meisten Christen
halten aber an der Uberzeugung fest, dass die Bibel trotz solcher Widerspriiche eine
letzte Wahrheit enthilt. Fiir manche, insbesondere in der protestantischen Tradition,
ist sie der oberste Schiedsrichter in religiosen Fragen.

Sind die Evangelien wahr?

Die vier Evangelien (,Evangelium“ bedeu-
tet ,gute Nachricht) im Neuen Testament
sind fur Christen die entscheidenden
Quellen, die Uber das Leben Jesu berich-
ten. Aber keines von ihnen ist ein Bericht
aus erster Hand. Sie sind, um das Wort in
seiner heute Ublichen Bedeutung zu ge-
brauchen, kein Evangelium — das heif3t,
sie sind nicht in jeder Hinsicht unfehlbar.
Zunéchst einmal wurden sie erst Jahr-
zehnte nach dem Tod Jesu geschrieben;
die altesten heute noch existierenden Ma-
nuskripte stammen aus dem dritten Jahr-
hundert. AuBBerdem bieten sie oft auffal-
lend unterschiedliche Berichte iber Einzel-
heiten aus dem Leben Jesu.

Nach Uberzeugung der meisten Chris-
ten sind die Evangelien das Ergebnis einer
komplizierten Entstehungsgeschichte, die
sie zu weit mehr als nur zu einfachen his-
torischen Chroniken machen. Sie sind zum
Teil Reportage, zum Teil halten sie auch in
schriftlicher Form ltere mindliche Uber-
lieferungen fest, die sich bis in die Zeit zu-
rlickerstrecken, als Jesus lebte. Zum Teil
sind es Predigten, zum Teil nehmen sie
Bezug auf alttestamentarische Prophezei-
ungen, es finden sich Kommentare zu poli-
tischen Ereignissen aus der Zeit ihrer Ent-
stehung, und teilweise sind sie auch Wer-
ke der Literatur und der Fantasie. Welchen
genauen Anteil diese Elemente jeweils am
Ganzen haben, ist heftig umstritten.

¥ Die Autoritat, die die Bibel fuir Christen hat, ist dadurch
begriindet, dass sie eine besondere Beziehung zu ihr haben,
die wie die Beziehung zwischen Eltern und Kind nie verédndert
werden kann. &
Diarmaid MacCGulloch, Professor fiir Kirchengeschichte, Universitit Oxford, 2009

ca. 100 VU Z

Niederschrift der
buddhistischen Schriften

(8 40 u. L.

Paulus schreibt die ersten
Abschnitte des Neuen Testaments

ca. 639 u. 7.

Entstehung des Korans
nach Mohammeds Tod




10

Die Thora Der Begriff Thora bezeichnet sowohl die hebriische Bibel (die sich
mit dem Alten Testament iiberschneidet, aber nicht sein genaues Spiegelbild ist) als
auch die Lehren der Rabbiner, die sich in den ersten sechs Jahrhunderten unserer
Zeitrechnung entwickelten. Meist meint man damit jedoch die ersten fiinf Biicher
der Bibel — die ,,Biicher Mose* Genesis, Exodus, Levitikus, Numeri und Deuterono-
mium. Nach dem jiidischen Glauben diktierte Gott Moses die Thora auf dem Berg
Sinai, 50 Tage nachdem das Volk der dgyptischen Sklaverei entkommen war — dies
kann jedoch nur fiir bestimmte Abschnitte der fiinf Biicher stimmen, die manchmal
auch als ,,Miindliche Thora* bezeichnet werden. Nach der jiidischen Lehre zeigt die
Thora, wie die Menschen nach Gottes Willen leben sollen — dies ist in 613 Geboten
festgeschrieben. Dariiber hinaus verbindet die fiinf Biicher auch, dass sie alle von
Gottes Sorge um sein ,,auserwihltes Volk Israel handeln.

Die Schriftrolle der Thora ist in einer jiidischen Synagoge der heiligste Gegen-
stand. Sie wird meist in einer ,,Lade* — einem Schrank — aufbewahrt und zum Ho6he-
punkt der Liturgie gezeigt. Dann wird sie feierlich durch die Gemeinde der Glaubi-

gen getragen, und diese zeigen ihre Verehrung, indem sie mit den Fransen ihrer

Gebetsschals iiber die Rolle streichen.

Buddha (Siddhartha Gautama) kampfte
wéahrend seines ganzen Lebens gegen
den Personenkult und bemiihte sich da-
rum, die Aufmerksamkeit seiner Jiinger
von sich selbst abzulenken. Sein Leben,
so erklarte er, sei nicht wichtig. Entschei-
dend sei die von ihm entdeckte Wahrheit,
die ihre Wurzeln im tiefsten Geflecht des
Daseins habe — Dharma, ein grundlegen-
des Lebensgesetz, das fur Goétter, Men-
schen und Tiere gleichermaBen gelte. Da-
rin unterscheiden sich die buddhistischen
Schriften stark von anderen heiligen

Buddha und die Schriften

Bichern: Sie berichten nur sehr wenig
Uber Buddha selbst. Deshalb hatten einige
abendlandische Gelehrte im 19. Jahrhun-
dert sogar Zweifel daran, dass es ihn
Uberhaupt gab. Die Schriften flllen viele
Béande in verschiedenen asiatischen Spra-
chen, und ihre Authentizitat ist Gegen-
stand umfangreicher wissenschaftlicher
Diskussionen. Vermutlich wurden sie erst
im ersten Jahrhundert v. u. Z. niederge-
schrieben, ungefahr 400 Jahre nach
Buddhas Tod.




Der Koran Nach dem muslimischen Glauben wurde der ¥ Lass immer heilige
Koran dem Propheten Mohammed im Laufe von 23 Jahren Stiick Lektlire zugegen sein.
fiir Stiick offenbart. Er enthilt, so der Glaube, die genauen Worte  Hj. Hieronymus, ca. 410
Allahs; menschliche Autoren waren also an ithm, anders als bei
den heiligen Biichern anderer Glaubensrichtungen, nicht beteiligt. Die Lehren
Mohammeds stehen im Hadith, einer Sammlung miindlicher Uberlieferungen, die
von Worten und Taten des Propheten handeln. Erstmals niedergeschrieben wurde
der Koran kurze Zeit nach dem Tod des Propheten im Jahr 632 von Mohammeds
Sekretir und Jiinger Zaid ibn Thabit. Er besteht aus 114 Kapiteln, die nicht chrono-
logisch geordnet sind. Der Islam verbietet bildliche Darstellungen, aber durch die
Schonschrift bzw. Kalligrafie in manchen alten Exemplaren gehoren diese zu den
groBten Kunstschitzen der Welt.

Die Lektiire des Koran ist mit einem genau festgelegten Ritual verbunden. Musli-
me miissen dazu ,,ihr Herz vorbereiten* und sich die Hinde waschen. Frauen bede-
cken in der Regel den Kopf — wie fiir ein Gebet. Man nimmt eine besondere — dis-
ziplinierte und aufmerksame — Sitzhaltung auf dem Fuf3boden ein, und der Koran
liegt auf einem Pult oder Kursi vor dem Leser.

Die Worte des Korans sind zwar unverinderlich, unterschiedliche Ubersetzungen
und Interpretationen messen ihnen aber voneinander abweichende Bedeutungen bei.
In jiingster Zeit versuchten beispielsweise manche Muslime, grausame Gewalttaten
mit dem Dschihad, oder Kampf, zu rechtfertigen. Dabei stellen sie den Begriff in ei-
nen militdrischen Zusammenhang, obwohl Mohammed im Islam nicht als Mann der
Gewalt dargestellt wird.

Die Bedeutung all dieser heiligen Biicher geht iiber den direkten oder indirekten
Zusammenhang mit der Gottheit hinaus. Man schreibt ihnen die Macht zu, besser
als jeder andere Text die Hoffnungen der Menschheit in sich zu vereinigen und auf
einzigartige, greifbare, stirkende Weise unmittelbar zu den Gliubigen zu sprechen.

Religionen verehren heilige Blicher

1



12

Gut und Bose

Nachdem die Vorstellung von einem Himmelsgott sich zu der Vorstellung
von einer Gottheit weiterentwickelt hatte, die vom Himmel aus die Welt
und ihr Schicksal lenkt, stellte sich die Frage: Warum lasst eine solche
Gottheit es zu, dass die Menschen leiden? Auf dieses Dilemma geben
die Religionen nach Ansicht vieler Menschen bis heute keine zufrieden-
stellende Antwort. Ein Ausweg bestand fiir die Religionen darin, die
Schuld abzuschieben: Was in der Welt und im Leben des Einzelnen
falschlauft, ist demnach nicht auf einen aliméchtigen Gott zuriickzufiih-
ren, sondern auf einen bésen Geist.

In dieser Vorstellung ist die Erde das apokalyptische Schlachtfeld fiir einen kosmi-
schen Konflikt zwischen guten und bosen Gottern, wobei die Menschheit das Kano-
nenfutter darstellt. Sehr alte Belege fiir den Glauben an einen bdsen, gehdrnten
Geist, der halb Mensch und halb Tier ist, finden sich in den 9000 Jahre alten Hoh-
lenmalereien der Caverne des Trois Fréres im franzosischen Ariege. Zur Gotterwelt
der alten Agypter gehorten im vierten Jahrhundert v. u. Z. mehrere doppelgesichtige
Gottheiten mit einem wohlwollenden und einem bedrohlichen Profil. In der bekann-
testen derartigen Gestalt verbindet sich der falkenkopfige Himmelsgott Horus mit
Seth, der als Schlange oder Schwein dargestellt wird und das Bose verkorpert. In
heiligen Legenden aus dem alten Agypten sind beide in einem ewigen, todlichen
Kampf gefangen.

Der feindselige Geist Ein Hohepunkt dieses Glaubens an gleich starke, einan-
der entgegengesetzte gottliche Krifte, die um die Weltherrschaft kampfen, war im
12. Jahrhundert v. u. Z. im antiken Persien erreicht. Die heiligen Texte des Zoro-
astrismus, die Gathas, erzihlen die Geschichte vom Machtkampf zwischen dem
guten Gott Ahura Masda, der iiber Weisheit und Gerechtigkeit herrscht, und dem
feindseligen Geist Angra Mainyu, der in die Welt eingedrungen ist und sie mit
Gewalt, Hinterlist, Schmutz, Staub, Krankheiten, Tod und Zerfall durchtrinkt.

. 1200,

Zoroasters apokalyptische Die Juden lernen in Babylon
Visionen den Zoroastrismus kennen



Der Zoroastrismus

Der Zoroastrismus hat heute rund 479.000
Anhanger, die meisten von ihnen in Indien
im Volk der Parsi. Die Glaubensrichtung
hatte groB3en Einfluss auf die Entwicklung
anderer Religionen, denn diese Ubernah-
men viele Erkenntnisse ihres Begriinders
und wandelten sie ab. Zoroaster (Zara-
thustra), der vermutlich um 1200 v. u. Z.
lebte, betriibten die Leiden seines eigenen

Gathas — 17 Hymnen, die ihm zugeschrie-
ben werden — gribelt er Uber die Verletz-
lichkeit und Ohnmacht der Menschen
nach. Diese flhrt er nicht einfach auf einen
Schopfergott zuriick, sondern auch auf
seinen ebenso starken Gegner — ,zwei Ur-
geister, Zwillinge, die dazu bestimmt sind,
in Konflikt zueinander zu stehen®. Vermut-
lich fuhrte er als Erster eine solche apoka-

13

Volkes im heutigen Irak und Iran. In den lyptische Vision in die Religion ein.

Das Gute war vom Bosen getrennt, das Reine vom Unreinen. Mit einer solchen Vor-
stellung von gegensitzlichen gottlichen Prinzipien, Dualismus genannt, liebdugelten
viele Religionen im Laufe der Geschichte.

Im sechsten Jahrhundert v. u. Z. zum Beispiel, wihrend des jiidischen Exils in
Babylon, wurden die Juden mit der Vorstellung vom zoroastrischen Dualismus so
vertraut, dass einige von ihnen — nach ihrer Niederlage gegen die babylonischen
Streitkrifte und der Zerstorung des Tempels in Jerusalem — glaubten, ihr Scheitern
sei nicht auf Jahwe zuriickzufiihren, sondern auf einen eingedrungenen, bosen
Geist, der sich zwischen die Israeliten und ihren Gott gestellt habe.

¥ Sine diabolo, nullus dominus. &
(,,0hne das Bise gibt es keinen Herrn™) Traditionelles Sprichwort

ca. 30 u. L ca. 1200 u. Z.

Jesus kampft den Evangelien Die christliche Inquisition verfolgt
zufolge mit dem Teufel Teufelsanbeter



14

Das Gesicht des Bosen Der Dualismus wurde seinerseits vom Christentum
tibernommen. Im Neuen Testament gibt es einen wichtigen Handlungsstrang, der
das Dasein der Menschen unter dem Gesichtspunkt des Konflikts zwischen Jesus
und dem Teufel darstellt, insbesondere wihrend der 40 Tage und 40 Néchte, die
Jesus in der Wildnis verbringt: Dort lockt ihn der Teufel mit allen Reichtiimern der
Welt. Die Offenbarung enthilt einen Bericht {iber das Ende der Zeiten, wenn der
Teufel und seine Anhiinger von Gott endgiiltig besiegt werden, aber weiterhin Beute
unter leichtgldubigen Menschen machen konnen, bis das Jiingste Gericht herauf-
ddmmert; auf diese Weise wird die Erde mit Siinde und Leid vergiftet.

In der katholischen Kirche spielt der Teufel
heute zwar nicht mehr eine so grof3e Rolle
wie im Mittelalter, die Praxis des Exorzis-
mus gibt es aber immer noch. Der Vatikan
unterhalt ein weltweites Netz von Exorzis-
tenpriestern und glaubt nach wie vor, dass
Menschen in seltenen Fallen von Damo-
nen besessen sein kdnnen. Im Marz 1982
berichtete Kardinal Jacques Martin, der
Vorsteher des papstlichen Haushalts,
Papst Johannes Paul Il. habe persénlich
an einer jungen Frau, die angeblich vom

Exorzismus

Teufel besessen war, einen Exorzismus
vorgenommen. Die Austreibungsriten der
katholischen Kirche gehen auf die Damo-
nenaustreibungen durch Jesus in den
Evangelien zuruck. Das Ritual hat sich seit
1614 kaum veréndert und beinhaltet Ge-
bete, Handauflegen, das Schlagen des
Kreuzes und das Versprengen von Weih-
wasser. Kleinere Austreibungsriten gibt es
auch im Wortlaut des Taufgottesdienstes
oder wenn ein Priester ein neues Haus
segnet.

Das Christentum ist zwar offiziell eine monotheistische Religion, fiir die es nur
einen Gott als Quelle aller Dinge in der Welt gibt, in der Praxis wurde diese Theorie
aber lange durch eine gewisse Dosis von Dualismus verwéssert. Im Vergleich dazu
sind sowohl das Judentum als auch der Islam in ihrem Monotheismus viel puristi-
scher. Kleinere teufelsdhnliche Gestalten, die Schaitan und Iblis, gibt es zwar auch
im Koran, sie sind aber mehr oder weniger machtlos. ,,Ich habe keine Macht iiber
euch®, sagt Schaitan, ,,es sei denn, ich rufe euch und ihr gehorcht. Deshalb gebt die
Schuld nicht mir, sondern euch selbst. Im Judentum spricht man lieber nicht iiber
bose Geister, sondern iiber bose Neigungen — Yetzer Hara — in jedem Menschen.

Das Christentum stellte den Teufel als Gesicht des Bosen dar. Im Mittelalter lehr-
te die Kirche, der Teufel lauere an jeder Ecke, um die Gldaubigen von Gott und dem
Weg der Rechtschaffenheit weg zur Siinde und letztlich zur Verdammnis der Holle



15

zu locken. Selbst die protestantischen Reformer machten sich diese Sichtweise zu
eigen. Martin Luther war vollig davon iiberzeugt, dass es den Teufel gebe, und er
glaubte sogar, seine Darmbeschwerden seien auf die Besessenheit durch einen
Démon zuriickzufiihren.

In jiingerer Zeit spricht die Hauptrichtung des Christentums nur noch widerwillig
vom Bosen. Beliebter ist die Figur des Teufels in stirker evangelikalen Kirchen, in
denen Schwiche oder Krankheit manchmal damit begriindet werden, dass man die-
sem nachgegeben hat. Fiir Besessene werden Exorzismus-Zeremonien vollzogen.
Im allgemeineren Sinne wird jede Form von Storung auf eine dufere Realitédt — das
heif3t auf den Teufel — zuriickgefiihrt und nicht auf psychische, gesellschaftliche
oder emotionale Faktoren, die einen Menschen beeinflussen. Auch wenn die etab-
lierte Kirche den Teufel ins Abseits gedringt hat, hat die Vorstellung von gegensitz-
lichen gottlichen Prinzipien bei vielen Gldaubigen nach wie vor starkes Gewicht.

In uns liegen Gut und Bose im Krieg



16

Leben und Tod

Religion will nicht nur in dieser Welt moralische und ethische MaBstabe
setzen, sondern sie verspricht auch ein Leben nach dem Tod. Es kann
sich in einem Paradies wie dem christlichen Himmel oder dem muslimi-
schen Dschanna abspielen, aber auch als Teil eines Kreislaufs aus Tod
und Wiedergeburt, bei welcher der Geist sich unterschiedlich manifestie-
ren kann — die hinduistischen Upanischaden sprechen von Samsara.

Alle Religionen verbinden mit dem Tod ein Element des Gerichts: das Verhalten auf
Erden steht in Zusammenhang mit Belohnung oder Bestrafung im Jenseits. Dieser
Gedanke geht auf die alten Agypter zuriick, deren Hochkultur vom vierten Jahrtau-
send v. u. Z. bis zur griechischen und romischen Antike am Nil und in seinem Delta
gedieh. Dass die Agypter an ein Leben nach dem Tod glaubten, machen die Mu-
mien und Grabbeigaben in den Grabkammern der Pyramiden mehr als deutlich. Im
Reich des Totengottes Osiris wurde das Ka — der Verstand und Geist jedes Einzel-
nen — in eine Waagschale gelegt und eine Strauflenfeder in die andere. Gutes Verhal-
ten galt als leicht. Neigte die Waage sich in die falsche Richtung, bedeutete dies die
Verbannung in eine Unterwelt voller Ungeheuer. Die Urteile wurden von Osiris’
Sohn Thot aufgezeichnet; dies ist der Ursprung des iippig illustrierten Totenbuches,
das aus dem alten Agypten erhalten geblieben ist.

Gericht nach demTod Obwohl die Israeliten in Agypten im Exil lebten,
tibernahmen sie diese Vorstellung eines Gerichtes nach dem Tod nicht, als sie um
1200 v. u. Z. im Heiligen Land ihr eigenes Konigreich griindeten. Die hebréischen
Schriften und die éltesten Biicher des Alten Testaments sprechen vom Scheol, einem
unterirdischen Ort der Ruhe, an den alle Menschen unabhiingig von ihren irdischen
Verdiensten gelangen. Nur eine Handvoll aulergewohnlicher Menschen, beispiels-
weise der Prophet Elias, fahren nach dieser Beschreibung in den Himmel zu Gott
auf. Ungefihr im achten Jahrhundert v. u. Z. jedoch wurde dann das Element eines
Gerichts am Ende des Lebens in die jiidische Lehre aufgenommen und spiter an die
christliche Religion weitergegeben.

ca. 800 V. uZ

Im alten Agypten werden die Seelen Im Judentum wird die Verurteilung
der Verstorbenen gewogen im Totenreich Scheol eingefihrt



Nach der traditionellen christlichen Lehre erhalten diejenigen, die Jesu Lehren
befolgen, im Himmel das ewige Leben, wihrend diejenigen, die sie ablehnen, Hol-
lenqualen erleiden. Irgendwo dazwischen liegt das Fegefeuer; dieses Wartezimmer
fiir den Himmel wird in theologischen Diskussionen um 1170 erstmals erwihnt und
wurde 1254 von einem Papst ausdriicklich benannt. Es steht in enger Verbindung
mit dem 2. November, dem Feiertag Allerseelen des christlichen Kalenders, an dem
die Glaubigen beten, dass Freunde und Angehorige aus dem Fegefeuer befreit wer-
den und in den Himmel und in die ewige Freude eingehen.

Endgiiltige Erleuchtung Die Upani-
schaden, die zwischen 700 und 300 v. u. Z.
entstandenen heiligen Schriften des Hin-

duismus, beschreiben das Samsara sehr ge-

nau. Wer in einem Leben Getreide gestoh-
len hat, wird im nédchsten eine Ratte. Wer
einen Priester totet, wird als Schwein wie-
dergeboren. Die Mokscha, die Befreiung
der Seele von der Last des Korpers und da-
mit die endgiiltige Erleuchtung, ist nach
dem hinduistischen Glauben ein lange dau-

ernder Prozess. An seinem Ende findet man

weniger einen Ort als vielmehr einen See-

lenzustand, der in den Upanischaden als

Selbstaufgabe beschrieben wird.
Abendldndische Christen betrachten die

Wiedergeburt manchmal als attraktive Mog-

lichkeit im Vergleich zur Endgiiltigkeit des

Todes, fiir Hindus ist aber der Kreislauf des

Samsara nicht nur eine Gelegenheit zu spi-
rituellem Wachstum, sondern auch eine
Bestrafung: Es bedeutet, dass der Glaubige
noch nicht die endgiiltige Erleuchtung
erlangt hat.

Beschreibung des Samsara
in den Upanischaden

Ein hinduistischer Himmel

Im Hinduismus werden detaillierte Beschrei-
bungen des Jenseits in der Regel vermieden —
in der Kausitaki-Upanischade gibt es jedoch ei-
ne Schilderung der Landschaft, in der diejeni-
gen, die aus dem Samsara hervorgegangen
sind, sich der Vereinigung mit dem unendlichen
Geist Brahman erfreuen. ,Zuerst kommt er an
den See Ara. Er Uberquert ihn mit seinem
Geist, aber jene, die ohne vollstandiges Wissen
hineingehen, ertrinken darin. Dann kommt er in
der Nahe der Wéchter, Muhurta, aber sie flich-
ten vor ihm. Dann kommt er zum Fluss Vijara,
den er nur mit seinem Geist Uberquert. Dort
schuttelt er seine guten und schlechten Taten
ab, welche auf seine Angehdrigen fallen — die
guten Taten auf diejenigen, die er liebt, die
schlechten auf jene, die er nicht mag ... So von
guten und schlechten Taten befreit, geht dieser
Mann, der die Kenntnis von Brahman hat, zu
Brahman.*

Dantes Paradiso

17

ca. 700-300 v.v. 2 1321 ..z



18

¥ Ein Ding, zu gewaltig,

es erzahlen oder die
Fantasie es ausmalen

Der Paradiesgarten In vielen Religionen bleibt unklar,

als dass die Zunge Wie das Jenseits im Einzelnen aussieht. Die ostlichen Reli-

kénnte. &

gionen sagen dariiber fast nichts, Schintoismus und Taois-
mus beinhalten allerdings Elemente der Ahnenverehrung.
Nach islamischer Lehre ist das Dschanna ein Paradiesgarten,

wo, dem Koran zufolge, die feinsten kulinarischen Geniisse

As-Sujathi, 1445-1505,

warten; weitere theologische Spekulationen iiber die ansons-

iiber das Dschanna (e abstrakte Idee werden aber als Zannah — selbstgerechte
Verschrobenheit — abgelehnt. Augustinus, der vermutlich
einflussreichste Schreiber und Denker der christlichen Kirchengeschichte, bezeich-
nete den Himmel im fiinften Jahrhundert als unbeschreiblich — als jenseits der

Worte.

Obwohl also ein solches Biindnis méchtiger Stimmen vor dem Versuch warnt,
sich das Jenseits vorzustellen, hat es eine lange Reihe von Theologen, Mystikern,
Kiinstlern und Autoren fasziniert und inspiriert. Der italienische Dichter Dante Alig-

Im Mittelalter berichteten abendlandische
Reisende, die aus islamischen Landern
zurlickkehrten, der Koran verspreche mus-
limischen Mértyrern, dass sie im Dschan-
na von wunderschénen Jungfrauen emp-
fangen wirden. Der Koran selbst macht in
dieser Frage keine genauen Aussagen — je
nach Ubersetzung kann die Beschreibung
alles Mégliche meinen, von ,Gefahrten” bis
zu ,vollbusigen Madchen®. Die Hadithe —
Aussprilche, die mit unterschiedlicher
Glaubwdrdigkeit Mohammed zugeschrie-
ben werden — versprechen (wiederum in
verschiedenen Versionen): ,Die geringste
[Belohnung] fiir die Vélker des Himmels
besteht in 80.000 Dienern und 72 Ehefrau-
en, Uber denen eine Kuppel aus Perlen,
Aguamarinen und Rubinen steht.“ Solche

Das Schlaraffenland

Texte ermutigten die abendléandische Lite-
ratur jener Zeit, sich in Ubertreibungen
Uber das erotische Element des Dschanna
zu ergehen — eine Haltung, die bis heute
anzutreffen ist. Das Liber Scalae (,Buch
der Leiter”) von 1264 beschreibt das
Dschanna als Ort mit rubinenbesetzten
Mauern, wo Jungfrauen liegen und darauf
warten, Neuankébmmlinge unter Baldachi-
nen aus Smaragden und Perlen zu erfreu-
en, umgeben von Obstbaumen und Ti-
schen voller Speisen und Getrénke. Solche
Beschreibungen gaben vermutlich ihrer-
seits den Anlass zu Erzahlungen Uber das
fiktive Schlaraffenland, ein irdisches Para-
dies des Uberflusses, das in vielen mittel-
alterlichen européischen Schriften und Ab-
bildungen vorkommt.




¥ Der Himmel hat keine Lieblinge.
Er ist immer bei den guten Menschen. 4
Laotse, 6. Jahrhundert v. u. Z.

hieri schuf im 14. Jahrhundert in seiner Géttlichen Komddie ein denkwiirdiges Bild
des Paradieses, aber auch er scheute sich, den innersten Kern des Himmels zu be-
schreiben. Seine Beschreibung der Holle — das Inferno — als Reihe von Ebenen in
immer groferen Tiefen der Erde entspricht der des Jainismus, einer altindischen Re-
ligion, nach deren Lehre das Universum zwei Himmelsebenen oberhalb der Erde
und zwei Hollenebenen darunter enthilt.

Mehrere abendlidndische Kiinstler iibernahmen Darstellungen des Lebens nach
dem Tode von dem romischen Dichter Vergil: Dieser beschrieb im ersten Jahrhun-
dert v. u. Z. die elysischen Felder, die man symbolisch durch ein Tor betritt. Mittel-
alterliche christliche Mystiker, viele von ihnen keusche Nonnen, bevorzugten das
Bild eines Christus, der im Himmel auf die Seelen der Glaubigen wartet wie ein
Bréutigam auf seine Braut.

Die vielen unterschiedlichen Versuche, sich das Leben nach dem Tod vorzu-
stellen, lassen sich also in zwei Denkschulen einteilen: Nach der einen ist es eine
gereinigte Version des irdischen Lebens, die andere behauptet wie Augustinus, die
Seelen konnten nur dann in Ewigkeit zufrieden sein, wenn dieses Leben auf3erhalb
unserer Vorstellung liege und nur in Metaphern zu beschreiben sei.

Der Tod ist nicht das Ende

19



20

Die Goldene Regel

Das ethische Kernstiick aller Religionen bildet ein einfaches Gebot, das
héufig als ,,Goldene Regel“ bezeichnet wird. Sie hat in den einzelnen
Religionen einen unterschiedlichen Wortlaut, ihre Bedeutung ist aber im
Wesentlichen immer die gleiche. In der abendlandischen Gesellschaft
lasst sie sich am besten mit einem bekannten Sprichwort zusammenfas-
sen: ,,Was du nicht willst, das man dir tu, das fiig auch keinem andern

ZU.

Im Konfuzianismus ist diese Verhaltensregel als Shu (,,Riicksicht) bekannt: Man
nimmt Riicksicht auf andere, weil man den eigenen Schmerz, die eigene Hoffnung
oder Zufriedenheit nicht von denen anderer trennen kann. Die Buddhisten sprechen
von einer lebenslangen Annidherung an diese Regel. Sie ist in einer Formulierung
von Buddha zusammengefasst, die im Samyutta Nikaya (wortlich ,,Zusammenge-
stellte Sammlung®) niedergeschrieben wurde: ,,Wer das Ich liebt, sollte das Ich an-
derer nicht schidigen.” Etwas Ahnliches sagte Jesus nach der christlichen Lehre
seinen Jiingern; im Matthdusevangelium heif3t es: ,,Alles nun, was ihr wollt, dass
euch die Leute tun sollen, das tut ihnen auch! Das ist das Gesetz und die Prophe-
ten.” Und man konnte mit Fug und Recht hinzufiigen: Es ist auch der Sinn des
Neuen Testaments.

Die Juden erkldren die Regel in Form einer Geschichte. Zu dem beriihmten Ge-
lehrten Rabbi Hillel (80 v. u. Z. bis 30 u. Z.) kommt ein Heide und verspricht, er
werde zum Judentum konvertieren, wenn Hillel ihm die Thora lehren konne, wih-
rend er selbst auf einem Bein stehe. ,,Was dir selbst verhasst ist, tu nicht deinem
Mitmenschen an®, erwidert der Rabbi, wihrend der Heide auf einem Bein steht.
,Das ist die ganze Thora, alles andere sind nur Kommentare. Geh hin und lerne es.*

ca. 480 V. u. Z

Konfuzius formuliert erstmals Buddha fordert Nachstenliebe
die Goldene Regel statt Selbstliebe



