


Jeff Shore

Der Weg beginnt unter
deinen Füßen

Zen für das moderne Leben

Übersetzt und herausgegeben von  
Sabine Beyreuther, Bernhard Kleinschmidt,  

Jeannette Stowasser und Michael Walter



Über dieses Buch

Der moderne Zen-Lehrer Jeff Shore lässt keine Frage zur
Praxis des Zen unbeantwortet. Es wird deutlich, welche
Stufen man in der Meditation erreichen kann und wo sich
die Fallen befinden. Was ist eigentlich genau ein Samadhi,
ein Zustand ununterbrochener Konzentration, im
Gegensatz zu einem Zustand vertiefter Meditation und
echter Verwirklichung? Was ist genau gemeint mit dem
Ausdruck Nicht-Selbst, mit dem im Buddhismus unsere
wahre Wesensnatur beschrieben wird? Und wir funktioniert
die berühmte Koan-Praxis wirklich?
Für alle Zen-Praktizierenden ist Der Weg beginnt unter
deinen Füßen unverzichtbar. Es ist ein lebensbegleitendes
Handbuch aus spürbar direkter Erfahrung und für die
direkte Erfahrung geschrieben. Zen-Meister Jeff Shore
inspiriert mit seinen lebendigen Teachings einen Weg zu
gehen, der unmittelbar in die Erfahrung Eins-Seins führt.
Aus dieser inneren Mitte heraus bleibt man ständig präsent
und kann sein Herz der Welt wirklich ungetrennt von ihr
öffnen.



Inhaltsübersicht

Vorwort

Teil eins – Schritte auf dem Weg

1 Der Weg zum Eins-Sein

Der »eine Geist«

2 Licht in den Ursprung der Dinge bringen

Grundlagen des Zen

3 Lasst alle Bedingungen los

Eine klassische Anleitung zum Zazen nach Changlu

Teil zwei – Über das Selbst hinaus

4 Eins sein – frei sein vom Selbst

Samadhi und Dhyana

5 Das Nicht-Selbst und die Wippe des Samsara

Die Mitte finden

6 Das Unbedingte

Im Buddhismus, im Zen und im täglichen Leben

Teil drei – Der Kern der Praxis



7 Spirituelle Erfahrung im Licht des Zen-
Buddhismus

… und umgekehrt

8 Die Koan-Praxis im Rinzai-Zen

Die brennende Frage im Hier und Jetzt

9 Der Ursprung des Zen: Wer überträgt was?

Übertragungslinien im Zen-Buddhismus

Mein Selbst  – viel Lärm um Nichts

1953 in einem Vorort [...]

Anmerkungen



W
Vorwort

onach suchst du? Nach einer Antwort auf die Frage
des Lebens? Und wo glaubst du sie zu finden? In

diesem Buch?
Nein, auch Jeff Shore wird dir die Antwort nicht

verraten – doch dafür gibt er dir einen Fingerzeig in die
richtige Richtung: Das Leben hat dich schon längst
gefunden, jetzt liegt es an dir, dich seiner Frage zu stellen.
Der Weg beginnt hier, unter deinen Füßen, und es liegt an
dir, einen und dann den nächsten Schritt zu tun!

Zum ersten Mal bin ich Jeff Anfang der 90er-Jahre in
Kyoto bei einer Zen-Sitzung der FAS-Gesellschaft, einer
Vereinigung praktizierender Laien, begegnet. Die Runde
bestand aus einer Handvoll meist älterer japanischer
Herrschaften, an weibliche Teilnehmende kann ich mich
nicht erinnern. Eine Besonderheit der FAS-Gesellschaft, die
sich an Samstagnachmittagen traf, war, dass sich die
Teilnehmer nach dem Zazen zusammensetzten, um – ganz
unzennig – zu diskutieren. Eine Tradition, die aus der Zeit
des Gründers Hisamatsu Shin’ichi stammte, der ein
bekannter Zen-Philosoph war. Mir fiel auf, dass außer mir
noch ein weiterer Westler in der Runde saß, der sich in
fließendem Japanisch an der Diskussion beteiligte. Später
stellte er sich mir als Jeff Shore vor. Da ich meine Zeit in



Kyoto dazu nutzen wollte, möglichst vielen authentischen
Zen-Meistern zu begegnen, fragte ich ihn, ob er mir einen
Tipp geben könne. Jeffs Antwort: »Wenn es Rinzai sein soll,
geh zu Shōdō Harada nach Okayama. Interessierst du dich
für Soto, geh zu Sekkei Harada nach Obama.«

Diesem Rat folgte ich nicht, stieß dafür jedoch später auf
den Antai-ji, ein kleines, sich selbst mit Lebensmitteln
versorgendes Soto-Kloster tief in den Bergen am
Japanischen Meer.

Nach drei Jahren empfahl mir einer meiner japanischen
Klosterbrüder, ein Jahr im Tōfuku-ji in Kyoto zu verbringen,
wo der Rinzai-Meister Keidō Fukushima unterrichtete. So
bekam ich die für Soto-Mönche seltene Gelegenheit, Koans
im Kontext des Tagesablaufs eines authentischen Rinzai-
Klosters zu praktizieren.

Der Leser wird sich vorstellen können, wie überrascht
ich war, als ich eines Abends Jeff auf dem Kissen neben mir
sitzen sah! Er, der mich nach Okayama hatte schicken
wollen, war schon lange Jahre ein Laienschüler von
Fukushima gewesen.

In diesem Buch präsentiert Jeff seine Zen-Erfahrungen,
bereichert durch seine jahrelange Übersetzertätigkeit für
Fukushima Roshi und seine Lehrtätigkeit als Professor für
Zen in der modernen Welt an der Hanazono-Universität in
Kyoto. Dieses Buch ist gleichermaßen tiefgründig, direkt
und klar. Jeff begnügt sich nicht mit einer akademischen
Analyse, sondern konfrontiert uns mit unseren eigenen



Fragen. Allerdings, und das ist wichtig, kann auch der
beste Meister seinen Schülern den Weg nicht abnehmen.
Jeder muss sich seiner ureigenen Frage selbst stellen.
Nutzt dieses Buch daher, um zum Kern dieser Frage
vorzudringen, der Frage eures Lebens in diesem
Augenblick!
 
Muhō Nölke, Abt des Klosters Antai-ji (Hyōgo-ken, Japan)



I

Teil eins
Schritte auf dem Weg

1

Der Weg zum Eins-Sein

Der »eine Geist«

n jeder authentischen religiösen Tradition geht es
darum, zum Kern der spirituellen Übung, zum Wesen

des Menschseins zu gelangen.
Darum geht es auch beim Zen, aber denkt daran: Es

steht euch frei, von dem, was hier steht, Gebrauch zu
machen oder nicht. Wenn ihr es hilfreich findet, gut. Wenn
nicht, weg damit!

Die Körperhaltung

Warum sitzen wir beim Zazen eigentlich in einer
bestimmten Haltung? Warum verknoten wir unsere Beine,



sitzen Stunde um Stunde mit geradem Rücken da und
konzentrieren uns auf unseren Atem?

Klar wird das, sobald wir es tun, denn Zazen ist nicht nur
eine geistige, sondern auch eine körperliche Übung. Es
beansprucht unser ganzes Wesen. Allen, die in der vollen
Lotoshaltung sitzen oder sie sich behutsam durch
Dehnübungen und Yoga aneignen können, empfehle ich sie
sehr. Sie beruhigt und sammelt Körper, Atem und
Gedanken. Sie ist eine uralte Körperhaltung, in der man
schon vor Buddha Gautama geübt hat.

Allerdings hat jeder von uns einen anderen Körper und
eine bestimmte Lebensweise. Wer nicht mit gekreuzten
Beinen sitzen kann, hat viele Alternativen. Experimentiert
mit verschiedenen Haltungen und lernt von eurem Körper,
was gut für ihn ist. Es kommt nicht so sehr darauf an, was
man mit den Beinen macht, als darauf, den Rücken auf
natürliche Weise aufzurichten. Sitzt aber nicht steif wie ein
Zaunpfahl da, sondern folgt der natürlichen S-Form der
Wirbelsäule und verankert das Gesäß fest auf der
Unterlage. Wenn der Rücken gerade ist, kann Zazen auch
auf einem Stuhl oder einem Bänkchen geübt werden.

Sich selbst ergründen

Knapp ausgedrückt besteht die buddhistische Praxis darin,
sich selbst zu ergründen. Es geht darum, zu dem, was wir
unser Selbst nennen, vorzudringen und es zu



durchschauen – also nicht darüber nachzudenken, ihm
nachzuspüren oder tiefsinnige Vorstellungen davon zu
entwickeln, sondern wirklich auf dessen Grund zu
gelangen. Was befindet sich dort? Geht hin und findet es
heraus! Es ist die vollkommene und endgültige Befreiung,
die im Buddhismus als Erwachen bezeichnet wird.

Dazu ist es nicht nötig, irgendwo anders hinzugehen
oder einen transzendenten, glückseligen Geisteszustand zu
erfahren. Jeder von uns hat hier und jetzt bereits alles, was
er braucht. Ein Lehrer ist dazu genauso wenig notwendig
wie irgendwelche Bücher. Der Überlieferung zufolge saß
Buddha Gautama unter dem Bodhi-Baum, um zum Grund
seines Selbst vorzustoßen. Das hat er ganz alleine getan,
und hier – nicht in irgendwelchen Lehren oder Dogmen –
liegt das Fundament buddhistischer Praxis.

Der Buddha tat nichts anderes als das, was auch wir hier
und jetzt tun können: uns selbst auf den Grund gehen. Ihr
spürt doch, dass ihr ein Selbst besitzt, nicht wahr? Dann
habt ihr schon mehr als genug. Geht eurem Selbst nur ein
einziges Mal wirklich auf den Grund! Wenn ihr wisst, wer
ihr wirklich seid, könnt ihr das lebendig werden lassen.
Denn in gewissem Sinne ist es mindestens genauso wichtig
wie das Erwachen selbst, diese Erfahrung in jedem Aspekt
unseres Lebens zu verwirklichen.

Eins mit jedem Atemzug



Wie gelingt uns das praktisch? Ein ganz natürlicher
Einstieg ist die Konzentration auf den Atem. Körper und
Geist auf diese Weise in Einklang zu bringen, ist eine
schlichte, einfache Methode. Normalerweise sind wir uns
dessen nicht bewusst, dass wir atmen. Doch in vielen
Meditationstechniken geht es darum, sich auf den Atem zu
konzentrieren und ihn achtsam wahrzunehmen. Versucht
es! Das braucht Zeit, Geduld und Entschlossenheit. Aber
wenn ihr dabei bleibt, wird die Übung schließlich beständig
sein. Sie muss dann nicht mehr bewusst begonnen und
aufrechterhalten werden und wird auch nicht auf die Zeit
der Meditation beschränkt bleiben.
 
In der modernen Zen-Praxis wird anfangs oft geraten, beim
Ausatmen zu zählen. Es gibt zwei Methoden dieser
Atemmeditation. Bei der einen wird jedes Ausatmen
gezählt. Man beginnt mit »eins«, beim nächsten Ausatmen
zählt man »zwei«, und so geht es weiter bis »zehn«. Ist
man bei zehn angekommen, kehrt man zur Eins zurück und
fängt mit dem Zählen von vorne an. Merkt man, dass man
gedanklich abgeschweift ist, beginnt man einfach wieder
mit »eins«.

Bei der anderen Methode seid ihr bei jedem Ausatmen
einfach: »Eiiiins«. Zuerst könnt ihr euch die Zahl bildlich
vorstellen oder lautlos formulieren, um die Konzentration
aufrechtzuerhalten. Irgendwann jedoch sollten kein Bild
und keine Spur mehr davon übrig bleiben, nur dieses



»Eiiiins«, das sich selbst atmet, sodass aus dem Sein im
Atmen ein umfassender Zustand des Eins-Seins entsteht.

Ihr werdet feststellen, dass dieser Zustand sich auch
dann ergibt, während ihr euch mit den unterschiedlichsten
Dingen beschäftigt. Wenn ihr euch schlafen legt, lasst
dieses »Eins« ganz sanft unterhalb eures Nabels einsinken.
Irgendwann merkt ihr, dass ihr es nicht wieder wecken
müsst, sobald ihr aufwacht. Es wird schon da sein, bevor
ein einziger Gedanke entsteht.Beide Methoden haben ihre
Vor- und Nachteile. Von eins bis zehn zu zählen, kann die
Vorstellung entstehen lassen, dass man irgendetwas
erreichen will, also zu einem Ziel unterwegs ist. Das kann
die Übung beeinträchtigen. Die Alternative ist, mit jedem
Ausatmen einfach eins zu sein. So braucht man sich nicht
darum zu kümmern, zur Zehn zu gelangen.

Es könnte sich jedoch herausstellen, dass die Praxis an
Schärfe verliert, wenn man sich ständig nur auf »eins«
konzentriert. Dann wirkt das Eins-Sein womöglich ein
wenig verschwommen und verträumt. Wenn dies geschieht,
zählt man besser von eins bis zehn; das kann dabei helfen,
konzentriert und wach zu bleiben.

Beide Methoden haben ihren Wert. Hier im Westen
reicht es meiner Meinung nach jedoch im Allgemeinen aus,
einfach zu atmen und eins zu sein, solange die Übung nicht
unscharf und schal wird. Experimentiert eine Zeit lang,
seid geduldig und findet heraus, was für euch passt.
Vielleicht ist es ja manchmal am sinnvollsten, von eins bis



zehn zu zählen, und manchmal ist es besser, einfach eins zu
sein.

Einfache Übung, schwieriger Geist

Anfangs benutzen wir für den Versuch, eins zu sein,
unwillkürlich unseren rastlosen, suchenden Geist. Dadurch
erscheint uns etwas, das im Grunde ganz einfach ist,
schwierig oder sogar unmöglich. Hier ist Vorsicht geboten,
denn viele sind beim Zazen schon auf diese anfängliche
Schwierigkeit gestoßen und haben frustriert aufgegeben.
Sie sind dem Trugschluss erlegen, so eine Praxis sei zu
schwierig für sie. Aber wo genau liegt diese Schwierigkeit?

Die Studenten an der japanischen Universität, an der ich
unterrichte, stehen vor demselben Problem. Wenn ich
einige Minuten mit ihnen Zazen gesessen habe, frage ich
sie, wie es ihnen mit dem Eins-Sein ergangen ist. Fast
einhellig erklären sie dann, es sei schwierig oder gar
unmöglich gewesen. Dann frage ich sie, ob sie denn
gleichzeitig Fahrrad fahren, ihren Regenschirm halten und
in ihr Handy sprechen können. So sieht man sie nämlich oft
auf Kyotos Straßen. Das ist kein Problem für sie. Trotzdem
kommt es ihnen fast unmöglich vor, ein paar Momente eins
mit dem Atem zu sein. Daher noch einmal: Wo genau liegt
die Schwierigkeit?

Versucht es, dann werdet ihr es selbst merken: Die
Schwierigkeit liegt nicht im Zazen, sie liegt in unserem



Geist. Der Geist, besonders der moderne Geist, ist überaus
komplex, zersplittert und zerstreut. Wir haben praktisch
vergessen, wie man einfach eins sein kann. Dabei verlange
ich von euch und meinen japanischen Studenten nichts,
was besonders schwierig wäre, ganz im Gegenteil! Nur
weil es so einfach ist, kommt es euch so schwierig vor. Gebt
euch eine Weile ganz der Übung hin, dann werdet ihr es
selbst erkennen. Man braucht Zeit und Disziplin, um sie zu
meistern, aber das bedeutet nicht, dass ihr etwas falsch
macht oder nicht für Zazen geeignet seid. Kehrt einfach
geduldig zum Eins-Sein zurück und übt weiter. Ihr habt
euer ganzes bisheriges Leben darauf verwendet, den Geist
zu zersplittern und zu zerstreuen. Lohnt es sich da nicht,
ein wenig Zeit zu investieren, um ihn wieder eins werden
zu lassen?

Mit Gedanken umgehen

Wenn ihr gerade erst anfangt, Zazen zu üben, lasst euch
nicht entmutigen. Bei den ersten Versuchen werdet ihr
vielleicht feststellen, dass sogar noch mehr Gedanken
aufkommen als sonst! Das kann sehr frustrierend sein.
Manche Meditationslehrer erklären diese Erfahrung so,
dass in Wirklichkeit nicht mehr Gedanken auftauchen,
sondern dass wir lediglich solche, die immer schon da sind
und am Rande unseres Bewusstseins schweben, nun
endlich wahrnehmen. Das könnte stimmen, aber es könnte



auch sein, dass gerade der Versuch, eins zu sein,
zusätzliche Gedanken erzeugt. Anders gesagt: Die
Anstrengung, die wir unternehmen, verursacht weitere
Hindernisse. Warum? Weil wir es nicht gewohnt sind,
einfach eins zu sein. Normalerweise richten wir unsere
Aufmerksamkeit auf zwei, drei oder mehr Dinge
gleichzeitig. Deshalb finden wir es anfangs unmöglich,
einfach eins zu sein.

Macht kein Problem daraus, fahrt einfach geduldig und
entschlossen mit der Übung fort. Lasst zu, dass sich die
Wahrnehmung Schritt für Schritt sammelt und fokussiert.
Wenn sich Gedanken, Bilder oder Gefühle melden, müsst
ihr nicht dagegen ankämpfen – das hieße nur, noch mehr
Gedanken zu produzieren. Eine Methode besteht darin,
alles, was an die Oberfläche kommt, einfach
wahrzunehmen und es dann loszulassen. Ein Gedanke
entsteht, man bemerkt ihn und kehrt dann einfach wieder
zum Eins-Sein zurück. Habt Geduld. Kein Grund, sich über
sich selbst zu ärgern; da ist sowieso niemand, über den
man sich ärgern könnte. Kehrt einfach zum Eins-Sein
zurück.

Der Geist schweift schon wieder ab? Kehrt zum Eins-
Sein zurück. Dabei lernt ihr bereits eine wertvolle Lektion,
denn ihr erkennt aus eigener Erfahrung deutlich, wie der
Geist abschweift und warum es der Disziplin und einer
kontinuierlichen Praxis bedarf. Ja, Disziplin und Geduld
braucht man tatsächlich, aber jeder von uns kann seinen



zerstreuten und zerstreuenden Geist darin üben, von selbst
wieder zu jener schlichten Einheit zurückzukehren, die
reines Gewahrsein ist.

Fast alle, die anfangen, Zazen zu üben, machen solche
Erfahrungen. Sie bekommen ein gewisses Gefühl dafür,
eins zu sein, und ahnen, dass da etwas ist. Gefördert wird
dieses Gefühl meiner Erfahrung nach in einer Gruppe, in
der man gemeinsam sitzt.

Daneben taucht jedoch eine wahre Flut von Gedanken
auf. Vielleicht hat das Geräusch eines vorüberfahrenden
Autos irgendwelche Gedanken in uns ausgelöst. Vielleicht
haben wir einen Moment lang darüber nachgedacht, ob wir
tief genug in die Meditation versunken waren, oder wir
waren mit uns zufrieden, was ein Gefühl der Genugtuung
bewirkte. Wahrscheinlich existierte dennoch auf einer
bestimmten Ebene das Bewusstsein, nicht vollständig eins
zu sein, weil immer noch eine mentale Aktivität herrschte.
Auch das ist wertvoll, weil die eigene Erfahrung zeigt, wie
der Geist arbeitet und wie nötig eine meditative Disziplin
ist.

Unser Geist ist eine wahre Gedankenfabrik. Ohne
nachhaltiges Üben neigt er dazu, immer weiter und weiter
zu wuchern, sich selbst zu befriedigen und das Eins-Sein,
das immer da ist, zu verbergen. Dabei sind Gedanken an
sich weder gut noch schlecht. An ihnen ist nichts
auszusetzen. Sie haben ihren Platz, aber nicht auf dem
Meditationskissen.



Ein häufiger Fehler ist der Versuch, die Gedanken
abzuschneiden oder zu unterdrücken, auch wenn wir
vielleicht gar nicht klar erkennen, was wir da tun. Wenn
Gedanken oder Gefühle unterdrückt werden, tauchen sie
irgendwann an anderer Stelle wieder auf, oft verzerrt und
fehlgeleitet. Das funktioniert also nicht und führt nur zu
neuen Problemen. Achtet daher sorgfältig darauf, was ihr
tut, denn die Verdrängung ist selbst eine Art willentlicher
Gedanke. Ist ein Gedanke erst einmal entstanden, kann
nichts auf der Welt ihn mehr ungeschehen machen.
Allerdings muss man ohnehin nichts dagegen tun, außer
sich bewusst zu sein, dass er aufgetaucht ist, und ihn dann
loszulassen.

Dennoch müssen wir daran arbeiten, eins zu sein,
besonders zu Beginn unserer Praxis. Möglich ist das, indem
wir achtsamer werden und an uns selbst arbeiten. Wir
arbeiten mit unserem Geist, so wie er ist, so wie er von
Natur aus funktioniert. Wenn sich die Meditation vertieft
und ihr ganz eins seid, werdet ihr bemerken, dass sich die
Gedanken einfach auflösen – sie schmelzen wie von selbst
dahin. Sie verlieren ihren Halt. Während sich die Praxis
festigt und beständiger wird, erübrigen sich Gedanken
immer mehr. Das erfordert ein wenig Geduld und Disziplin,
doch es ist möglich und letztendlich gar nicht schwer. Wenn
ihr weitermacht, werdet ihr merken, dass immer weniger
Gedanken entstehen, weil der Grund dafür fehlt. Die



Verunsicherung und Unruhe, von der sie hervorgerufen
wurden, sind verschwunden.

Es ist schön, wenn man merkt, wie sich die Übung
vertieft. Aber beschäftigt euch nicht zu viel damit, und lasst
euch nicht davon fortreißen. Macht nichts Besonderes
daraus. Ihr habt keine fantastische Heldentat vollbracht; es
handelt sich nur um einen natürlichen Reifeprozess. Bleibt
nicht stehen. Geht weiter!

Eins-Sein und Mu  sein

Der im japanischen Zen häufig verwendete Ausdruck
Mu bedeutet, dass letztlich alles leer von einem Selbst ist.
In Sanskrit spricht man von Shunyata. Viele, die Zen üben,
wollen Mu werden. Wir sehnen uns danach, leer vom Selbst
zu sein. Aber wir wissen nicht einmal, wie wir beständig ins
Samadhi des Eins-Seins eintreten, von dem oben die Rede
ist. Wir wissen nicht, wie wir bei der Übung wirklich eins
sein können. Kein Wunder, dass wir es nicht schaffen, Mu
in unserem Leben und in unserer Praxis voll und ganz zu
verwirklichen!

Im Verlauf eurer Zen-Übung könnt ihr zunächst daran
arbeiten, mit eurem Atem eins zu sein oder die Atemzüge
zu zählen. Sobald ihr in diesem Atem-Samadhi geübt seid,
könnt ihr ihn durch Mu ersetzen. In der zeitgenössischen
Zen-Praxis geht man oft so vor.



Doch wirklich eins zu sein und Mu zu sein, ist nicht
zweierlei! Werdet voll und ganz zu dieser Einheit, nicht nur
zu einer Idee oder Vorstellung davon. Dann werdet ihr
sehen, dass sie nichts anderes als lebendiges, atmendes Mu
ist. Alles liegt klar auf der Hand. Hier im Westen ist es
jedoch verständlicher und weniger esoterisch, vom Eins-
Sein zu sprechen, statt einen Begriff aus dem Japanischen
oder dem Sanskrit zu verwenden.

Alles hängt davon ab, wie wir tatsächlich damit
umgehen. Wenn wir darüber nachdenken, was Mu
bedeutet, oder irgendetwas daraus machen, dann ist es
nicht wirklich Mu. Treten wir jedoch ganz in diese Einheit
ein, dann erwacht sie in allem, was uns umgibt, zum Leben.
Von diesem dynamischen Eins-Sein aus können wir leben
und Entscheidungen treffen. Es haftet nicht einmal daran,
»eins« zu sein; es tut alles – oder nichts – mit Leichtigkeit.
Wenn wir uns jedoch daran festklammern, um dem Trubel
dieser Welt zu entfliehen, ist es kein wahres Eins-Sein
mehr. Alles, was gewonnen – oder verloren – werden kann,
ist nur das tote Eins-Sein, das im Zen entschieden
abgelehnt wird. Also Vorsicht!

Wir sind nie getrennt

Am Zustand des Eins-Seins ist absolut nichts Mystisches
oder Transzendentes. Im Gegenteil, er spielt bei allem, was
uns wichtig ist, eine Rolle. Wenn wir unsere Arbeit tun, ein



Kunstprojekt in Angriff nehmen, Sport treiben, Musik
machen oder Sex haben, ein Buch lesen, einen Film sehen
oder uns mit Freunden unterhalten: Ohne dabei wirklich
eins und vollständig präsent zu sein, wie wäre das möglich?
Mit geteilter Aufmerksamkeit können wir überhaupt nichts
wirklich tun.

Habt ihr schon einmal in einem Notfall oder einer
lebensbedrohlichen Situation handeln müssen? Wohin
verschwinden alle Gedanken, die sonst so real und greifbar
scheinen, in solch einem Moment? Woher kommt plötzlich
diese Klarheit, diese Konzentration und Kraft?

Wenn wir mit etwas eins sind, existiert das gewöhnliche
Denken von Natur aus nicht. Intuitiv sind wir mit dieser
Wahrheit längst vertraut und ständig in Berührung. Es ist
überhaupt kein wirrer oder verschwommener Zustand,
sondern absolute Klarheit. Ungebundene Aufmerksamkeit –
für eine Weile – und grenzenlose Freiheit, während wir
etwas tun, was wie von selbst geschieht. In dieser Situation
können wir spontan handeln und Entscheidungen treffen.
Kreative Menschen wissen das intuitiv und sind oft in der
Lage, sich diese Quelle zu erschließen. Unglücklicherweise
leiden sie aber häufig sehr darunter, das Eins-Sein wieder
zu verlieren, wenn sie anderen Tätigkeiten nachgehen,
oder sie haben Probleme, es in ihren Alltag zu integrieren.
Geduld, fortwährende Übung und eine heilsame
Lebensweise sind daher von entscheidender Bedeutung.



Sich selbst verlieren

Wenn ihr euch eine Zeit lang mit ganzem Herzen der
Übung gewidmet habt und es euch immer noch schwerfällt,
eins zu sein, könnt ihr vor der Meditation erst einmal etwas
tun, worin ihr so gut seid, dass ihr euch ganz von selbst
darin verliert. So etwas haben wir alle. Ich beispielsweise
konnte mich immer beim Frisbeespielen verlieren. Seit ich
mich erinnern kann, war ich immer eins, wenn ich die
Scheibe fing oder sie jemandem zuwarf. Warum, weiß ich
nicht, aber jeder hat so etwas, ob es nun eine Sportart ist,
das Spielen eines Instruments oder das Hören von Musik.
Etwas, worin man wie von selbst aufgeht. Manche erleben
es beim Autofahren.

Ganz gleich, was es ist, tut es vor dem Zazen. Natürlich
sollte es nicht zum Zwang werden, nicht zu etwas, woran
man sich so klammert, dass man glaubt, es tun zu müssen,
bevor man sich aufs Kissen setzt. Aber für Anfänger, die mit
sich kämpfen, kann es nützlich sein, dadurch auf natürliche
Weise loszulassen. Außerdem kann es als Einstieg dienen.
Hört zum Beispiel ein paar Musikstücke an oder ein
bestimmtes Lied, das euch beruhigt, und setzt euch dann
hin. Vielleicht könnt ihr dann nicht so lange sitzen, aber
euer Zazen ist gefestigter.

Klingt das ketzerisch? Auf den ersten Blick scheint es
nicht zum Zen zu passen, etwas Angenehmes zu tun, wenn



einem das Sitzen zu hart vorkommt. Wenn man es richtig
macht, ist es jedoch Buddhismus pur. Die Erinnerung
daran, sich vollkommen wohlzufühlen, hat sogar Buddha
Gautama selbst die Augen geöffnet. Der Überlieferung
zufolge gab ihm genau das den Impuls, den er brauchte,
um schließlich zu erwachen.

Gautamas Erinnerung

Buddha Gautama hat gewaltige Anstrengungen auf sich
genommen. Mit zwei Lehrern übte er die Meditation, doch
nachdem er ihre Techniken gemeistert hatte, erkannte er
schließlich, dass er noch immer nicht frei war vom Selbst.
Alter, Krankheit und Tod, diese Probleme suchten ihn noch
immer heim. Er war noch immer Etwas. Deshalb verließ er
diese Lehrer und praktizierte unter extremen
Entbehrungen weiter. Er versuchte, das Atmen
einzustellen. In den Sutren werden diese Versuche
ausführlich beschrieben, aber im Wesentlichen heißt es, er
habe höllische Kopfschmerzen davon bekommen. Dann aß
er fast nichts, bis sein Bauchnabel die Wirbelsäule
berührte. Erschöpft erkannte er, dass dies nicht der Weg
sein konnte, denn so würde er eher sterben als erwachen.
Etwas stimmte nicht. Er war in eine Sackgasse geraten.
Um erleuchtet zu werden, hatte er die Anstrengung, die
das Selbst aufbringen kann, auf die Spitze getrieben und



sich beinahe umgebracht. Dennoch war er noch immer
nicht eins, er war noch immer getrennt. Was nun?

Westliche Kommentare übergehen oft, was als Nächstes
geschah. Stattdessen heißt es schlicht, Gautama habe den
»Mittleren Weg« gefunden und sei zum Buddha geworden.
Dabei wird ein entscheidender Punkt vergessen. In vier
verschiedenen Versionen auf Pali und auf Sanskrit wird
berichtet, Gautamas nächster Schritt sei durch die
Erinnerung an ein bestimmtes Erlebnis von vollkommener
Ruhe und Leichtigkeit ermöglicht worden. In den frühen
Sutren ist Gautama noch ein Kind, in der tibetischen
Version ist er erwachsen. Die Aussage bleibt jedoch
dieselbe.

Gautama erinnert sich, wie er im Schatten eines
Rosenapfelbaumes saß, während sein Vater, ein König,
zeremoniell einen Acker pflügte. Der kleine Gautama
wurde unter einen Sonnenschutz gesetzt und freute sich
am Betrachten der Zeremonie. Dabei kam ihm eine
spontane Erkenntnis. Was er tatsächlich erlebte, ist nicht
ganz klar; in einer Version wird berichtet, beim Pflügen
seien kleine Lebewesen ans Tageslicht gekommen.
Entscheidend ist, dass er in eine Art spontanen Samadhi
eintrat. Das geschah nicht bei einer regelrechten
Meditation, Gautama saß einfach nur da und genoss den
Anblick, wie ein Kind es eben tut.

Offenbar ist dem erwachsenen Gautama in seiner
tiefsten Verzweiflung dieses Kindheitserlebnis ins



Gedächtnis gekommen. Er hat sich daran erinnert, wie
angenehm dieser Zustand war, aber nicht auf eine
sinnliche, begehrende Art. Damals war er vollkommen
ruhig, friedvoll und ganz eins. Diese Erinnerung traf ihn
wie ein Donnerschlag, und er erkannte, dass sie
möglicherweise den Weg wies, sein momentanes Dilemma
zu überwinden.

Und so änderte Gautama seine Haltung grundlegend. Er
hörte auf, sich durch reine Willenskraft Qualen zuzufügen,
und erkannte dank jener spontanen Erfahrung als Kind,
dass es einen viel natürlicheren Weg gab. Daher entschied
er sich, etwas Nahrung in Form von Milch zu sich zu
nehmen und sich durch ein Bad im nahe gelegenen Fluss
zu erfrischen. Erst dann kommt die Schlussszene, die wir
alle kennen: Er setzt sich unter den Bodhi-Baum, erwacht
und wird zum Buddha.

Die Geschichte von Gautamas Leben ist voller
übernatürlicher Begebenheiten, von seiner Geburt bis zu
seinem Tod. Ist es da nicht verblüffend, dass gerade jenes
Ereignis, das ihm schließlich den Weg wies, etwas so
Banales wie eine Kindheitserinnerung war? Dennoch wurde
diese Erinnerung an jene spontane Erfahrung, die er ohne
eigene Mühen und Anstrengungen machte, zur treibenden
Kraft seines großen Erwachens.

Damit will ich natürlich nicht sagen, die buddhistische
Praxis sei eine Art Psychodrama, und wir sollten uns darauf
verlegen, unsere Kindheitserfahrungen wachzurufen. Aber



mir scheint, schon diese frühen Überlieferungen deuten
darauf hin, dass das, wonach Gautama suchte, immer schon
vorhanden war, »direkt unter seinen Füßen«. Gerade seine
willentlichen Versuche, es zu erfassen, haben ihn von
seinem höchsten Ziel ferngehalten.

Gut, ich modernisiere das Ganze ein wenig, wenn ich
vorschlage, vor dem Zazen Musik zu hören. Aber darum
geht es gar nicht. Gebt euch der kontinuierlichen Praxis
einfach vollkommen hin. Dazu braucht ihr weder Musik
noch irgendwelche Sutren, nur das: Geht diesen Weg bis
zum Ende!

Ganz einfach ist das allerdings nicht. Doch statt
frustriert aufzugeben, weil euch der Anfang zu schwer
vorkommt, könnt ihr euch ein paar Lieder anhören, ein
wenig Ball spielen oder etwas anderes tun, was das Eins-
Sein wieder ans Licht bringt. Dann setzt euch auf euer
Kissen. In gewisser Hinsicht hat Gautama das auch getan.
Damals gab es zwar noch keine CDs, aber seine Geschichte
weist auf dasselbe hin, nämlich auf das, was seinen
gewaltsamen, willentlichen Anstrengungen fehlte. Ohne
seine Übung zu schwächen oder zu verwässern, hat seine
Kindheitserinnerung ihm ermöglicht, ganz ins Eins-Sein
einzutreten.

Es gibt kein Selbst  – und dieses Nicht-
Selbst bist du


