
DÄMONISCHE VERFÜHRER    
IN DER LITERATUR

DIE ADAPTION DES VAMPIRMOTIVS BEI                
BYRON, POLIDORI, LE FANU UND STOKER

KATRIN REICHWEIN

SPRACHE UND LITERATUR



 

  



 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek: 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

Impressum: 

Copyright © 2017 Studylab 

Ein Imprint der GRIN Verlag, Open Publishing GmbH 

Druck und Bindung: Books on Demand GmbH, Norderstedt, Germany 

Coverbild: GRIN | Freepik.com | Flaticon.com | ei8htz 



 

Katrin Reichwein 
 

Dämonische Verführer 
Die Adaption des Vampirmotivs bei 
Byron, Polidori, Le Fanu und Stoker 



4 

Inhaltsverzeichnis 

1 Einleitende Bemerkungen .......................................................................................................... 5 

2 Vorüberlegungen: Weiblichkeit und Vampirismus ............................................................ 11 

2.1 Die Dämonisierung der Weiblichkeit: Von der Göttin zur Vampirin ............................. 11 

2.2 Weiblichkeit, Gender und Vampirismus ........................................................................ 18 

2.3 Weibliche Sexualität im 19. Jahrhundert ....................................................................... 24 

2.4 Weiblichkeitsentwürfe zwischen femme fatale und femme fragile ............................... 30 

3 Die Anfänge der literarischen Vampirin: Goethes Ballade „Die Braut von Korinth“ . 38 

4 Der männliche Vampir: Lord Byrons Fragment und John William Polidoris „Der 
Vampyr“ .................................................................................................................................... 44 

4.1 Angst vor dem weiblichem Begehren ............................................................................ 45 

4.2 Darvell und Ruthven – Homosexuelle Vampire? .......................................................... 47 

5 Die lesbische Vampirin: Joseph Sheridan Le Fanus „Carmilla“ ..................................... 53 

5.1 Von Tätern und Opfern .................................................................................................. 55 

5.2 Carmillas Verführungsstrategie ..................................................................................... 56 

5.3 Tabubruch Homosexualität ............................................................................................ 61 

5.4 Die Vampirin als Naturwesen ........................................................................................ 67 

5.5 Carmillas Tod – Die Wiederherstellung patriarchaler Ordnung .................................... 71 

6 Der Klassiker: Bram Stokers „Dracula“ ............................................................................... 76 

6.1 Draculas Rolle als Katalysator ...................................................................................... 76 

6.2 Draculas weibliche Gefolgschaft ................................................................................... 83 

6.3 „Dracula“ im Kontext der New-Woman-Bewegung ................................................... 114 

7 Fazit: Die Vampirin des 19. und ihre Schwestern des 20. Jahrhunderts .................. 124 

8 Ausblick: No Sex Sells – Stephenie Meyers „Twilight“-Saga ...................................... 130 

8.1 „Twilight“ und Sexualität ............................................................................................ 131 

8.2 „Twilight“ und Feminismus ......................................................................................... 132 

8.3 „Twilight“ und Religion .............................................................................................. 135 

9 Literaturverzeichnis ............................................................................................................... 140 



5 

1 Einleitende Bemerkungen 

Seit mehr als zwei Jahrhunderten beißen sich Vampire weltweit durch diverse Me-
dien. Die Angst vor blutsaugenden Wesen ist seit der Antike belegt. Gegen Ende 
des 18. Jahrhunderts, in der Hochzeit der englischen Schauerliteratur (gothic no-
vel) und der Schwarzen Romantik wird der Vampir schließlich zu einer festen li-
terarischen Figur, mit dem Roman Dracula von Bram Stoker (1897) erhält er eine 
vorläufig endgültige Gestalt. 

Wie kaum ein anderes literarisches Motiv hat sich die Gestalt des blutsaugenden 
Wiedergängers im 20. und noch jungen 21. Jahrhundert zu einem beliebten Artikel 
der westlichen Unterhaltungsindustrie entwickelt. Zahlreiche Werke erreichten 
mit dem Vampir als Hauptfigur ein großes Publikum; auch in der Kinderliteratur, 
im Comic, im Computerspiel, auf der Bühne, in der Werbung hat sich der Vampir 
seinen Platz erobert.  

Die Figur des Vampirs rührt an archetypische menschliche Ängste und Wünsche. 
Sehnsucht nach Unsterblichkeit, die Angst vor dem Tod und den Toten sowie die 
Faszination und Symbolkraft von Blut sind nur einige wenige dem Motiv zugrun-
deliegende Themen, die als Ursache für den immer noch andauernden Erfolg ge-
nannt werden können.  

Da Gewalttätigkeit und Blutdurst im Vampirmotiv buchstäblich aus 
dem Nichts kommen, dient sich seine literarische Adaption grundsätz-
lich jeder beliebigen Kritik an: Der Vampir erscheint mal als Sinnbild 
einer entmachteten und rachsüchtigen Aristokratie, mal als Symbol 
nymphomanischer Weiblichkeit, mal als das eines maßlosen Don-Jua-
nismus, mal wird mit ihm der Stalinismus gebrandmarkt, mal das 
Franco-Regime, mal die Jesuiten, dann wieder sind es Bürokratie, ve-
nerische Krankheiten oder die Furcht vor neueren wissenschaftlichen 
Entdeckungen wie Hypnose und Magnetismus, die im Vampir ihr Bild 
gefunden haben. Eben diese Elastizität verbietet eine […] simple Deu-
tung.1 

                                           
1 Hans Richard Brittnacher: Ästhetik des Horrors. Gespenster, Vampire, Monster, Teufel und 
künstliche Menschen in der phantastischen Literatur. Franfurt: Suhrkamp 1994. S. 125. 



6 

Für das 19. Jahrhundert beschreibt Susanne Pütz treffend eine „Polyvalenz“2 des 
Vampirmotivs. In dieser Zeit transportierte es sowohl psychologische, wissen-
schaftliche als auch religiöse und gesellschaftskritische Aussagen.3 Am Offen-
sichtlichsten tritt jedoch die sexuelle Symbolkraft des Vampirs zu Tage. Mario 
Praz hat in seiner breit angelegten Studie Liebe, Tod und Teufel festgestellt, dass 
Sexualität in der Literatur und Kunst der (Schwarzen) Romantik deutlich im Mit-
telpunkt gestanden habe.4 Es verwundert daher wenig, dass auch der Schwerpunkt 
der literarischen Vampire in der Romantik liegt. Insbesondere die Frühromantiker 
wollten das Verhältnis der Geschlechter neu bestimmen, propagierten die Eman-
zipation der Frau sowie Liebe und Sexualität außerhalb der bürgerlichen Konven-
tionen von Ehe und Moral. So schrieb etwa Clemens Brentano in Liebesraserei an 
seine Dichterkollegin Caroline von Günderode: 

[S]o öfne alle Adern deines weisen Leibes, daß das heiße, schäumende 
Blut aus tausend wonnigen Springbrunnen sprizze, so will ich dich se-
hen, und trinken aus den Tausend Quellen, trinken biß ich berauscht 
bin und deinen Tod mit jauchzender Raserei beweinen kann [...]. [E]s 
ist zu viel, waß ich habe, drum beiße ich mir die Adern auf, und will es 
dir geben, aber du hättest es thun sollen, und saugen müßen. Oefne 
deine Adern nicht Günterrödchen, ich will dir sie aufbeisen.5 

Dieser Brief aus dem Jahr 1802 schildert bereits eindrücklich die herausragenden 
Bestandteile des literarischen Motivs, die Verschmelzung von Sexus und Vampi-
rismus. Die blutsaugenden Untoten verkörpern zu allen Zeiten sexuelle Potenz. 
So ist der Biss des Vampirs von einer starken sexuellen Metaphorik umgeben und 
kommt einer dentalen Penetration gleich.  

Die in Vampirerzählungen dargestellten Vorstellungen von Erotik haben eine 
komplexe Beziehung zur Sexualität innerhalb der jeweiligen gesellschaftlichen 
Ordnung. Der Vampir, der sich zum einen einer eindeutigen geschlechtlichen 

                                           
2 Susanne Pütz: Vampire und ihre Opfer. Der Blutsauger als literarische Figur. Bielefeld: Aisthe-
sis 1992. S. 12.  
3 Vgl. ebd. S. 166.  
4 Vgl. Mario Praz: Liebe, Tod und Teufel. Die schwarze Romantik. Band 1. München: dtv 1970. 
S. 13.  
5 Clemens Brentano: Sämtliche Werke und Briefe. Band 29: Briefe I (1792-1802). Nach Vorar-
beiten von Jürgen Behrens und Walter Schmitz hrsg. von Lieselotte Kinskofer. Stuttgart/Ber-
lin/Köln/Mainz: Kohlhammer 1988. S. 444f.  



7 

Identifizierung als Mann oder Frau entzieht, verstößt zum anderen gegen die ak-
zeptierten Normen der ehelichen Monogamie und Heterosexualität. – Der vampi-
rische Bruch mit geltenden Normen wird gleichermaßen gefürchtet als auch her-
beigesehnt.  

Zum Bedeutungskern des Vampirismus gehört nicht nur die Sexualität, auch Ge-
schlecht – im Sinne von gender – spielt in der klassischen europäischen Vampir-
literatur des 19. Jahrhunderts eine wesentliche Rolle. In den Texten des 19. Jahr-
hunderts geht die vampirische Bedrohung häufig von einer Frau aus. Vom Mann 
nicht mehr kontrollierbare Weiblichkeit tritt dämonisch hinter der Fassade domes-
tizierter Weiblichkeit hervor. Vor allem die weibliche Vampirin ist es, die aktiv 
ihre Sexualität auslebend, von den Männern als Bedrohung empfunden wird. Tra-
ditionell auf die passive Rolle verwiesen und außerhalb der ehelichen Schranken 
ein asexuelles Wesen, stellt die Frau in Gestalt der Vampirin einen Tabubruch dar. 
Im Vampirismus lebt sie die Erotik außerhalb der reglementierten Moralvorstel-
lungen der Gesellschaft aus. Sowohl voreheliche Hingabe, wie sie etwa in Stokers 
Dracula oder  Johann Wolfgang von Goethes Braut von Korinth (1797) themati-
siert wird, als auch homosexuelle Liebe, wie im Falle von Sheridan Le Fanus Car-
milla (1872), erschüttern die bestehende gesellschaftliche Ordnung, in der nur 
dem Mann die Erfüllung seiner sexuellen Natur gestattet wird.  

Nach Simone de Beauvoir wird die Frau zumeist in der traditionellen weiblichen 
Rolle des Opfers gesehen: „Die Frau ist das schlafende Dornröschen, die Esels-
haut, das Aschenbrödel, das Schneewittchen, lauter Gestalten, die ergebungsvoll 
dulden.“ Es ist das Schicksal der Frau zu leiden und passiv auf ihren Prinzen zu 
warten, denn: „Oberstes Gebot für die Frau ist, ein Männerherz zu entzücken.“6 
Mit der Figur der Vampirin wandelt sich dieses Bild. Als selbstbestimmte Frau 
ergreift die Blutsaugerin die Initiative, sie erobert den Mann – bevor sie schließ-
lich getötet wird.  

Weiblichkeit dieser Art ist zwar mit Macht assoziiert, doch letztlich überschreitet 
die Vampirin nur scheinbar die Grenzen des Kontrollierbaren, denn sie ist das Ob-
jekt einer genuin männlichen Literaturschöpfung, niemals ihr Subjekt.  

Jedenfalls ist sie [die Frau] nichts anderes, als was der Mann befindet; 
so spricht man auch von ihr als vom „anderen Geschlecht“, worin sich 
ausdrückt, daß sie dem Mann in erster Linie als Sexualwesen erscheint: 

                                           
6 Simone de Beauvoir: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau. Reinbek: Rowohlt 
1968. S. 284f. 



8 

da sie es für ihn ist, ist sie es ein für allemal. Sie wird bestimmt und 
unterschieden mit Bezug auf den Mann, dieser aber nicht mit Bezug 
auf sie; sie ist das Unwesentliche angesichts des Wesentlichen. Er ist 
das Subjekt, er ist das Absolute: sie ist das Andere.7 

Sie fällt damit in den Bereich der von Männern produzierten Vorstellungen von 
Weiblichkeit. Die feministische Literaturforschung bzw. die heutigen Gender Stu-
dies haben solche Inszenierungen weitgehend als Männerfantasien entlarvt. Mit 
dem von Klaus Theweleit geprägten Begriff der Männerfantasie ist gemeint, dass 
die Frauenfiguren Wunschprojektionen sind, in denen sich individuelle und kol-
lektive Fantasien über das Wesen der Frau ausdrücken, wie auch die zeitgenössi-
schen Erwartungen und Ängste der Männer verbildlicht werden.8 Die für die pat-
riarchale Gesellschaftsordnung bedrohlichen Formen weiblicher Sexualität, wel-
che in der Vampirin ihre Verkörperung finden, sollen unter Kontrolle gebracht 
werden, indem sie entweder als männliche Wunschvorstellung umfunktioniert o-
der aber als Perversion und Abnormität denunziert werden. 

Die Vampirin fügt sich in ein „gigantisches Figurenpanoptikum“9, hervorgebracht 
von der männlichen Kunstproduktion und losgelöst von der Realität der Frauen. 
Das Weibliche werde laut Silvia Bovenschen so zum „Kunstweiblichen“10 ver-
doppelt, welches Frauen mit der Natur identifiziere und nicht die wirklichen 
Frauen, sondern das imaginierte/konstruierte Idealbild des Weiblichen meine.11  

Da das Weibliche der männlichen Bestimmung bedarf, um die Differenz der Ge-
schlechter zu markieren, gehe der Begriff des Weiblichen verloren und ein „be-
griffliches ‚Niemandsland’“12 entstehe. Die Konsequenz dieser Existenz ohne ei-

                                           
7 Ebd. S. 11.  
8 Vgl. grundlegend Klaus Theweleit: Männerphantasien. Band 1: Frauen, Fluten, Körper, Ge-
schichte. München: dtv 1995.  
9 Silvia Bovenschen: Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zu kultur-
geschichtlichen und literarischen Präsentationsformen des Weiblichen. Frankfurt: Suhrkamp 
1979. S. 13.  
10 Ebd.  
11 Vgl. ebd. S. 37. 
12 Ebd. S. 14. 



9 

genen Platz in der Kultur ist eine quasi vampirische Zwischenexistenz; „gleicher-
maßen innerhalb und außerhalb einer geschichtlichen Situation.“13 Frauen kommt 
in einer patriarchal dominierten Gesellschaft der Status einer Unterworfenen und 
zugleich Ausgeschlossenen zu. Eine doppelte Rolle, die sich ähnlich im Bild der 
Vampirin nachvollziehen lässt.  

Einem dualisierenden Prinzip folgend wird die Vielfalt der stereotypen Frauenbil-
der in zwei Teile gespalten; in eine idealisierte und eine dämonische Gestalt. Der 
eine Teil steht für Werte und Normvorstellungen, die von der Gesellschaft für 
schützenswert gehalten werden. Der andere Teil symbolisiert die Sehnsucht aus 
der Enge des Werte- und Normenkorsetts zu entfliehen. Die Frau ist Heilige oder 
Hure, Unschuld oder Verführerin, liebende Mutter oder femme fatale. Auch der 
Vampir-Mythos sieht in seiner literarischen Verarbeitung nur zwei alternative Rol-
len für seine Protagonistinnen vor. Sie sind entweder das unschuldige Opfer oder 
die blutrünstige Vampirin. Als Vampirin kann sie sich den Zuschreibungen, denen 
wirkliche Frauen unterliegen, entziehen. Doch auch sie bleibt als imaginierte Fi-
gur durch Anpassung oder durch Negation den männlichen Weiblichkeitsbildern 
unterworfen.  

Weder tot noch lebendig ist der Vampir […] die uneindeutige Gestalt, 
die Gestalt der „Negativität“ schlechthin. Daß er von Anfang an gern 
mit weiblichem Antlitz ausgestattet wurde, liegt […] vornehmlich da-
ran, daß spätestens die Romantik „Weiblichkeit“ als ein kritisches Kon-
zept entdeckt hat, das sich gegen die Zwangsorganisation von Kultur 
und Gesellschaft ausspielen läßt. Daß damit zugleich die Frau […] auf 
den Ort des Todes und des Anderen, des Disparaten und Naturhaften 
festgelegt wird, läßt den Begriff zu einer Kategorie mit Hintersinn, zu 
einer ideologischen Falle werden.14 

 Ausgehend von diesen Überlegungen der Vampire als Kunstfiguren, Projektionen 
zeitgenössischer Ängste, Wünsche und Vorstellungen soll im Folgenden betrach-
tet werden, wie sich die weibliche Blutsaugerin in der Literatur des 19. Jahrhun-

                                           
13 Ebd. S. 264.  
14 Silvia Volckmann: Gierig saugt sie seines Mundes Flammen. Anmerkungen zum Funktions-
wandel des weiblichen Vampirs in der Literatur des 19. Jahrhunderts. In: Weiblichkeit und Tod 
in der Literatur. Hrsg. von Renate Berger und Inge Stephan. Köln/Wien: Böhlau 1987. S. 155-
176. Hier: S. 166. 



10 

derts darstellt. Der eingangs nur kurz angerissenen Mehrdimensionalität des Mo-
tivs kann diese Arbeit nicht gerecht werden. Die folgenden Interpretationen wol-
len keinen Überblick über alle möglichen Lesarten dieser Texte geben, sie kon-
zentrieren sich auf die zum Kern des Motivs gehörenden Vorstellungen der Sexu-
alität.  

Als Einleitung in das Thema wird zunächst ein Einblick in die antiken Vorstellun-
gen von blutsaugenden Dämoninnen gegeben. Im Anschluss daran sollen die Er-
wartungen an die gesellschaftliche Rolle der Frau des 19. Jahrhunderts, welche 
sich auf das Bild der Vampirin auswirkten, sowie die zeitgenössische Vorstellung 
weiblicher Sexualität, die maßgeblich vom Mediziner Richard von Krafft-Ebing 
beeinflusst wurde, betrachtet werden. Den Abschluss dieses ersten Teils bildet ein 
Überblick über die entgegengesetzten Konzeptionen von femme fatale und femme 
fragile, zwischen deren Polen die weiblichen Protagonisten der Vampirgeschich-
ten oszillieren. 

Das besondere Augenmerk dieser Arbeit wird sich auf die Vampirtexte des ausge-
henden 19. Jahrhunderts richten. Als Vorläufer dieser wird zunächst Goethes 
Braut von Korinth im Mittelpunkt stehen, des Weiteren werden die Schriftsteller 
Sheridan Le Fanu und Bram Stoker betrachtet, die das Bild der vampirischen 
femme fatale maßgeblich geprägt haben. Jeder dieser Autoren setzt bei der Kon-
zeption seiner weiblichen Vampirfigur(en) einen anderen Schwerpunkt: Handelt 
es sich bei Goethes Vampirin noch um eine zurückhaltende Liebende, verschiebt 
sich dieses Bild mit fortschreitender Dämonisierung der Frau im 19. Jahrhundert. 
So prägte Le Fanu mit Carmilla maßgeblich den Prototyp der homosexuellen 
Vampirin und Stoker bringt in Dracula die männliche Skepsis gegenüber weibli-
chen Emanzipationsbestrebungen zum Ausdruck. 

Auch die Konzeption der männlichen Vampire soll hierbei nicht vernachlässigt 
werden. Dracula sowie Lord Byrons Textfragment aus dem Jahr 1816, als auch 
John William Polidoris Erzählung Der Vampyr (1819) gilt es wie die anderen be-
handelten Texte im Hinblick auf Sexualität, die homosexuelle Komponente des 
Motivs, die Beziehungen der Geschlechter sowie der literarischen Entwürfe von 
Weiblichkeit und Männlichkeit zu betrachten.  

Den Abschluss der Arbeit bildet ein Ausblick in das 21. Jahrhundert, das mit Ste-
phenie Meyers Twilight-Tetralogie (2005 bis 2008) einen weiblichen Blick auf das 
Phänomen Vampir(in) wirft, das mittlerweile zum festen Bestandteil der amerika-
nisch-europäischen Populärkultur zählt.  



11 

2 Vorüberlegungen: Weiblichkeit und Vampirismus 

2.1 Die Dämonisierung der Weiblichkeit: Von der Göttin zur Vampirin  

Die Figur des Vampirs ist keineswegs erst im 17. oder 18. Jahrhundert aus dem 
Nichts aufgetaucht. Blutsauger bevölkern seit der Antike Volksglauben und Lite-
ratur. „Die ältesten Vampyre, wovon wir Nachricht haben, waren bei den Griechen 
zu Hause“15, schreibt Carl von Knoblauch zu Hatzbach bereits 1791 im Taschen-
buch für Aufklärer und Nicht-Aufklärer und verweist damit auf die Lamien und 
Empusen der klassischen Antike. Ohne völlig identisch zu sein, ähneln viele die-
ser Gestalten dem Vampir so stark, dass sie zu seinen geistigen Vätern bzw. Müt-
tern zu rechnen sind. So begegnen in der Antike häufig weibliche Dämonen, de-
nen man das nächtliche Töten von Kindern, aber auch von Männern und öfters 
explizit das Aussaugen von Blut nachsagt. Dämonische Gestalten wie die Lamien 
und Empusen erscheinen in der Mythologie fast aller Völker. Die weite Verbrei-
tung des Mythos der kinderraubenden und blutsaugerischen Wesen einerseits und 
der verführerischen Frauen andererseits lassen Vampire als archetypische Figuren 
erkennen.  

Der Volksglaube an Vampire entsteht als sich die Gottheiten in gute und böse 
scheiden. Während die frühesten menschlichen Kulturen eine Große Göttin ver-
ehrten, die alle positiven und negativen Aspekte des Lebens in sich vereinte, wur-
den diese aufgespalten als die von der Natur geprägten (weiblichen) Erdkulte von 
den (männlichen) Himmelkulten abgelöst wurden.16 

In den frühen Entwicklungsphasen des Glaubens stehen zwei Begriffe im Vorder-
grund: die Fruchtbarkeit und das Weibliche. Beide werden als Einheit angesehen 
und dominieren die religiöse Ebene dieser Ära, die als Matriarchat bezeichnet 
wird.  

Innerhalb prähistorischer matriarchaler Kulturen erscheint das Weibliche zu-
nächst immer in Gestalt der Großen Mutter, die in dreierlei Gestalt auftritt. Sie 
gibt Auskunft über den ewigen Kreislauf von Leben, Tod und Wiedergeburt, wes-

                                           
15 Carl von Knoblauch zu Hatzbach: So groß ist unsere Torheit. In: Von den Vampiren oder 
Menschensaugern. Dichtungen und Dokumente. Hrsg. von Dieter Sturm und Klaus Völker. 
München: Hanser 1968. S. 489-490. Hier: S. 490.  
16 Vgl. Hans Meurer: Vampire. Die Engel der Finsternis. Der dunkle Mythos von Blut, Lust und 
Tod. Freiburg: Eulen 2001. S. 16ff. 



12 

halb ihr die drei Herrschaftssphären Himmel, Erde und Unterwelt zugeordnet wer-
den. Symbol dieser weiblichen Trinität ist in Analogie mit dem weiblichen Frucht-
barkeitszyklus der Mond mit seinen drei Phasen; als aufgehender Sichelmond 
Symbol der Mädchengöttin, der rote Vollmond repräsentiert die Frauengöttin und 
der unsichtbare Neumond ist der Unterweltsgöttin zugeordnet.17  

Indem das Patriarchat Geburt und Tod in die Hände eines unsichtbaren Vatergottes 
legt, wird diesem archaischen Modell jedoch der Boden entzogen. Die Verlage-
rung des Ortes der Schöpfung von „Mutter Erde“ zu „Vatergott“ bedeutet eine 
Abwendung von der zyklischen Wiederkehr und damit auch Loslösung von Natur 
und letztlich Überwindung von Sterblichkeit. „Es ist zugleich die Stunde der auf-
brechenden Angst des Mannes vor der Frau und seiner dadurch ausgelösten Ver-
suche ihrer Demütigung und Unterwerfung“18, beschreibt Helmut Uhlig den Um-
bruch. Denn die Verdrängung des Todes führt zur Dämonisierung der Natur und 
der ihr gleichgesetzten Frau, die alles Leben gebiert, aber auch wieder in sich 
hinabzieht; Natur bedeutet nicht mehr Schöpfung, sondern Sterblichkeit.19 Durch 
die Gleichsetzung von Weiblichkeit-Natur-Tod wird Weiblichkeit als das Andere 
gegenüber der Kultur konstruiert und somit zum privilegierten Objekt männlicher 
Projektionsarbeit, das es zu erforschen, domestizieren und auch zu eliminieren 
gilt.20 

Die Vorstellung jenseitiger Unsterblichkeit geht mit einem neuen Weltverständnis 
einher, das zum einen zum Sieg des nun weiter existierenden Geistes über die 
sterbliche Materie führt, in dessen Folge es auch zur Umwertung matriarchaler 
Mythen kommt.21 Zum anderen begünstigt der Übergang vom weiblich naturhaft-
stofflichen zum männlich metaphysischen Prinzip zudem die Entwicklung von 
(Geschlechts-)Polaritäten, die der matriarchalen Kultur fremd waren:  

                                           
17 Vgl. Heide Göttner-Abendroth: Die Göttin und ihr Heros. Die matriarchalen Religionen in 
Mythos, Märchen und Dichtung. 9. Auflage. München: Frauenoffensive 1990. S. 20. 
18 Helmut Uhlig: Die grosse Göttin lebt. Eine Weltreligion des Weiblichen. Bergisch Gladbach: 
Bastei Lübbe 1992. S. 258. 
19 Vgl. Meurer 2001: 16ff. 
20 Elisabeth Bronfen Nur über ihre Leiche. Tod, Weiblichkeit und Ästhetik. 2. Auflage. Mün-
chen: Antje Kunstmann 1994. S. 100. 
21 Vgl. Göttner-Abendroth 1990: 118-132. 



13 

Nun wurde als Gegensatz auseinandergerissen, was nie als Gegensatz 
gedacht war. […] Und die Gegensätzlichkeit zwischen männlichem und 
weiblichem Prinzip wurde so konstruiert, daß die Skala der negativen 
Eigenschaften stets auf die Seite des Weiblichen glitt: War der Mann 
das Obere, das Helle, das Gute, so war die Frau das Untere, das Dunkle, 
das Böse.22 

Unter androzentrischem Einfluss gewinnt der Mann an Bedeutung, während die 
Frau fast alles Positive verliert, was sich wiederum auf den sozialen Stellenwert 
der Geschlechter auswirkt. Die Frau in ihrer Reduktion auf Körper/Materie/Natur 
ist nun geist- und damit wertlos, weil sie nur endliches Leben hervorbringt. Das 
Streben des Geistes ist das unendliche Leben, ein Leben ohne Tod. So wandelt 
sich die dreifaltige Göttin im Laufe der Patriarchalisierung einerseits in harmlose, 
nichts Göttliches mehr ausstrahlende Erscheinungen, zum anderen aber auch in 
eben jene dämonischen Wesen von denen im Folgenden die Rede sein wird.23  

Bereits an dieser Stelle wird deutlich, dass die Vampirin innerhalb ihrer Konzep-
tion lediglich einen Aspekt der einst dreifaltigen Göttin verkörpert. Übrig geblie-
ben ist allein ihr „schwarzer Aspekt“, jedoch nicht mehr im Sinn einer Wandlung, 
aus der neues Leben entsteht. „Aus der Göttin des Lebens und des Sterbens [wird] 
eine rein-destruktive Todesgöttin, eine grausame Dämonin, die noch heute als 
Vampirin ihr Unwesen treibt.“24 Als Blutsaugerin stellt sie eine verzerrte Darstel-
lung der dunklen, sexuellen, zerstörerischen Seite der Göttin dar.25  

Exemplarisch für die vielen „Schwarzen Göttinnen“ steht die Geschichte Liliths. 
Ihrer ursprünglichen Natur nach ist sie Teil einer göttlichen Triade. Lilith erscheint 
zum ersten Mal im Zusammenhang mit der sumerischen Erzählung Inanna und 
der Huluppu-Baum aus dem Gilgamesch-Epos (ca. 1950-1700 v. Chr.). Der hier 
für Lilith verwendete Name Ki-sikil-lil-la-ke (babylonisch-assyrisch: Lilitû) weist 

                                           
22 Ebd. S. 7.  
23 Vgl. Uhlig 1992: 260.  
24 Gudrun Wegner: Bluttabu – Tabuisierung des Lebens. Eine historisch-kulturanthropologische 
Untersuchung zum Umgang mit dem Weiblichen von der griechischen Mythologie bis zum 
Zeitalter der Gentechnik. Diss. Freie Universität Berlin 2001. S. 68.  
25 Vgl. Petra Flocke: Vampirinnen. Ich schaue in den Spiegel und sehe nichts. Die kulturellen 
Inszenierungen der Vampirin. Tübingen: Konkursbuchverlag 1999. S. 16. 



14 

sie noch als Gottheit aus („Göttin des Windes in großer Höhe“), die bei der Er-
schaffung der Welt eine Rolle spielt.26 Erst innerhalb der talmudisch-rabbinischen 
Tradition wird Lilith in die Gruppe der Shedim, der Dämonen, eingeordnet. In der 
Folge der Aufspaltung der dreieinigen Göttin in verschiedene Teilaspekte und der 
damit einhergehenden Zuweisung überwiegend negativer Eigenschaften, verliert 
die babylonische Göttin Lilitû zunächst ihre göttliche Gestalt und wird zu einem 
bleichen, farblosen „Nachtgespenst“27, aus dem sich dann ihre zwei Seiten – die 
furchtbare Mutter und die verführerische Frau – entwickeln, wie wir ihnen auch 
im Vampir-Mythos wieder begegnen werden.28 Diese beiden Wesensseiten der Li-
lith erscheinen zudem bereits im babylonischen Schrifttum personifiziert, und 
zwar in den beiden Göttinnen Lamaschtû und Ischtar, aus denen sich die Gestalt 
der Lilith herauskristallisiert hat.29 

Das Weibliche in seiner Fruchtbarkeit wie auch in seiner erotischen Sinnlichkeit 
wird vom patriarchal-geprägten rabbinischen Judentum als bedrohlich empfun-
den.30 Der im matriarchalen Mythos positiv aufgehobene Todesaspekt wird in der 
hebräischen Mythologie negativ hypostasiert im Bild der kinderverschlingenden 
Dämonin, die ihre Fruchtbarkeit zudem nur noch sündhaft einsetzt. Im babyloni-
schen Talmud, der wichtigsten Textsammlung des rabbinischen Judentums, gilt 
sie bereits als verführerische Dämonin mit langem Haar und Flügeln.31 Männer 
werden gewarnt, nicht allein in einem Haus zu schlafen, da sie sonst Opfer der 
Lilith werden könnten.32 Im Sefer ha-Sohar (14. Jh.), dem Hauptwerk der Kab-
bala, spielt sie dann eine entscheidende Rolle, einerseits als Erwürgerin von Kin-
dern, andererseits auch als Männerverführerin. So heißt es hier von Lilith, dass 

                                           
26 Vgl. Siegmund Hurwitz: Lilith – die erste Eva. Eine Studie über dunkle Aspekte des Weibli-
chen. 2. Auflage. Zürich: Daimon 1983. S. 34f. 
27 Jes 34,14. 
28 Vgl. Hurwitz 1983: 19 und 64.  
29 Vgl. Hurwitz 1983: 21. Ischtar, die wichtigste babylonische Göttin, war Himmelsgöttin und 
wurde in ihren Nebenformen auch als Göttin der Liebe, des Krieges und der Fruchtbarkeit ver-
ehrt. Lamaschtû, ursprünglich auch eine Himmelsgöttin, gilt hingegen als Dämonin, die Krank-
heiten und den Tod verbreitet. 
30 Vgl. ebd. S. 66.  
31 Vgl. Traktat Erubin 110b; Traktat Nidda 24b, zitiert in Hurwitz 1983: 67. 
32 Vgl. Traktat Sabbat 151b, zitiert in Hurwitz 1983: 67.  


