SPRACHE UND LITERATUR Ea Studylab

i e S |

KATRIN REICHWEIN

DIE ADAPTION DES VAMPIRMOTIVS BEI
BYRON, POLIDORI, LE FANU UND STOKER

DAMONISCHE VERFUHRER

IN DER LITERATUR







Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Impressum:

Copyright © 2017 Studylab

Ein Imprint der GRIN Verlag, Open Publishing GmbH

Druck und Bindung: Books on Demand GmbH, Norderstedt, Germany
Coverbild: GRIN | Freepik.com | Flaticon.com | ei8htz



Katrin Reichwein

Damonische Verfuhrer

Die Adaption des Vampirmotivs bei
Byron, Polidori, Le Fanu und Stoker



Inhaltsverzeichnis

1 Einleitende BemMEerkKUNGEN ... e nn 5
2 Voruberlegungen: Weiblichkeit und VampiriSMUuS .......ccooooeerecnrncesseeee s 11
2.1 Die Damonisierung der Weiblichkeit: Von der Gottin zur Vampirin.........c.ccceceeeveeneenee. 11
2.2 Weiblichkeit, Gender und VAMPIriSIMUS .........c..cevueeriieeiiieniieiienieeieeniee e eieeeeeenaee e 18
2.3 Weibliche Sexualitit im 19. Jahrhundert...........cccoooivieiiiiiniieeeeee 24
2.4 Weiblichkeitsentwiirfe zwischen femme fatale und femme fragile..............ccccvennenne. 30

3 Die Anfange der literarischen Vampirin: Goethes Ballade ,,Die Braut von Korinth*. 38

L Der mannliche Vampir: Lord Byrons Fragment und John William Polidoris ,,Der

L= 11 537 L

4.1 Angst vor dem weiblichem Begehren...........cocooviiiiiiiiiiiiiiiiccceece e 45
4.2 Darvell und Ruthven — Homosexuelle Vampire? ..........cccoeevveeveieeneieeniieeeiee e 47

5 Die leshische Vampirin: Joseph Sheridan Le Fanus ,,Carmilla“..........cccoovvrvercecrcennen. 53
5.1 Von Tatern und OPFeIn .........ooouiiiiiiiiieiieieeeee ettt et eb e e seaeesae e 55
5.2 Carmillas VerfllhrungsStrate@ie .........ccuveeeuieeriiieeeiieeciieertee e e eveeereeeereeeeveeesreeeeneas 56
5.3 Tabubruch HOomoSeXUAIItaL ..........cceeiiiiieiiieeieeeiee e e e 61
5.4 Die Vampirin als NatUIWESEI ....c...eoueeruiriiriiiiiierieeieetesit ettt 67
5.5 Carmillas Tod — Die Wiederherstellung patriarchaler Ordnung...........cccccoceeveniinennnen. 71

6 Der Klassiker: Bram Stokers ,,Dracul@” ... 76
6.1 Draculas Rolle als KatalySator ..........ccccuiiriuiiiiiiieeiie et 76
6.2 Draculas weibliche Gefolgschaft...........cccooiiiiniiiiiiieeee 83
6.3 ,,Dracula® im Kontext der New-Woman-Bewegung .............ccccceevieniienienieenineninnn. 114

7 Fazit: Die Vampirin des 19. und ihre Schwestern des 20. Jahrhunderts................... 124
8 Ausblick: No Sex Sells - Stephenie Meyers ,, Twilight“-Saga ......ccocvvrvrvrrcrircncnccne 130
8.1 ,, Twilight* und SeXUALItAL .......c.ccoviiiiiiiiiieie et 131
8.2 ,, Twilight und FEMINISIMUS.......ccccuiiiiiiieiiieeiiie et e e e e eeaee e 132
8.3 ,, Twilight* und ReliZION ........ccueeiiiiiiiiiieieeee e 135

9 LiteraturverzeiChnis ... s 140



1 Einleitende Bemerkungen

Seit mehr als zwei Jahrhunderten beiflen sich Vampire weltweit durch diverse Me-
dien. Die Angst vor blutsaugenden Wesen ist seit der Antike belegt. Gegen Ende
des 18. Jahrhunderts, in der Hochzeit der englischen Schauerliteratur (gothic no-
vel) und der Schwarzen Romantik wird der Vampir schlieBlich zu einer festen li-
terarischen Figur, mit dem Roman Dracula von Bram Stoker (1897) erhélt er eine
vorldufig endgiiltige Gestalt.

Wie kaum ein anderes literarisches Motiv hat sich die Gestalt des blutsaugenden
Wiedergidngers im 20. und noch jungen 21. Jahrhundert zu einem beliebten Artikel
der westlichen Unterhaltungsindustrie entwickelt. Zahlreiche Werke erreichten
mit dem Vampir als Hauptfigur ein grof3es Publikum; auch in der Kinderliteratur,
im Comic, im Computerspiel, auf der Biihne, in der Werbung hat sich der Vampir
seinen Platz erobert.

Die Figur des Vampirs riihrt an archetypische menschliche Angste und Wiinsche.
Sehnsucht nach Unsterblichkeit, die Angst vor dem Tod und den Toten sowie die
Faszination und Symbolkraft von Blut sind nur einige wenige dem Motiv zugrun-
deliegende Themen, die als Ursache flir den immer noch andauernden Erfolg ge-
nannt werden konnen.

Da Gewalttatigkeit und Blutdurst im Vampirmotiv buchstablich aus
dem Nichts kommen, dient sich seine literarische Adaption grundsatz-
lich jeder beliebigen Kritik an: Der Vampir erscheint mal als Sinnbild
einer entmachteten und rachsichtigen Aristokratie, mal als Symbol
nymphomanischer Weiblichkeit, mal als das eines mafSlosen Don-Jua-
nismus, mal wird mit ihm der Stalinismus gebrandmarkt, mal das
Franco-Regime, mal die Jesuiten, dann wieder sind es Birokratie, ve-
nerische Krankheiten oder die Furcht vor neueren wissenschaftlichen
Entdeckungen wie Hypnose und Magnetismus, die im Vampir ihr Bild
gefunden haben. Eben diese Elastizitat verbietet eine [...] simple Deu-
tung.?

! Hans Richard Brittnacher: Asthetik des Horrors. Gespenster, Vampire, Monster, Teufel und
kiinstliche Menschen in der phantastischen Literatur. Franfurt: Suhrkamp 1994. S. 125.



Fiir das 19. Jahrhundert beschreibt Susanne Piitz treffend eine ,,Polyvalenz‘? des
Vampirmotivs. In dieser Zeit transportierte es sowohl psychologische, wissen-
schaftliche als auch religiose und gesellschaftskritische Aussagen.®* Am Offen-
sichtlichsten tritt jedoch die sexuelle Symbolkraft des Vampirs zu Tage. Mario
Praz hat in seiner breit angelegten Studie Liebe, Tod und Teufel festgestellt, dass
Sexualitét in der Literatur und Kunst der (Schwarzen) Romantik deutlich im Mit-
telpunkt gestanden habe.* Es verwundert daher wenig, dass auch der Schwerpunkt
der literarischen Vampire in der Romantik liegt. Insbesondere die Frithromantiker
wollten das Verhéltnis der Geschlechter neu bestimmen, propagierten die Eman-
zipation der Frau sowie Liebe und Sexualitdt auBBerhalb der biirgerlichen Konven-
tionen von Ehe und Moral. So schrieb etwa Clemens Brentano in Liebesraserei an
seine Dichterkollegin Caroline von Giinderode:

[S]o 6fne alle Adern deines weisen Leibes, dal} das heille, schaumende
Blut aus tausend wonnigen Springbrunnen sprizze, so will ich dich se-
hen, und trinken aus den Tausend Quellen, trinken bif3 ich berauscht
bin und deinen Tod mit jauchzender Raserei beweinen kann [...]. [E]s
ist zu viel, waR ich habe, drum beifRe ich mir die Adern auf, und will es
dir geben, aber du hattest es thun sollen, und saugen mif3en. Oefne
deine Adern nicht Guinterrédchen, ich will dir sie aufbeisen.®

Dieser Brief aus dem Jahr 1802 schildert bereits eindriicklich die herausragenden
Bestandteile des literarischen Motivs, die Verschmelzung von Sexus und Vampi-
rismus. Die blutsaugenden Untoten verkorpern zu allen Zeiten sexuelle Potenz.
So ist der Biss des Vampirs von einer starken sexuellen Metaphorik umgeben und
kommt einer dentalen Penetration gleich.

Die in Vampirerzdhlungen dargestellten Vorstellungen von Erotik haben eine
komplexe Beziehung zur Sexualitit innerhalb der jeweiligen gesellschaftlichen
Ordnung. Der Vampir, der sich zum einen einer eindeutigen geschlechtlichen

2 Susanne Piitz: Vampire und ihre Opfer. Der Blutsauger als literarische Figur. Bielefeld: Aisthe-
sis 1992. S. 12.

3Vgl. ebd. S. 166.

4 Vgl. Mario Praz: Liebe, Tod und Teufel. Die schwarze Romantik. Band 1. Miinchen: dtv 1970.
S. 13.

> Clemens Brentano: Simtliche Werke und Briefe. Band 29: Briefe I (1792-1802). Nach Vorar-
beiten von Jiirgen Behrens und Walter Schmitz hrsg. von Lieselotte Kinskofer. Stuttgart/Ber-
lin/K6In/Mainz: Kohlhammer 1988. S. 444f.



Identifizierung als Mann oder Frau entzieht, verstofft zum anderen gegen die ak-
zeptierten Normen der ehelichen Monogamie und Heterosexualitét. — Der vampi-
rische Bruch mit geltenden Normen wird gleichermaBBen gefiirchtet als auch her-
beigesehnt.

Zum Bedeutungskern des Vampirismus gehort nicht nur die Sexualitit, auch Ge-
schlecht — im Sinne von gender — spielt in der klassischen europdischen Vampir-
literatur des 19. Jahrhunderts eine wesentliche Rolle. In den Texten des 19. Jahr-
hunderts geht die vampirische Bedrohung hiufig von einer Frau aus. Vom Mann
nicht mehr kontrollierbare Weiblichkeit tritt ddmonisch hinter der Fassade domes-
tizierter Weiblichkeit hervor. Vor allem die weibliche Vampirin ist es, die aktiv
thre Sexualitit auslebend, von den Ménnern als Bedrohung empfunden wird. Tra-
ditionell auf die passive Rolle verwiesen und auflerhalb der ehelichen Schranken
ein asexuelles Wesen, stellt die Frau in Gestalt der Vampirin einen Tabubruch dar.
Im Vampirismus lebt sie die Erotik auflerhalb der reglementierten Moralvorstel-
lungen der Gesellschaft aus. Sowohl voreheliche Hingabe, wie sie etwa in Stokers
Dracula oder Johann Wolfgang von Goethes Braut von Korinth (1797) themati-
siert wird, als auch homosexuelle Liebe, wie im Falle von Sheridan Le Fanus Car-
milla (1872), erschiittern die bestehende gesellschaftliche Ordnung, in der nur
dem Mann die Erfiillung seiner sexuellen Natur gestattet wird.

Nach Simone de Beauvoir wird die Frau zumeist in der traditionellen weiblichen
Rolle des Opfers gesehen: ,,Die Frau ist das schlafende Dornréschen, die Esels-
haut, das Aschenbrodel, das Schneewittchen, lauter Gestalten, die ergebungsvoll
dulden.” Es ist das Schicksal der Frau zu leiden und passiv auf ithren Prinzen zu
warten, denn: ,,Oberstes Gebot fiir die Frau ist, ein Minnerherz zu entziicken.*®
Mit der Figur der Vampirin wandelt sich dieses Bild. Als selbstbestimmte Frau
ergreift die Blutsaugerin die Initiative, sie erobert den Mann — bevor sie schliel3-
lich getotet wird.

Weiblichkeit dieser Art ist zwar mit Macht assoziiert, doch letztlich iiberschreitet
die Vampirin nur scheinbar die Grenzen des Kontrollierbaren, denn sie ist das Ob-
jekt einer genuin ménnlichen Literaturschdpfung, niemals ihr Subjekt.

Jedenfalls ist sie [die Frau] nichts anderes, als was der Mann befindet;
so spricht man auch von ihr als vom ,,anderen Geschlecht”, worin sich
ausdriickt, dal sie dem Mann in erster Linie als Sexualwesen erscheint:

¢ Simone de Beauvoir: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau. Reinbek: Rowohlt
1968. S. 284f.



da sie es fir ihn ist, ist sie es ein fur allemal. Sie wird bestimmt und
unterschieden mit Bezug auf den Mann, dieser aber nicht mit Bezug
auf sie; sie ist das Unwesentliche angesichts des Wesentlichen. Er ist
das Subjekt, er ist das Absolute: sie ist das Andere.’

Sie féllt damit in den Bereich der von Ménnern produzierten Vorstellungen von
Weiblichkeit. Die feministische Literaturforschung bzw. die heutigen Gender Stu-
dies haben solche Inszenierungen weitgehend als Mannerfantasien entlarvt. Mit
dem von Klaus Theweleit gepriagten Begriff der Mannerfantasie ist gemeint, dass
die Frauenfiguren Wunschprojektionen sind, in denen sich individuelle und kol-
lektive Fantasien liber das Wesen der Frau ausdriicken, wie auch die zeitgen0dssi-
schen Erwartungen und Angste der Ménner verbildlicht werden.® Die fiir die pat-
riarchale Gesellschaftsordnung bedrohlichen Formen weiblicher Sexualitit, wel-
che in der Vampirin ihre Verkorperung finden, sollen unter Kontrolle gebracht
werden, indem sie entweder als mannliche Wunschvorstellung umfunktioniert o-
der aber als Perversion und Abnormitédt denunziert werden.

Die Vampirin fiigt sich in ein ,,gigantisches Figurenpanoptikum‘®, hervorgebracht
von der minnlichen Kunstproduktion und losgelost von der Realitét der Frauen.
Das Weibliche werde laut Silvia Bovenschen so zum ,,Kunstweiblichen*!? ver-
doppelt, welches Frauen mit der Natur identifiziere und nicht die wirklichen

Frauen, sondern das imaginierte/konstruierte Idealbild des Weiblichen meine.!!

Da das Weibliche der minnlichen Bestimmung bedarf, um die Differenz der Ge-
schlechter zu markieren, gehe der Begriff des Weiblichen verloren und ein ,,be-
griffliches ,Niemandsland’*!? entstehe. Die Konsequenz dieser Existenz ohne ei-

7 Ebd. S. 11.

8 Vgl. grundlegend Klaus Theweleit: Méannerphantasien. Band 1: Frauen, Fluten, Korper, Ge-
schichte. Miinchen: dtv 1995.

? Silvia Bovenschen: Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zu kultur-
geschichtlichen und literarischen Prasentationsformen des Weiblichen. Frankfurt: Suhrkamp
1979. S. 13.

10 Ehd.
'yl ebd. S. 37.
12 Ebd. S. 14.



genen Platz in der Kultur ist eine quasi vampirische Zwischenexistenz; ,,gleicher-
mafen innerhalb und auBerhalb einer geschichtlichen Situation.*!* Frauen kommt
in einer patriarchal dominierten Gesellschaft der Status einer Unterworfenen und
zugleich Ausgeschlossenen zu. Eine doppelte Rolle, die sich dhnlich im Bild der
Vampirin nachvollziehen lésst.

Einem dualisierenden Prinzip folgend wird die Vielfalt der stereotypen Frauenbil-
der in zwei Teile gespalten; in eine idealisierte und eine dimonische Gestalt. Der
eine Teil steht fiir Werte und Normvorstellungen, die von der Gesellschaft fiir
schiitzenswert gehalten werden. Der andere Teil symbolisiert die Sehnsucht aus
der Enge des Werte- und Normenkorsetts zu entflichen. Die Frau ist Heilige oder
Hure, Unschuld oder Verfiihrerin, liebende Mutter oder femme fatale. Auch der
Vampir-Mythos sieht in seiner literarischen Verarbeitung nur zwei alternative Rol-
len fiir seine Protagonistinnen vor. Sie sind entweder das unschuldige Opfer oder
die blutriinstige Vampirin. Als Vampirin kann sie sich den Zuschreibungen, denen
wirkliche Frauen unterliegen, entziechen. Doch auch sie bleibt als imaginierte Fi-
gur durch Anpassung oder durch Negation den mannlichen Weiblichkeitsbildern
unterworfen.

Weder tot noch lebendig ist der Vampir [...] die uneindeutige Gestalt,
die Gestalt der ,Negativitat” schlechthin. DaRR er von Anfang an gern
mit weiblichem Antlitz ausgestattet wurde, liegt [...] vornehmlich da-
ran, dal} spatestens die Romantik , Weiblichkeit” als ein kritisches Kon-
zept entdeckt hat, das sich gegen die Zwangsorganisation von Kultur
und Gesellschaft ausspielen [a3t. Dald damit zugleich die Frau [...] auf
den Ort des Todes und des Anderen, des Disparaten und Naturhaften
festgelegt wird, 1aBt den Begriff zu einer Kategorie mit Hintersinn, zu
einer ideologischen Falle werden.

Ausgehend von diesen Uberlegungen der Vampire als Kunstfiguren, Projektionen
zeitgenossischer Angste, Wiinsche und Vorstellungen soll im Folgenden betrach-
tet werden, wie sich die weibliche Blutsaugerin in der Literatur des 19. Jahrhun-

13 Ebd. S. 264.

14 Silvia Volckmann: Gierig saugt sie seines Mundes Flammen. Anmerkungen zum Funktions-
wandel des weiblichen Vampirs in der Literatur des 19. Jahrhunderts. In: Weiblichkeit und Tod
in der Literatur. Hrsg. von Renate Berger und Inge Stephan. K6ln/Wien: Bohlau 1987. S. 155-
176. Hier: S. 166.



derts darstellt. Der eingangs nur kurz angerissenen Mehrdimensionalitit des Mo-
tivs kann diese Arbeit nicht gerecht werden. Die folgenden Interpretationen wol-
len keinen Uberblick iiber alle mdglichen Lesarten dieser Texte geben, sie kon-
zentrieren sich auf die zum Kern des Motivs gehorenden Vorstellungen der Sexu-
alitét.

Als Einleitung in das Thema wird zunichst ein Einblick in die antiken Vorstellun-
gen von blutsaugenden Ddmoninnen gegeben. Im Anschluss daran sollen die Er-
wartungen an die gesellschaftliche Rolle der Frau des 19. Jahrhunderts, welche
sich auf das Bild der Vampirin auswirkten, sowie die zeitgenossische Vorstellung
weiblicher Sexualitdt, die maf3geblich vom Mediziner Richard von Krafft-Ebing
beeinflusst wurde, betrachtet werden. Den Abschluss dieses ersten Teils bildet ein
Uberblick iiber die entgegengesetzten Konzeptionen von femme fatale und femme
fragile, zwischen deren Polen die weiblichen Protagonisten der Vampirgeschich-
ten oszillieren.

Das besondere Augenmerk dieser Arbeit wird sich auf die Vampirtexte des ausge-
henden 19. Jahrhunderts richten. Als Vorlaufer dieser wird zundchst Goethes
Braut von Korinth im Mittelpunkt stehen, des Weiteren werden die Schriftsteller
Sheridan Le Fanu und Bram Stoker betrachtet, die das Bild der vampirischen
femme fatale mallgeblich geprigt haben. Jeder dieser Autoren setzt bei der Kon-
zeption seiner weiblichen Vampirfigur(en) einen anderen Schwerpunkt: Handelt
es sich bei Goethes Vampirin noch um eine zuriickhaltende Liebende, verschiebt
sich dieses Bild mit fortschreitender Ddmonisierung der Frau im 19. Jahrhundert.
So prigte Le Fanu mit Carmilla maBgeblich den Prototyp der homosexuellen
Vampirin und Stoker bringt in Dracula die minnliche Skepsis gegeniiber weibli-
chen Emanzipationsbestrebungen zum Ausdruck.

Auch die Konzeption der mannlichen Vampire soll hierbei nicht vernachlassigt
werden. Dracula sowie Lord Byrons Textfragment aus dem Jahr 1816, als auch
John William Polidoris Erzdhlung Der Vampyr (1819) gilt es wie die anderen be-
handelten Texte im Hinblick auf Sexualitdt, die homosexuelle Komponente des
Motivs, die Beziehungen der Geschlechter sowie der literarischen Entwiirfe von
Weiblichkeit und Ménnlichkeit zu betrachten.

Den Abschluss der Arbeit bildet ein Ausblick in das 21. Jahrhundert, das mit Ste-
phenie Meyers Twilight-Tetralogie (2005 bis 2008) einen weiblichen Blick auf das
Phanomen Vampir(in) wirft, das mittlerweile zum festen Bestandteil der amerika-
nisch-européischen Populérkultur zéhlt.

10



2 Voriberlegungen: Weiblichkeit und Vampirismus

2.1 Die Damonisierung der Weiblichkeit: Von der Gottin zur Vampirin

Die Figur des Vampirs ist keineswegs erst im 17. oder 18. Jahrhundert aus dem
Nichts aufgetaucht. Blutsauger bevoilkern seit der Antike Volksglauben und Lite-
ratur. ,,Die dltesten Vampyre, wovon wir Nachricht haben, waren bei den Griechen
zu Hause*“"”, schreibt Carl von Knoblauch zu Hatzbach bereits 1791 im Taschen-
buch fir Aufklarer und Nicht-Aufkléarer und verweist damit auf die Lamien und
Empusen der klassischen Antike. Ohne vollig identisch zu sein, dhneln viele die-
ser Gestalten dem Vampir so stark, dass sie zu seinen geistigen Vitern bzw. Miit-
tern zu rechnen sind. So begegnen in der Antike hdufig weibliche Ddmonen, de-
nen man das néchtliche Toten von Kindern, aber auch von Méinnern und 6fters
explizit das Aussaugen von Blut nachsagt. Damonische Gestalten wie die Lamien
und Empusen erscheinen in der Mythologie fast aller Volker. Die weite Verbrei-
tung des Mythos der kinderraubenden und blutsaugerischen Wesen einerseits und
der verfiihrerischen Frauen andererseits lassen Vampire als archetypische Figuren
erkennen.

Der Volksglaube an Vampire entsteht als sich die Gottheiten in gute und bose
scheiden. Wihrend die frithesten menschlichen Kulturen eine Grof3e Gottin ver-
ehrten, die alle positiven und negativen Aspekte des Lebens in sich vereinte, wur-
den diese aufgespalten als die von der Natur gepragten (weiblichen) Erdkulte von
den (minnlichen) Himmelkulten abgeldst wurden. !¢

In den frithen Entwicklungsphasen des Glaubens stehen zwei Begriffe im Vorder-
grund: die Fruchtbarkeit und das Weibliche. Beide werden als Einheit angesehen
und dominieren die religiose Ebene dieser Ara, die als Matriarchat bezeichnet
wird.

Innerhalb préhistorischer matriarchaler Kulturen erscheint das Weibliche zu-
nachst immer in Gestalt der Grof3en Mutter, die in dreierlei Gestalt auftritt. Sie
gibt Auskunft iiber den ewigen Kreislauf von Leben, Tod und Wiedergeburt, wes-

15 Carl von Knoblauch zu Hatzbach: So groB ist unsere Torheit. In: Von den Vampiren oder

Menschensaugern. Dichtungen und Dokumente. Hrsg. von Dieter Sturm und Klaus Voélker.
Miinchen: Hanser 1968. S. 489-490. Hier: S. 490.

16 Vgl. Hans Meurer: Vampire. Die Engel der Finsternis. Der dunkle Mythos von Blut, Lust und
Tod. Freiburg: Eulen 2001. S. 16ft.

11



halb ihr die drei Herrschaftssphiren Himmel, Erde und Unterwelt zugeordnet wer-
den. Symbol dieser weiblichen Trinitdt ist in Analogie mit dem weiblichen Frucht-
barkeitszyklus der Mond mit seinen drei Phasen; als aufgehender Sichelmond
Symbol der Mddchengottin, der rote Vollmond représentiert die Frauengdéttin und
der unsichtbare Neumond ist der Unterweltsgottin zugeordnet.!”

Indem das Patriarchat Geburt und Tod in die Hinde eines unsichtbaren Vatergottes
legt, wird diesem archaischen Modell jedoch der Boden entzogen. Die Verlage-
rung des Ortes der Schopfung von ,,Mutter Erde* zu ,,Vatergott* bedeutet eine
Abwendung von der zyklischen Wiederkehr und damit auch Loslosung von Natur
und letztlich Uberwindung von Sterblichkeit. ,,Es ist zugleich die Stunde der auf-
brechenden Angst des Mannes vor der Frau und seiner dadurch ausgeldsten Ver-
suche ihrer Demiitigung und Unterwerfung*'®, beschreibt Helmut Uhlig den Um-
bruch. Denn die Verdringung des Todes fiihrt zur Ddmonisierung der Natur und
der ihr gleichgesetzten Frau, die alles Leben gebiert, aber auch wieder in sich
hinabzieht; Natur bedeutet nicht mehr Schépfung, sondern Sterblichkeit.!” Durch
die Gleichsetzung von Weiblichkeit-Natur-Tod wird Weiblichkeit als das Andere
gegeniiber der Kultur konstruiert und somit zum privilegierten Objekt ménnlicher
Projektionsarbeit, das es zu erforschen, domestizieren und auch zu eliminieren
gilt.?°

Die Vorstellung jenseitiger Unsterblichkeit geht mit einem neuen Weltverstdndnis
einher, das zum einen zum Sieg des nun weiter existierenden Geistes iiber die
sterbliche Materie fiihrt, in dessen Folge es auch zur Umwertung matriarchaler
Mythen kommt.?! Zum anderen begiinstigt der Ubergang vom weiblich naturhaft-
stofflichen zum méannlich metaphysischen Prinzip zudem die Entwicklung von
(Geschlechts-)Polaritidten, die der matriarchalen Kultur fremd waren:

17 Vgl. Heide Gottner-Abendroth: Die Gottin und ihr Heros. Die matriarchalen Religionen in
Mythos, Mérchen und Dichtung. 9. Auflage. Miinchen: Frauenoffensive 1990. S. 20.

18 Helmut Uhlig: Die grosse Géttin lebt. Eine Weltreligion des Weiblichen. Bergisch Gladbach:
Bastei Liibbe 1992. S. 258.

19 Vgl. Meurer 2001: 16fF.

20 Elisabeth Bronfen Nur iiber ihre Leiche. Tod, Weiblichkeit und Asthetik. 2. Auflage. Miin-
chen: Antje Kunstmann 1994. S. 100.

21 vgl. Gottner-Abendroth 1990: 118-132.

12



Nun wurde als Gegensatz auseinandergerissen, was nie als Gegensatz
gedacht war. [...] Und die Gegensatzlichkeit zwischen mannlichem und
weiblichem Prinzip wurde so konstruiert, daR die Skala der negativen
Eigenschaften stets auf die Seite des Weiblichen glitt: War der Mann
das Obere, das Helle, das Gute, so war die Frau das Untere, das Dunkle,
das Bose.??

Unter androzentrischem Einfluss gewinnt der Mann an Bedeutung, wihrend die
Frau fast alles Positive verliert, was sich wiederum auf den sozialen Stellenwert
der Geschlechter auswirkt. Die Frau in ihrer Reduktion auf Korper/Materie/Natur
ist nun geist- und damit wertlos, weil sie nur endliches Leben hervorbringt. Das
Streben des Geistes ist das unendliche Leben, ein Leben ohne Tod. So wandelt
sich die dreifaltige Gottin im Laufe der Patriarchalisierung einerseits in harmlose,
nichts Gottliches mehr ausstrahlende Erscheinungen, zum anderen aber auch in
eben jene dimonischen Wesen von denen im Folgenden die Rede sein wird.”?

Bereits an dieser Stelle wird deutlich, dass die Vampirin innerhalb ihrer Konzep-
tion lediglich einen Aspekt der einst dreifaltigen Gottin verkdrpert. Ubrig geblie-
ben ist allein ihr ,,schwarzer Aspekt, jedoch nicht mehr im Sinn einer Wandlung,
aus der neues Leben entsteht. ,,Aus der Gottin des Lebens und des Sterbens [wird]
eine rein-destruktive Todesgottin, eine grausame Démonin, die noch heute als
Vampirin ihr Unwesen treibt.*** Als Blutsaugerin stellt sie eine verzerrte Darstel-
lung der dunklen, sexuellen, zerstorerischen Seite der Gottin dar.?

Exemplarisch fiir die vielen ,,Schwarzen Géttinnen* steht die Geschichte Liliths.
Threr urspriinglichen Natur nach ist sie Teil einer gottlichen Triade. Lilith erscheint
zum ersten Mal im Zusammenhang mit der sumerischen Erzdhlung Inanna und
der Huluppu-Baum aus dem Gilgamesch-Epos (ca. 1950-1700 v. Chr.). Der hier
fiir Lilith verwendete Name Ki-sikil-lil-la-ke (babylonisch-assyrisch: Lilit) weist

22 Ebd. S. 7.
23 Vgl. Uhlig 1992: 260.

24 Gudrun Wegner: Bluttabu — Tabuisierung des Lebens. Eine historisch-kulturanthropologische
Untersuchung zum Umgang mit dem Weiblichen von der griechischen Mythologie bis zum
Zeitalter der Gentechnik. Diss. Freie Universitdt Berlin 2001. S. 68.

25 Vgl. Petra Flocke: Vampirinnen. Ich schaue in den Spiegel und sehe nichts. Die kulturellen
Inszenierungen der Vampirin. Tiibingen: Konkursbuchverlag 1999. S. 16.

13



sie noch als Gottheit aus (,,Go6ttin des Windes in groBer Hohe*), die bei der Er-
schaffung der Welt eine Rolle spielt.?° Erst innerhalb der talmudisch-rabbinischen
Tradition wird Lilith in die Gruppe der Shedim, der Ddmonen, eingeordnet. In der
Folge der Aufspaltung der dreieinigen Gottin in verschiedene Teilaspekte und der
damit einhergehenden Zuweisung iiberwiegend negativer Eigenschaften, verliert
die babylonische Géttin Lilitii zundchst ihre gottliche Gestalt und wird zu einem
bleichen, farblosen ,,Nachtgespenst‘?’, aus dem sich dann ihre zwei Seiten — die
furchtbare Mutter und die verfiihrerische Frau — entwickeln, wie wir ihnen auch
im Vampir-Mythos wieder begegnen werden.”® Diese beiden Wesensseiten der Li-
lith erscheinen zudem bereits im babylonischen Schrifttum personifiziert, und
zwar 1n den beiden Gottinnen Lamascht( und Ischtar, aus denen sich die Gestalt
der Lilith herauskristallisiert hat.?’

Das Weibliche in seiner Fruchtbarkeit wie auch in seiner erotischen Sinnlichkeit
wird vom patriarchal-gepragten rabbinischen Judentum als bedrohlich empfun-
den.*® Der im matriarchalen Mythos positiv aufgehobene Todesaspekt wird in der
hebriischen Mythologie negativ hypostasiert im Bild der kinderverschlingenden
Démonin, die ihre Fruchtbarkeit zudem nur noch siindhaft einsetzt. Im babyloni-
schen Talmud, der wichtigsten Textsammlung des rabbinischen Judentums, gilt
sie bereits als verfiihrerische Didmonin mit langem Haar und Fliigeln.’! Minner
werden gewarnt, nicht allein in einem Haus zu schlafen, da sie sonst Opfer der
Lilith werden konnten.* Im Sefer ha-Sohar (14. Jh.), dem Hauptwerk der Kab-
bala, spielt sie dann eine entscheidende Rolle, einerseits als Erwiirgerin von Kin-
dern, andererseits auch als Ménnerverfithrerin. So heifit es hier von Lilith, dass

26 Vgl. Siegmund Hurwitz: Lilith — die erste Eva. Eine Studie iiber dunkle Aspekte des Weibli-
chen. 2. Auflage. Ziirich: Daimon 1983. S. 34f.

27 Jes 34,14.
28 Vgl. Hurwitz 1983: 19 und 64.

29 Vgl. Hurwitz 1983: 21. Ischtar, die wichtigste babylonische Géttin, war Himmelsgttin und
wurde in ihren Nebenformen auch als Gottin der Liebe, des Krieges und der Fruchtbarkeit ver-
ehrt. Lamaschtii, urspriinglich auch eine Himmelsgottin, gilt hingegen als Ddmonin, die Krank-
heiten und den Tod verbreitet.

30Vgl. ebd. S. 66.
31'Vgl. Traktat Erubin 110b; Traktat Nidda 24b, zitiert in Hurwitz 1983: 67.

32 Vgl. Traktat Sabbat 151b, zitiert in Hurwitz 1983: 67.

14



