






Verlag W. Kohlhammer

Religionssensibilität in 
der Sozialen Arbeit

Positionen, Theorien, Praxisfelder

Matthias Nauerth / Kathrin Hahn /  
Michael Tüllmann / Sylke Kösterke



1. Auflage 2017

Alle Rechte vorbehalten
© W. Kohlhammer GmbH, Stuttgart
Gesamtherstellung: W. Kohlhammer GmbH, Stuttgart

Print:
ISBN 978-3-17-032206-6

E-Book-Format:
pdf: ISBN 978-3-17-032207-3

Für den Inhalt abgedruckter oder verlinkter Websites ist ausschließlich der jeweilige 
Betreiber verantwortlich. Die W. Kohlhammer GmbH hat keinen Einfluss auf die 
verknüpften Seiten und übernimmt hierfür keinerlei Haftung.



Inhalt 

Matthias Nauerth / Kathrin Hahn / Michael Tüllmann / Sylke Kösterke 
Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit 
Einführung und Überblick  ..............................................................................  11 

„Alltag braucht Transzendenz“ 
Die Herausgeberinnen und Herausgeber im Gespräch mit  
Hans Thiersch über Soziale Arbeit, Religion und  
Lebensweltorientierung   ...................................................................................  29 

Erster Teil: 
Grundlagen. Religion in Gesellschaft 

Micha Brumlik 
Religiöse Sensibilität   ........................................................................................  43 

Axel Schulte 
Religion in der Einwanderungsgesellschaft:  
Zwischen Menschenrechten und sozialer Wirklichkeit 
Überlegungen aus politik- und sozialwissenschaftlicher Sicht   ..................  51 

Martin Lechner 
Eine religiöse Grundbildung für alle! 
Notwendigkeit und Herausforderung in der postsäkularen Gesellschaft    80 

Wolfram Weiße 
Religiöse Vielfalt und Dialog in Gesellschaft, Wissenschaft und Bildung: 
neue Herausforderungen für Soziale Arbeit   .................................................  95 

Josef Freise 
Interreligiöser Dialog: Gegen den Terror und für den Frieden 
Vortrag im Kölner Rathaus im Rahmen der Kölner  
Wissenschaftsrunde am 11. Januar 2016   ......................................................  109 



6 Inhalt

Zweiter Teil: 
Forschungsstand und theoretische Modelle einer 
religionssensiblen Sozialen Arbeit 

Matthias Nauerth 
Die Soziale Arbeit vor der Religionstatsache:  
Erörterungen zu einer neuen Herausforderung   ..........................................  129 

Axel Bohmeyer 
Soziale Arbeit: Säkulare Selbstverständnisse, religiöse Bezüge und 
lebensweltorientierte  Zugänge zur Religion   ................................................  145 

Andreas Lob-Hüdepohl 
Basale religiöse Kompetenz – ein menschenrechtliches Muss!? 
Ein professionsethischer Klärungsversuch   ...................................................  157 

Ortrud Leßmann / Gunter Graf 
Freiheit zum Glauben – Religion, Capability-Ansatz und Soziale Arbeit    170 

Ephraim Meir 
Religionssensibilität und Soziale Arbeit   ........................................................  182 

Kerstin Löchelt / Germo Zimmermann 
Das Konzept der Lebensbewältigung und die sozialphilosophische 
Anerkennungstheorie in religionssensibler Perspektive   ............................  198 

Dörthe Vieregge 
Religionssensibilität in der Jugendhilfe –  
Ergebnisse einer empirischen Untersuchung unter Jugendlichen und 
Mitarbeitenden in einer diakonischen Einrichtung   ....................................  213 

Eckhard Frick / Klaus Baumann 
Spiritualität – Bedürfnis und Begehren 
Empirische Forschung und theologisch-philosophische Reflexion  
können voneinander lernen  ............................................................................  227 

Ayşe Güzin Altunbay 
Die sozialpädagogische Arbeit mit Fremden 
Ein transkulturell-psychiatrischer Beitrag   ....................................................  246 



Inhalt 7

Dritter Teil: 
Handlungskonzepte und Methoden 

Michael Tüllmann / Sylke Kösterke 
Religions- und Kultursensibilität in der Jugendhilfe – 
ein dynamischer Prozess zwischen Theorie und Praxis   .............................  267 

Astrid Giebel 
Spiritualität, Religiosität, Interkulturalität in der Sozialen Arbeit   ............  287 

Cornelia Muth 
Meditation als Bildung in der Gegenwart –  
eine dialogpädagogische Perspektive   ............................................................  299 

Claudia Schulz 
Forschende Zugänge zu Religiosität 
Methodische Schritte für eine religionssensible Soziale Arbeit   .................  309 

Kathrin Hahn 
Religionssensibilität in der Beratung 
Ein Beitrag zur Ausrichtung des methodischen Handelns   ........................  322 

Anita Hüseman 
Religion ins Spiel bringen 
Erlebnis- und handlungsorientierte Methoden für eine  
religionssensible Arbeit in Gruppen   ..............................................................  338 

Frank Düchting 
Klopfet an, so wird euch aufgetan – Religion im Gemeinwesen   ...............  352 

Alexander-Kenneth Nagel / Mehmet Kalender 
Religion Raum geben: Religiöse Sensibilisierung in 
pluralen Raumarrangements   ..........................................................................  364 



8 Inhalt

Vierter Teil: 
Religionssensibilität in Organisationen und  
ausgewählten Handlungsfeldern 

Friedemann Green 
Neu anknüpfen an alten Wurzeln – 
Religions- und Kultursensibilität aus Trägerperspektive   ...........................  383 

Dierk Starnitzke 
Religionssensibilität konfessioneller Träger Sozialer Arbeit im  
Kontext der modernen Gesellschaft   ..............................................................  396 

Hanns-Stephan Haas 
Überzeugungspluralismus und Religionssensibilität 
Zur unternehmerischen Gestaltungsaufgabe einer  
zukunftsentscheidenden Spannung   ...............................................................  409 

Andreas Theurich 
Religionssensibilität in Führungskontexten Sozialer Arbeit und  
Diakonie   ............................................................................................................  419 

Wolfgang Bayer 
Plädoyer für eine Sinn-suchende Psychiatrie   ...............................................  436 

Carsten Mai 
Glauben in der Pflege 
Ein Projekt zur Entwicklung von Religionssensibilität an der  
Evangelischen Berufsschule für Pflege des Rauhen Hauses   .......................  445 

Handan Aksünger 
Der Dienst am Menschen ist zugleich ein Dienst an Gott 
Gedanken aus alevitischer Perspektive   .........................................................  455 



Inhalt 9 

Fünfter Teil: 
Spezifische Perspektiven aus konfessionellen Kontexten 
 
Özlem Nas 
Religionssensibilität als pädagogische Herausforderung und Chance   .....  471 
 
Kay Kraack 
Die Rückkehr der Religion – Irritation, Herausforderung und  
Ressourcen   ........................................................................................................  485 
 
 
Register   ..............................................................................................................  503 
 
Autorinnen und Autoren   ................................................................................  509 
 





Matthias Nauerth / Kathrin Hahn / Michael Tüllmann / Sylke Kösterke 
M. Nauerth / K. Hahn / M. Tüllmann / S. Kösterke 

Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit 

Einführung und Überblick 

Mit Blick auf die aktuellen gesellschaftspolitischen, medialen, alltagsbezoge-
nen Diskurse lässt sich beobachten: Wir erleben eine Renaissance von Reli-
gion, die vom „Raum des Persönlichen und Privaten in den Raum des 
Öffentlichen und Kollektiven“ wandert, wie das Hamburger Institut für 
Sozialforschung anmerkt1 (vgl. auch Habermas 2009, 119ff.). Nachdem jahr-
zehntelang die gesellschaftlichen Veränderungen des Religiösen mit den 
Begriffen Säkularisierung, Enttraditionalisierung, Pluralisierung und Privati-
sierung analysiert wurden, scheint sich etwas zu ändern: Religion wird auf 
neuerliche Weise zum Bezugspunkt öffentlich wahrnehmbarer individueller 
und kollektiver Anerkennungsforderungen sowie Sinnsuchbewegungen. 
Hierzu gehören die deutlicher vernehmbaren Identitäten von Bürgerinnen 
und Bürgern mit einem Migrationshintergrund, neuartige Fundamentalis-
men der verschiedenen Religionen, aktuelle Bestrebungen ressentimentgela-
dener Besitzstandswahrung und Ausgrenzung gegenüber „Fremden“, zu-
gleich aber auch ein neues Interesse an religiösen Traditionen und Ritualen 
im Zusammenhang mit dem Bedürfnis nach Entschleunigung, Ruhe und 
Kontemplation. Religion ist zudem in den öffentlichen Wertedebatten der 
Gegenwart zu entdecken und den damit verbundenen Entscheidungen, ins-
besondere in der Medizin, der Familien- und Geschlechterpolitik. Schließlich 
wird sie von konfessionellen Einrichtungsträgern des Gesundheits-, Pflege- 
und Sozialbereichs neu entdeckt und prägt entsprechende Leitbilder, auch als 
Profilierungshilfe auf den härter werdenden Anbietermärkten (vgl. z. B. Ko-
schorke 2013, 237ff.). 

1 In der Ankündigung für eine Vortragsreihe 2013: „Streit ums Politische: Die Macht des 
Spirituellen“. www.his-online.de/veranstaltungen/9116/9047/ (Abruf: 5.1.2017). 



12 M. Nauerth / K. Hahn / M. Tüllmann / S. Kösterke 

Die Leerstelle 

Diese Rückkehr des Religiösen ins öffentliche Bewusstsein ist für die Soziale 
Arbeit als Wissenschaft und als Profession grundsätzlich von Bedeutung. So 
sind es u. a. die Adressatinnen und Adressaten der Sozialen Arbeit, die Reli-
gion thematisieren und die Fachkräfte zu einer Auseinandersetzung mit Reli-
gion auffordern. Allerdings, so scheint es uns, ist die Soziale Arbeit bisher 
weder theoretisch noch praktisch ausreichend darauf vorbereitet, das Religiö-
se differenziert zu erfassen. Ein Blick in die einschlägigen Wörter- und Lehr-
bücher wie auch in die Klassiker moderner Sozialarbeitstheorie macht deut-
lich: Religion und Religiosität waren in den zentralen Diskursen der wissen-
schaftlichen Sozialen Arbeit der letzten Jahrzehnte im deutschsprachigen 
Raum so gut wie kein Thema (vgl. z. B. Birgmeier/Mührel 2011; Thole 2012; 
Engelke u. a. 2009; May 2009; Kreft/Mielenz 2005) und werden gerade erst 
wieder entdeckt (vgl. Lutz/Kiesel 2016; Widersprüche 2016). Dies gilt sowohl 
für den kritisch-säkularen Mainstream im deutschsprachigen Raum als auch 
für ihre konfessionell gebundenen Teilbereiche Diakonie und Caritas. So-
wohl in den zentralen theoretischen Modellen der wissenschaftlichen Sozia-
len Arbeit als auch in den sich hieraus ableitenden Konzepten und Methoden 
wurde Religion nur sehr selten thematisiert. Sie war kein Forschungsgegen-
stand und die Arbeit am Begriff wurde kaum unternommen.2 Dementspre-
chend lässt sich die Annahme begründen, dass es auch nicht zum basalen 
fachlichen Handlungsrepertoire von Fachkräften der Sozialen Arbeit gehört, 
auftauchende religiöse Fragestellungen im Praxiszusammenhang qualifiziert 
zu verstehen und zu bearbeiten. Vielmehr prägen, so unsere Beobachtung, 
Unbehagen, Unsicherheit, Rat- und Sprachlosigkeit bis hin zur offenen Ab-
lehnung alles Religiösen die professionelle Praxis vieler Sozialarbeiterinnen 
und Sozialarbeiter. Die Bewältigungsstrategien des auftretenden „Religions-
problems“ bewegen sich dabei zwischen Ausblendung und Überblendung: 
Religiosität wird zum einen im professionellen Handlungszusammenhang oft 
übersehen oder zum Teil bewusst dethematisiert, auch wenn sie für die 
Adressatinnen und Adressaten von Bedeutung ist. Dies geschieht aus Un-
kenntnis oder um einen irritierenden Störfaktor oder ein vermutetes Kon-

2 Vgl. die uns bekannten wenigen Ausnahmen in der deutschsprachigen Theoriebildung: 
Grose 2004, Bohmeyer 2009, Krockauer u. a. 2006, Mühlum 2007 sowie das Handbuch von 
Otto/Thiersch von 2011 mit zwei Beiträgen von Gabriel und Schweitzer, die sich explizit 
auf Religion beziehen. Die intensivere sozialarbeitsrelevante empirische Forschung zu 
diesen Themen im angloamerikanischen Bereich wird hierzulande kaum rezipiert, vgl. z. B. 
Oxhandler u. a. 2015, Aldwin u. a. 2014.  



Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit 13 

fliktpotenzial stillzustellen. Zum anderen wird Religiosität – im Gegensatz 
hierzu – oftmals auch hervorgehoben und als zentrale Differenzkategorie mit 
Bedeutung aufgeladen, insbesondere im Zusammenhang mit Menschen, die 
über einen Migrationshintergrund verfügen und dem Islam zugeordnet wer-
den. Der Schlüssel zum Verstehen des „Fremden“, „Anderen“ wird hier in 
der Aneignung von Kenntnissen über Religionen gesehen, die dann häufig 
pauschal auf Einzelfälle übertragen werden. Zu Stereotypen verdichtetes 
Wissen verspricht Handlungssicherheit für den „richtigen“ Umgang mit der 
Klientel. Jedoch: Sowohl die Ausblendung als auch die Überblendung der 
Dimension des Religiösen greifen zu kurz. Sie werden dem Phänomen von 
Religion nicht gerecht, können sich womöglich ungünstig auf Hilfeprozesse 
auswirken und übersehen das ggf. vorhandene Potenzial eines sensiblen und 
differenzierten Einbezugs von Religion ins professionelle Handeln. 
 Diese hier behauptete Leerstelle im Theorie- und Methodendiskurs der 
Sozialen Arbeit zu erklären, bleibt eine empirisch zu leistende Aufgabe, die 
bisher unerledigt ist. In ihr hätte es z. B. darum zu gehen, den Entwicklungs-
prozess hegemonialer Diskurse der deutschsprachigen wissenschaftlichen 
Sozialen Arbeit sowie der Profession in den letzten Jahrzehnten zu rekon-
struieren und herauszuarbeiten, welche Diskursformationen im Hinblick auf 
die Säkularisierung Sozialer Arbeit jeweils wirkmächtig waren. Im Sinne von 
ersten Hypothesen erlauben wir uns an dieser Stelle aber einige Hinweise. So 
könnte es sein, dass die Bemühungen um Professionalisierung und Dis-
ziplinbildung in der Sozialen Arbeit seit den frühen 1970er-Jahren eine 
scharfe Distanzierung von den vorprofessionellen Bestandteilen religiös be-
gründeter Fürsorge nötig machten (vgl. u. a. Thiersch in diesem Band). Eine 
konsequent sozialwissenschaftliche Orientierung in Theorie und Praxis und 
die Reinigung der Sozialen Arbeit von allen Resten traditionell-religiöser 
Wissensbestände ließen sich so als Modernisierungsakt verstehen und als 
Teil der Konstituierung einer „neuen Praxis“, in scharfer Abgrenzung zur 
alten Fürsorge. Und aktuelle Vorbehalte gegenüber der hier thematisierten 
Sensibilität für religiöse Fragen speisen sich aus der Befürchtung, hiermit 
drohe eine neuerliche konfessionelle Bevormundung und damit verbundene 
Deprofessionalisierung Sozialer Arbeit. Zudem entsprach eine religionskriti-
sche, kirchenferne und strikt säkulare Orientierung auch dem weltanschauli-
chen Mainstream jener junger Linker, die in den Nach-68er-Jahren die theo-
retische Unterfütterung der Sozialen Arbeit prägten und für ihre Praxis Ver-
antwortung übernahmen. Als Wissenschaft schloss sich die Soziale Arbeit 
„anscheinend – ohne dies explizit auszuweisen – dem Theoriestrang der 
Soziologie an, der (…) das Verschwinden der Religion“ erwartete, und sie 



14 M. Nauerth / K. Hahn / M. Tüllmann / S. Kösterke 

verstand sich als „Verteidigerin einer emanzipierten Vernunft, die aus der 
Vorherrschaft der Religion befreit wurde“ (Bohmeyer 2016, 54). Zu über-
prüfen wäre dementsprechend auch genauer, warum die zentralen Bezugs-
wissenschaften der Sozialen Arbeit keinerlei Impulse für die theoretische 
Aufarbeitung der Realität von Religion bereithielten. Es ist vielfach aufge-
arbeitet worden, welche großen und kleinen Theoriekonjunkturen in der 
Sozialen Arbeit beispielsweise durch die Soziologie, die Philosophie und die 
Psychologie sowie die sozialen Bewegungen seit den 1970er-Jahren initiiert 
wurden (vgl. z. B. Müller 2013; Kuhlmann 2013). Sie lieferten aber offen-
sichtlich keine Impulse für die Wahrnehmung und Reflexion der Religions-
tatsache sowie ihre Integration in den Theoriefundus der Sozialen Arbeit. 
Schließlich wäre zu klären, wodurch sich die wissenschaftlichen Diskurse von 
Diakonie und Caritas der letzten Jahrzehnte strukturell und inhaltlich aus-
zeichneten und was der Grund dafür ist, dass sie einer Wissenschaft der So-
zialen Arbeit und ihrer Theoriebildung zu dem hier in Rede stehenden 
Thema kaum etwas beisteuern konnten.  
 
 
Das Füllen der Leerstelle 
 
Eine zentrale Intention zur Herausgabe dieses Buches besteht darin, gegen 
diese Leerstelle anzuarbeiten. Ausgangspunkte sind hierbei ein gemeinsames 
weites Verständnis von Religion der Herausgeberinnen und Herausgeber 
sowie ihr gemeinsamer Arbeitszusammenhang. Beides soll hier kurz erläutert 
werden. 
 Entsprechend dem Vorschlag von Niklas Luhmann definieren wir Reli-
gion über die Unterscheidung zwischen Immanenz und Transzendenz (vgl. 
Luhmann 1982). Hierdurch bieten sich analytische Differenzierungen der 
subjektiven Erfahrungswirklichkeiten von Menschen und der hiermit ver-
bundenen Sinnkonstruktionen an, die den Charakter des Religiösen markie-
ren helfen. In Anlehnung an Lechner/Gabriel (2009) und Joas (2013) neh-
men wir eine dreifache Unterscheidung vor: (1.) Menschen machen existen-
zielle Erfahrungen und versehen sie mit einem subjektiven Sinn. Mit Hans 
Joas ließe sich dies als implizite Religiosität bezeichnen: „die vielfältigen 
Formen von Werthaltungen und Praktiken, die für Betroffene ‚Letztbezug 
und Höchstrelevanz‘ (Detlev Pollack) haben. Der Begriff zielt damit auf all 
das, was man als Religion bezeichnen kann, was sich aber nicht selbst so be-
zeichnet, sowie auch auf das, was sich selbst so bezeichnet, aber von anderen 
nicht wirklich als Religion akzeptiert wird“ (Joas 2013, 191). Hiervon lassen 



Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit 15 

 (1.) Sinn

sich jene Erfahrungen und Sinnkonstruktionen unterscheiden, die einen im 
engeren Sinne eindeutig religiösen Gehalt haben: (2.) ein Transzendenz-
glaube, der die eigenen existenziellen Erfahrungen im Zusammenhang mit 
einer transzendenten Wirklichkeit deutet, sowie (3.) ein Konfessionsglaube, 
der darüber hinaus diese Transzendenzvorstellung in eine konkrete und 
differenziert theologische Vorstellung verdichtet (vgl. Lechner/Gabriel 2009, 
166ff.). 

Quelle: eigene Darstellung in Anlehnung an Lechner/Gabriel 2009 

Alle drei Dimensionen subjektiver Erfahrungswirklichkeit und Sinnkon-
struktionen sind, analytisch betrachtet, in der Lebenswelt der Menschen ver-
ortet. Ausgehend von bzw. aufbauend auf den vorsprachlichen, subjektiven 
Erfahrungen unterschiedlicher Transzendenz (vgl. Luckmann 1991, 164ff.) 
bzw. vertikaler Resonanz (vgl. Rosa 2016, 435ff.) werden subjektive Sinnkon-
struktionen, allgemeine Transzendenzvorstellungen sowie komplexe religiöse 
Überzeugungen durch kommunikatives Handeln begrifflich geformt und 
bilden sich im Individuum als subjektive Wirklichkeit ab. In diesem Sinne 
besteht somit die Religiosität eines Menschen in seinem Bezug auf und seiner 
Bindung an subjektive Sinnerfahrungen und -überzeugungen sowie Trans-
zendenzvorstellungen unterschiedlicher Intensität und Dichte, mit Auswir-
kungen auf Empfindungen, Haltungen und Handlungen.  
 Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit müsste somit eine Fähigkeit 
beschreiben, die sich den im weiteren Sinn religiösen Erfahrungen anderer 
Menschen empfindsam, feinfühlig und respektvoll öffnen kann, die die Rea-
lität von Religion in der Lebenswelt der Menschen überhaupt differenziert 
wahrzunehmen in der Lage ist und in die professionellen Handlungskon-
zepte zu integrieren weiß. Zur Intention des Buches gehört es auch, den von 
uns hier gewählten Begriff der Religionssensibilität für die Soziale Arbeit 
weiter zu klären, inhaltlich zu füllen und ggfs. auch kritisch zu befragen. 
 Die Herausgeberinnen und Herausgeber verbindet die gemeinsame Tätig-
keit in der Stiftung Das Rauhe Haus in Hamburg: Kathrin Hahn und 
Matthias Nauerth als Lehrende an der Evangelischen Hochschule für Soziale 

(2.) Tanszendenz (3.) Konfession 



16 M. Nauerth / K. Hahn / M. Tüllmann / S. Kösterke 

Arbeit und Diakonie, Michael Tüllmann als ehemaliger Leiter des Stiftungs-
bereichs Kinder- und Jugendhilfe und Sylke Kösterke als Sozialpädagogin in 
diesem Stiftungsbereich. In ihren unterschiedlichen Tätigkeitsbereichen ist 
allen ein Interesse an der Fragestellung gemeinsam, welche Bedeutung die 
Realität von Religion für die Theorie und Praxis von Sozialer Arbeit hat. 
Michael Tüllmann und Sylke Kösterke führen in diesem Zusammenhang ein 
Praxisforschungsprojekt durch, das seit fünf Jahren dem Gehalt einer reli-
gionssensiblen Pädagogik empirisch nachgeht (vgl. www.religions-kultur 
sensibel.de). Kathrin Hahn und Matthias Nauerth sind Mitglieder des wis-
senschaftlichen Beirates, der dieses Projekt begleitet, und arbeiten an diesen 
Fragestellungen darüber hinaus theoretisch.  
 Vor diesem Hintergrund scheint es uns nun an der Zeit zu sein, sich der 
Kategorie des Religiösen in der Sozialen Arbeit differenziert und systema-
tisch zu widmen, eine Zwischenbilanz zu ziehen und auf diese Weise etwas 
Klarheit in das Forschungsfeld zu bringen. Wir wollen den Fragen nachge-
hen: Was heißt religionssensible Soziale Arbeit? Wo stehen wir in der For-
schung, in unseren theoretischen Modellen und in der fachlichen Praxis? Wo 
könnten und sollten wir hin? Uns interessiert somit, wie religionssensible 
Wahrnehmungs- und Handlungsfähigkeit in einer religiös pluralen Gesell-
schaft theoretisch begründet und im Handlungszusammenhang von Sozialer 
Arbeit professionell gestaltet werden kann. Hierzu wollen wir aktuelle Wis-
sensbestände ermitteln, Forschungsergebnisse sichten, Theorie- und Metho-
dendiskurse befragen und zudem Erfahrungen aus sozialarbeiterischen und 
benachbarten Handlungsfeldern sichtbar machen.  

Die Beiträge 

Mit diesem Buch legen wir nun ein Zwischenergebnis vor. Es versammelt 
Beiträge, die sich der fachlichen Bestimmung von Religionssensibilität von 
unterschiedlichen Seiten widmen und danach fragen, wie die Realität von 
Religion in der gegenwärtigen Sozialwissenschaft sowie speziell in der Sozia-
len Arbeit analysiert wird (Teil I), welche empirischen Erkenntnisse und 
theoretischen Ausarbeitungen es zum Potenzial von Religionssensibilität in 
der Sozialen Arbeit bereits gibt (Teil II), wie sich das methodische Handeln 
religionssensibel ausrichten lässt (Teil III) und welche Impulse gelungene 
Praxisbeispiele geben können (Teil IV). Schließlich enthält es zwei spezifi-
sche konfessionelle Perspektiven, die sich der Frage nach Religionssensibilität 
aus dem Gemeindekontext heraus widmen (Teil V).  



Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit 17 

 Den fünf thematischen Strängen des Buches vorangestellt ist ein Gespräch 
mit Hans Thiersch, in dem die Frage nach dem Verhältnis von Sozialer Ar-
beit, Religion und Lebenswelt aufgeworfen wird. Die Herausgeberinnen und 
Herausgeber sehen in der „Lebensweltorientierung“, die, insbesondere in 
Anschluss an Thiersch, seit ca. Anfang der 1990er-Jahre zu so etwas wie 
einem Paradigma in der Sozialen Arbeit geworden ist, einen instruktiven 
ersten Anknüpfungspunkt für eine sozialarbeitstheoretische Einbettung von 
Religionssensibilität (siehe hierzu den Beitrag von Nauerth in diesem Band). 
Lebensweltorientierte Soziale Arbeit beansprucht, die Wirklichkeitsvorstel-
lungen der Menschen, ihre Werte und Normen, ihren Alltag zum Ausgangs-
punkt ihrer Hilfen zu machen. Die Orientierung an der individuellen Realität 
und Subjektivität der Adressatinnen und Adressaten ist ihr fest verankertes 
Handlungsprinzip. In dem Gespräch mit Hans Thiersch geht es um die 
Frage, inwiefern Soziale Arbeit vor diesem Hintergrund auch eine spezifische 
Sensibilität für religiöse Realitäten entwickeln muss. Wie lässt sich Religions-
sensibilität lebenswelttheoretisch denken? Religion ist heute – so Hans 
Thiersch – auf höchst unterschiedliche und vielfältige, z. T. auch wider-
sprüchliche Weise Bestandteil der Lebenswelten der Menschen und sollte 
insofern von den Fachkräften ernst genommen werden. So gehöre es zur 
professionellen Kompetenz dazu, dass sich die Fachkräfte im Rahmen ihrer 
lebensweltlichen Bewältigungsaufgaben immer auch den Sinnfragen ihrer 
Adressatinnen und Adressaten sensibel öffnen. In einem historischen Rück-
blick erinnert Thiersch jedoch auch an das durchaus schwierige Verhältnis 
zwischen Sozialer Arbeit und Religion, das er als ein „aufregendes Sich-nicht-
zur-Kenntnis-Nehmen“ umschreibt und das uns noch heute daran hindere, 
unbefangen gegenseitige Befruchtungen zu erörtern. Forschungen in diesem 
Feld sowie ein expliziter Einbezug von religiösen und philosophischen Frage-
stellungen in die Ausbildung könnten diese Leerstelle füllen.  

Erster Teil: Grundlagen. Religion in Gesellschaft 

Im ersten Teil des Buches sind Artikel versammelt, die im Sinne einer Be-
standsaufnahme die aktuelle Bedeutung von Religion und hiermit verbun-
dene Herausforderungen für spezifische Handlungsfelder untersuchen. Im 
ersten Beitrag „Religiöse Sensibilität“ thematisiert Micha Brumlik das kogni-
tive Problem von (muslimischen) Jugendlichen, deren traditionelle Glau-
bensüberzeugungen nicht mit dem Weltbild übereinstimmen, das die öffent-
liche Mehrheitsmeinung moderner Gesellschaften hat. Mit Bezug auf die 



18 M. Nauerth / K. Hahn / M. Tüllmann / S. Kösterke 

Dimensionen der Religiosität von Glock und die entwicklungspsychologi-
schen Stufenmodelle von Fowler und Osers zur religiösen Urteilsbildung 
analysiert er diesen Konflikt als Entwicklungsaufgabe und begründet sodann 
gesellschaftliche und religionspädagogische Konsequenzen. Im Anschluss 
untersucht Axel Schulte in seinem Beitrag „Religion und Religiosität in der 
Einwanderungsgesellschaft: Zwischen Menschenrechten und sozialer Wirk-
lichkeit. Überlegungen aus politik- und sozialwissenschaftlicher Sicht“ den 
Zusammenhang von Religions- und Menschenrechtssensibilität. Ausgehend 
vom menschenrechtlichen Ideal der gleichen Freiheit beschreibt er Macht-
dimensionen des Religiösen, die sozial- und systemintegrative Funktion von 
Religion und schließlich jene Herausforderungen, die sich für Religion durch 
die Menschenrechte ergeben. Martin Lechner begründet sodann in seinem 
Beitrag „Eine religiöse Grundbildung für alle! Notwendigkeit und Herausfor-
derung in der postsäkularen Gesellschaft“ die Notwendigkeit einer religiösen 
Grundbildung. Diese sollte durch öffentliche Anliegen geprägt sein und gera-
de nicht von konfessionellen Interessen der Kirchen und Religionsgemein-
schaften. Zugleich weist er diesen einen spezifischen Beitrag im Rahmen 
einer solchen innovativen Religionspolitik zu. Wolfram Weißes Beitrag „Reli-
giöse Vielfalt und Dialog in Gesellschaft, Wissenschaft und Bildung: neue 
Herausforderungen für Soziale Arbeit“ begründet zunächst die These einer 
zunehmenden Bedeutung der Religion in unserer Gesellschaft bzw. eines zu-
nehmenden Interesses an ihrer Funktion, mit spezifischem Verweis auf die 
Felder Politik und Gesellschaft sowie Wissenschaft. Sodann untersucht er die 
Bedeutung des interreligiösen Dialogs für Bildungsprozesse und verweist ab-
schließend auf allgemeine Konsequenzen, die sich hieraus für die Soziale 
Arbeit ergeben. Abschließend untersucht Josef Freise in seinem Beitrag „In-
terreligiöser Dialog: Gegen den Terror und für den Frieden“ die Potenzialität 
von Religion und die Chancen eines interreligiösen Dialogs. Er typisiert Reli-
gionsformen, untersucht verschiedene Gewaltpotenziale der Religionen und 
verweist schließlich auf Präventionsmöglichkeiten zur Abwehr von Funda-
mentalismus und religiöser Gewalt. 
 
 
Zweiter Teil: Forschungsstand und theoretische Modelle einer 
religionssensiblen Sozialen Arbeit 
 
Der zweite Teil widmet sich der theoretischen Fundierung von Religionssen-
sibilität in der Sozialen Arbeit und versammelt Beiträge, die sich aus unter-
schiedlichen handlungstheoretischen und empirischen Perspektiven der 



Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit 19 

Thematik nähern. In einer Gesellschaft, in der Religion wieder verstärkt öf-
fentlich wahrgenommen wird, wird auch die Soziale Arbeit zunehmend zu 
einer Auseinandersetzung mit Religion aufgefordert. Hiervon ausgehend und 
mit Bezug auf sozialarbeitswissenschaftliche Modelle – insbesondere das 
Konzept der Lebensweltorientierung – legt Matthias Nauerth in seinem Bei-
trag dar, dass der professionelle Anspruch der Sozialen Arbeit, die indivi-
duellen Lebensweisen und subjektiven Wirklichkeiten der Menschen zum 
Bezugspunkt ihres Handelns zu machen, Religionssensibilität der Fachkräfte 
verlange. Nauerth verweist jedoch auch darauf, dass dieses professionelle 
Erfordernis nicht leicht zu realisieren sei. Er verdichtet es auf drei Herausfor-
derungen, die zugleich als Modi religionssensiblen Handelns gelesen werden 
können: die Fähigkeit, religiöse Realitäten zu verstehen, sie in ihren förderli-
chen Potenzialen zu beurteilen und zu übersetzen. Ausgehend von system-
theoretischen Überlegungen in Anschluss an Luhmann nähert sich Axel 
Bohmeyer in seinem Beitrag der Thematik. Im Zuge der funktionalen Diffe-
renzierung von Gesellschaft, bei der sich Religion und Soziale Arbeit zu un-
terschiedlichen in sich geschlossenen Funktionssystemen ausgebildet hätten, 
sei ein einst bestehender enger Zusammenhang zwischen beiden nicht mehr 
gegeben. Eine sich am modernen Wissenschaftsverständnis orientierende 
säkulare Disziplin Sozialer Arbeit habe jedoch die Aufgabe, im Rahmen ihrer 
geschichtlichen Selbstvergewisserung auch ihre religiösen Wurzeln und Ent-
stehungskontexte bewusst zu halten und zu erforschen. Trotz jahrzehntelan-
ger De-Thematisierung des Religiösen sei Soziale Arbeit immer auch von 
religiösen Organisationen und deren Leitbildern geprägt gewesen und sei es 
auch heute noch.  
 Professionsethisch und mit Bezug zu den Menschenrechten als zentraler 
moralischer Basis Sozialer Arbeit nähert sich Andreas Lob-Hüdepohl in sei-
nem Beitrag der Bestimmung „basaler religiöser Kompetenz“ von Fachkräf-
ten. Ähnlich wie die beiden vorangehenden Beiträge geht auch Lob-Hüde-
pohl davon aus, dass religiöse Kompetenz „ein sozialprofessionelles Muss“ 
einer lebensweltorientierten Sozialen Arbeit sei. Die Beachtung religiöser 
Selbstverständnisse von Adressatinnen und Adressaten ergebe sich aus dem 
Recht auf positive sowie negative Religionsfreiheit und finde ihren Ausdruck 
im Respekt, im Schutz und schließlich auch in der Unterstützung der Ver-
wirklichung religiöser Selbstvergewisserung. „Basale religiöse Kompetenz“ 
skizziert Lob-Hüdepohl als ein Ineinandergreifen von Fremd- und Selbst-
kompetenz der Fachkräfte hinsichtlich religiöser Selbstverhältnisse. Das 
Menschenrecht auf Religionsfreiheit wird auch in dem Beitrag von Ortrud 
Leßmann und Gunter Graf aufgegriffen. Sie begründen aus dem von Amartya 



20 M. Nauerth / K. Hahn / M. Tüllmann / S. Kösterke 

Sen und Martha Nussbaum geprägten Capability-Ansatz heraus, dass Reli-
gion wichtig und wertvoll für das menschliche Wohlergehen sei und somit 
einen – auch in der Sozialen Arbeit – zu beachtenden Aspekt des „guten 
Lebens“ vieler Menschen darstelle. Aus Sicht des Capability-Ansatzes sollten 
alle Menschen gleichermaßen über die „reale Freiheit“ verfügen, ein Leben 
zu wählen, das sie aus guten Gründen wertschätzen. Leßmann und Graf be-
tonen, dass hierzu ebenso die Freiheit zum Glauben, d. h. die Entscheidung 
für – aber auch gegen – eine religiöse Zugehörigkeit, gehöre und insofern zu 
gewährleisten sei. Auf eine andere Weise nähert sich Ephraim Meir einer 
religionssensiblen Sozialen Arbeit. Ausgangspunkt seiner – durch einschlä-
gige Bibel- und Koranstellen fundierten – Überlegungen ist die aufgrund von 
Migrationsprozessen immer sichtbarer werdende religiöse Diversität in 
Europa. Er zeigt in seinem Beitrag Wege auf, wie interreligiöse und inter-
kulturelle Begegnungen gestaltet werden können, sodass eine für alle Men-
schen gerechte Gesellschaft entsteht, in der die Wertschätzung des Anderen 
wesentliches Element ist – eine Aufgabe, der sich Sozialarbeiterinnen und 
Sozialarbeiter immer häufiger gegenübersehen. Erst im und durch den Dia-
log entstehe eine Wahrheit, die „von unten wächst“ und auf deren Basis eine 
Gesellschaft geschaffen werden könne, in der nicht das Entweder-oder-Prin-
zip gelte, sondern ein Sowohl-als-auch möglich werde. 
 Kerstin Löchelt und Germo Zimmermann ziehen in ihrem Beitrag Lothar 
Böhnischs Konzept der Lebensbewältigung sowie die Anerkennungstheorie 
Honneths heran, um diese für eine theoretische Fundierung religionssensib-
ler Pädagogik fruchtbar zu machen. Nach einer Einführung in die beiden 
Ansätze werden mittels empirischer Befunde aus einer Studie zum freiwilli-
gen Engagement in einem konfessionellen Jugendverband die Bedeutung 
und Funktion von Religion bei Jugendlichen herausgearbeitet und zu zent-
ralen Dimensionen der beiden Theorieansätze in Bezug gesetzt. Die Ergeb-
nisse zeigen, dass Religiosität und individueller Glaube einen wesentlichen 
Beitrag zur Lebensbewältigung in sozial benachteiligten Lebenslagen leisten 
können und insbesondere dann, wenn sie in soziale Anerkennungsprozesse 
eingebunden sind, als Ressource zu bezeichnen seien. Um eine empirische 
Annäherung an Religionssensibilität im Kontext der Jugendhilfe geht es auch 
in dem Beitrag von Dörthe Vieregge. Basierend auf einer qualitativen Befra-
gung von Jugendlichen und Mitarbeitenden eines kirchlichen Jugendhilfeträ-
gers zeigt die Autorin entlang der drei Dimensionen des Existenz-, Trans-
zendenz- und Konfessionsglaubens, inwiefern Religion bzw. Religiosität für 
Jugendliche in prekären Lebenssituationen subjektiv Bedeutung erlangt. Ihre 
Ergebnisse deuten auf die Ambivalenz von Glaubenserfahrungen bei Jugend-



Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit 21 

lichen, weshalb die Frage, ob und inwiefern Religion eine Ressource zur Be-
wältigung schwieriger Lebenslagen darstelle, nicht ganz einfach zu beant-
worten sei. Die bei Mitarbeitenden festzustellende prinzipielle Offenheit für 
Fragen von Religiosität erweist sich dabei als Anknüpfungsmöglichkeit einer 
am Einzelfall orientierten, selbstreflexiven Religionssensibilität von Fach-
kräften.  
 Um die empirische Erfassung von Religiosität und Spiritualität geht es 
auch in dem Beitrag von Eckhard Frick und Klaus Baumann, jedoch in einem 
grundsätzlicheren Sinn. Sie fragen: Ist Spiritualität messbar? Und verknüpfen 
auf innovative Weise Wege der empirischen – insbesondere der quantitati-
ven, aber auch der qualitativen – Erforschung von Religiosität und Spiritua-
lität mit theologisch-philosophischen Reflexionen. Während im ersten Teil 
des Beitrages Möglichkeiten der Operationalisierung des Religiösen für For-
schungszwecke mit Bezug auf (religions-)psychologische und religionswis-
senschaftliche Ansätze vorgestellt werden, verweisen die philosophischen 
Thesen im zweiten Teil auch auf Grenzen der Empirie. Im Anschluss an 
Levinas greifen sie die Unterscheidung zwischen Bedürfnis und Begehren auf 
und betonen, dass in helfenden Beziehungen, etwa zwischen Patient und 
Pflegenden, stets beides relevant sei. Die sich daraus ergebenden besonderen 
Anforderungen dieser Beziehungen weisen über objektivierbare spirituelle 
Bedürfnisse hinaus. Ein sehr persönlicher Beitrag der muslimischen Psy-
chiaterin Ayse Altunbay beschließt den zweiten Teil des Buches. Sie wirft eine 
psychologische Sicht auf einen Teilbereich religions- und kultursensiblen 
Handelns, und zwar die Reflexion der unmittelbaren Begegnung von Men-
schen, die sich als „fremd“ wahrnehmen. Ihre Überlegungen, die sie mit Bei-
spielen eigener Erfahrungen aus ihrer Studienzeit und ihrer Arbeit als Psy-
chiaterin in Wien illustriert, bettet sie migrationssoziologisch ein. Auf dieser 
Basis entfaltet sie psychologische Konzepte aus der transkulturellen Psychiat-
rie – das Migrationsphasenmodell von Slutzki und das Modell der Emo-
tionslogik von Machleidt und Wolf, die beide hilfreiche Erklärungsfolien 
darstellten, um mit irritierenden, Angst auslösenden Fremdheitserfahrungen 
in Begegnungen besser umzugehen. 
 
 
Dritter Teil: Handlungskonzepte und Methoden 
 
Im dritten Teil dieses Buches sind anwendungsbezogene Beiträge versam-
melt. Sie beziehen sich auf Fragen der konzeptionellen und methodischen 
Konsequenzen, die sich aus der Forderung nach Religionssensibilität erge-



22 M. Nauerth / K. Hahn / M. Tüllmann / S. Kösterke 

ben. Ausgehend von den Maximen der Lebenswelt- und Ressourcenorientie-
rung und einem Forschungsprojekt in der Jugendhilfe begründen Michael 
Tüllmann und Sylke Kösterke in ihrem Beitrag „Religions- und Kultursensi-
bilität in der Jugendhilfe – ein dynamischer Prozess zwischen Theorie und 
Praxis“ Prinzipien einer religions- und kultursensiblen Pädagogik, die fort-
während im Dialog mit den Akteuren der Sozialen Arbeit weiterentwickelt 
werden. Im Anschluss reflektiert Astrid Giebel in ihrem Beitrag „Spiritualität, 
Religiosität, Interkulturalität in der Sozialen Arbeit“ über Spiritualität im 
Sinne eines Qualitätsmerkmals professioneller Sozialer Arbeit, ausgehend 
von einer Fachkräfteperspektive. Am Beispiel eines erweiterten Liturgiever-
ständnisses konkretisiert sie ihr Verständnis von Spiritualität, die religiöse 
Bedürfnisse und kulturelle Prägungen in die Soziale Arbeit einbezieht. Cor-
nelia Muth entfaltet in ihrem anschließenden Beitrag „Meditation als Bildung 
in der Gegenwart – eine dialogpädagogische Perspektive“ die Umsetzungs- 
und Vertiefungspotenziale eines dialogpädagogischen Handelns durch Me-
ditation, wie sie im tibetischen Buddhismus verstanden wird. Claudia Schulz’ 
Ausgangspunkt ist sodann das Anliegen, als Hochschullehrerin Religionssen-
sibilität, Pluralitätskompetenz und Neugier bei Studierenden der Sozialen 
Arbeit zu wecken. Hierauf bezogen entfaltet sie in ihrem Beitrag „Forschende 
Zugänge zu Religiosität. Methodische Schritte für eine religionssensible So-
ziale Arbeit“ Möglichkeiten eines systematischen „forschenden Lernens“.  
 Im Methodendiskurs der Sozialen Arbeit spielt Religion bislang kaum eine 
Rolle. Die folgenden Beiträge widmen sich unterschiedlichen Methoden und 
geben hierzu weiterführende Impulse. Kathrin Hahn untersucht in ihrem 
Beitrag, wie sich ein Beratungsprozess religionssensibel gestalten lässt. Empi-
rische Erkenntnisse aus einem Interview mit zwei Seelsorgern, einem Imam 
und einer Pastorin, sowie theoretische Anschlüsse an Ansätze differenzsen-
sibler Sozialer Arbeit stellen die Basis ihrer Überlegungen dar. Sie beschreibt 
Religionssensibilität als einen offenen Lernprozess, der alle an einer Hilfe-
situation Beteiligten einschließe und als professionelle Handlungskompetenz 
drei unterscheidbare Dimensionen umfasse. Neben differenzsensiblen Fähig-
keiten könnten auch spirituelle Zugänge zu Ratsuchenden sowie konfes-
sionsbezogenes Wissen und Können in Hilfeprozessen methodisch Bedeu-
tung erlangen. Anita Hüseman fragt nach den Konsequenzen einer religions-
sensiblen Sozialen Arbeit für die pädagogische Arbeit mit Gruppen. Daher 
untersucht sie in ihrem Beitrag „Religion ins Spiel bringen. Erlebnis- und 
handlungsorientierte Methoden für eine religionssensible Arbeit in Grup-
pen“ die Möglichkeiten von Methoden und Verfahren der Sozialen Grup-
penarbeit darauf hin, Religion und Religiosität Raum zu geben und spiele-



Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit 23 

risch „eine Bühne zu bereiten“. In seinem Beitrag „Klopfet an, so wird euch 
aufgetan. Religion im Gemeinwesen“ thematisiert Frank Düchting Sozial-
räume bzw. Gemeinwesen unter dem Gesichtspunkt der Religionssensibilität. 
Er untersucht ihren religiösen Impact und beschreibt die mögliche Rolle von 
Kirchengemeinden, sich im Dialog auf Augenhöhe mit anderen Akteuren in 
den Dienst eines guten Miteinanders im Quartier zu stellen. Abschließend 
gehen Alexander-Kenneth Nagel und Mehmet Kalender in ihrem Beitrag 
„Religion Raum geben: Religiöse Sensibilisierung in pluralen Raumarrange-
ments“ der Frage nach, inwieweit Räume der Stille planvoll im Rahmen reli-
gionssensibler Sozialer Arbeit genutzt werden können. Hierbei beziehen sie 
sich auf Fallstudien zu Räumen der Stille in Krankenhäusern und Gärten der 
Religionen. 
 
 
Vierter Teil: Religionssensibilität in Organisationen und ausgewählten 
Handlungsfeldern 
 
Im vierten Teil des Bandes wird die Frage nach den Möglichkeiten von Reli-
gionssensibilität auf Organisationen und ausgewählte Handlungsfelder bezo-
gen. Friedemann Green bezieht sich in seinem Beitrag „Neu anknüpfen an 
alten Wurzeln – Religions- und Kultursensibilität aus Trägerperspektive“ auf 
spezifisch religiöse Charakteristika der Pädagogik von Johann Hinrich 
Wichern, dem Gründer des Rauhen Hauses, dessen Vorsteher Green zurzeit 
ist. Von hier aus geht er der Frage nach, wie auch unter den Bedingungen 
einer professionalisierten und säkularisierten Mitarbeiterschaft die in Ver-
gessenheit geratenen wertvollen Ressourcen und Traditionen des Religiösen 
neu betrachtet und gewürdigt werden können. Im Anschluss entfaltet Dierk 
Starnitzke in seinem Beitrag „Religionssensibilität konfessioneller Träger 
Sozialer Arbeit im Kontext der modernen Gesellschaft“ mit Bezug auf die 
Systemtheorie von Niklas Luhmann die Herausforderungen, vor denen kon-
fessionell gebundene Sozialunternehmen gegenwärtig stehen. Hierbei richtet 
er den Blick sowohl auf die Systemumwelten als auch auf die Heterogenität 
der Organisationen selbst und erörtert die Möglichkeit religionssensibler 
Organisationsgestaltung. Hanns-Stephan Haas legt in seinem Beitrag „Über-
zeugungspluralismus und Religionssensibilität – Zur unternehmerischen 
Gestaltungsaufgabe einer zukunftsentscheidenden Spannung“ den Schwer-
punkt der Analyse auf die Diversität von Überzeugungen in der Mitarbeiter-
schaft, die er als Ressource für die Organisationsentwicklung von Unterneh-
men betrachtet. In seinem Beitrag stellt er sein entsprechendes Konzept theo-



24 M. Nauerth / K. Hahn / M. Tüllmann / S. Kösterke 

retisch dar und verdeutlicht es an Praxisbeispielen. Dabei geht er auf die 
dringend notwendige Verbindung von Religionssensibilität und Überzeu-
gungspluralismus ein, die er als Geschwister sieht, die sich bisher in unter-
schiedlichen Kontexten entwickelten und bewährten, aber nichts voneinan-
der wussten. Andreas Theurich befasst sich in seinem anschließenden Beitrag 
„Religionssensibilität in Führungskontexten Sozialer Arbeit und Diakonie“ 
mit der Frage nach Zusammenhängen von Religion und Führung. Nach 
einer differenzierten und kritischen Auseinandersetzung mit unterschiedli-
chen Möglichkeiten, religionssensibel zu führen, kommt er zu dem Schluss, 
dass religionssensible Führung als eine Funktion in Organisationen verstan-
den werden kann, die in einem dialogischen Prozess ihre eigene Wertebasis 
immer wieder an für sie relevante gesellschaftliche Prozesse anschlussfähig 
macht.  
 Wolfgang Bayer fokussiert sodann das spezifische Handlungsfeld der Psy-
chiatrie. In seinem Beitrag „Plädoyer für eine Sinn-suchende Psychiatrie“ 
entwickelt er die Begründung für eine psychiatrische Praxis, die sich Religio-
sität oder Spiritualität gegenüber offen zeigt und existenzielle Grenzerfah-
rungen, wie sie in psychischen Störungen auch zum Ausdruck kommen, als 
menschliche Grundeigenschaft und Grundfähigkeit akzeptiert. Sie gilt es als 
solche zu begreifen, aufzugreifen und Raum für die Beschäftigung mit ihnen 
zu schaffen und zu sichern. Im Anschluss erörtert Carsten Mai in seinem 
Beitrag „Glauben in der Pflege“ unterschiedliche Formen des Religionsunter-
richts in der Evangelischen Berufsschule für Pflege des Rauhen Hauses. 
Nachdem ein eher klassischer Sachkundeunterricht die Schülerinnen und 
Schüler nicht erreichte, wird heute die Teilnahme in diesem Fach als moti-
viert wahrgenommen. Grund dieser Veränderung ist eine Wissensvermitt-
lung, die an den Erfahrungen der Schülerinnen und Schüler ansetzt, die täg-
lich mit existenziellen Themen Pflegebedürftiger konfrontiert sind. Im An-
schluss daran beschreibt Handan Aksünger in ihrem Beitrag „Der Dienst am 
Menschen ist zugleich ein Dienst an Gott. Gedanken aus alevitischer Per-
spektive“ die gelingende Verknüpfung traditioneller Werte mit modernen 
Vorstellungen liberaler Gesellschaften vor dem Hintergrund ihrer Erfahrun-
gen in der alevitischen Gemeinde und deren Sozialer Arbeit.  
 
 
Fünfter Teil: Spezifische Perspektiven aus konfessionellen Kontexten 
 
Im abschließenden fünften Teil erscheinen zwei Beiträge, die jeweils spezifi-
sche konfessionelle Perspektiven auf die Frage nach Religionssensibilität 



Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit 25 

einnehmen und persönliche Erfahrungsberichte aus Gemeindekontexten 
darstellen. In ihrem Beitrag „Religionssensibilität als pädagogische Heraus-
forderung und Chance“ berichtet Özlem Nas über Erfahrungen mit einem 
spezifischen Bildungsprogramm. Dieses möchte Menschen erreichen, die oft 
von Vorurteilen über Muslime geprägt sind, indem es ihnen Orte muslimi-
schen Gemeinschaftslebens zugänglich macht, die Moschee vorstellt und 
über Rituale und ihre Hintergründe aufklärt. Kay Kraack stellt in seinem 
Beitrag „Die Rückkehr der Religion – Irritation, Herausforderung und Res-
sourcen“ seine Erfahrungen als evangelischer Gemeindepastor mit vielfälti-
gen Dialogen zwischen unterschiedlichen Religionsgemeinschaften auf so-
zialräumlicher Ebene dar. Diese in einem sozialen Brennpunkt entwickelte 
Dialogfähigkeit ist das Ergebnis eines langjährigen Prozesses, in dem Bezie-
hungen und Vertrauen unter den Akteuren wachsen konnten. Eine wichtige 
Erkenntnis aus dieser Praxis ist, religiöse Themen nicht isoliert zu diskutie-
ren, sondern im Zusammenhang der Themen, die den Stadtteilbewohnerin-
nen und -bewohnern wichtig sind. 
 
 
Unser Resümee 
 
Was lässt sich von diesem Punkt aus als vorläufiges Resümee zu religionssen-
sibler Sozialer Arbeit sagen? Die Autorinnen und Autoren waren aufgefor-
dert, aus ihren je spezifischen Forschungs- und Praxiserfahrungen heraus 
ihre Perspektive auf den Gegenstand dieses Sammelbandes – Religion und 
Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit – darzustellen. Die hieraus ge-
wonnenen Impulse und die damit einhergehenden Herausforderungen sind 
erwartungsgemäß heterogen und zeigen uns ein weites, vielfach instruktives 
Spektrum auf. Es gibt nicht die eine Antwort auf die Frage, was es heißt, reli-
gionssensibel zu sein als Fachkraft in der Sozialen Arbeit – und das scheint 
uns auch gut so. Denn nicht zuletzt erweist sich Religionssensibilität als eine 
Fähigkeit, die in gewisser Hinsicht flexibel, offen und dynamisch bleiben 
muss, die es verstehen muss, mit Kontingenzen und Aporien in der Praxis 
der Sozialen Arbeit konstruktiv umzugehen. Jede allzu starre konzeptionelle 
oder methodische Festlegung geriete an Grenzen. Was aber sicher ist – das 
zeigen die hier versammelten Beiträge eindrücklich:  
 Die bekannten Theorien Sozialer Arbeit und die aus ihnen abgeleiteten 
Handlungskonzepte und Methoden sind prinzipiell anschlussfähig an die 
Erkenntnis, dass Religion auf eine beharrliche Weise in dieser Gesellschaft 
präsent bleibt. Wichtige Leitbegriffe und theoretische Konzepte wie z. B. 



26 M. Nauerth / K. Hahn / M. Tüllmann / S. Kösterke 

Bedürfnisse und Menschenrechte, Lebenswelten, Alltag, Sozialraum, Res-
sourcen, Differenz, Bewältigung, Empowerment, Teilhabe, Resilienz und 
Salutogenese stehen nicht im Widerspruch zu einem sensiblen Umgang mit 
religiösen Realitäten. Im Gegenteil – sie eröffnen vielfältige konzeptionelle 
und methodische Möglichkeiten für einen differenzierten und auch kriti-
schen Einbezug von Religion in die heutige Soziale Arbeit. Jedoch: Eine so-
zialarbeitswissenschaftliche Theoriebildung, die diesen Anschluss systema-
tisch vollzieht, steht erst am Anfang. Dies gilt für eine religionssensible Fach-
lichkeit in Handlungszusammenhängen der Erziehung, Bildung, Therapie, 
Pflege, Beratung und Betreuung. Es gilt zudem für die Leitungsebenen und 
die mit ihnen verbundene Verantwortung für religionssensible Strukturen 
und Prozesse der Organisationen.  
 Feststellbar ist, dass empirische Befunde im deutschsprachigen Raum 
bislang rar sind. Forschungsprogramme zur Bedeutung von Religion in so-
zialarbeiterischen Hilfesettings, zur Entwicklung von Teilhabe-, Genesungs- 
und Assistenzprozessen, sind die Ausnahme. Ergebnisse aus dem englisch-
sprachigen Raum sind in der deutschen Sozialen Arbeit bislang wenig auf-
gegriffen und ausgewertet worden. Deutlich wurde uns auch, dass Soziale 
Arbeit von angrenzenden Disziplinen und Professionen lernen kann, wie 
z. B. den Gesundheits- und Pflegewissenschaften und ihren Erkenntnissen zu 
den Bedingungen von Prävention, Genesungsprozessen und Leidenslinde-
rung. Zudem sind die jenseits des säkularen und christlich-konfessionellen 
Horizonts vorhandenen Beiträge aus anderen Konfessionen, wie etwa jüdi-
sche, muslimische und buddhistische Zugänge zu Religiosität, bislang zu 
wenig in die Theorie und Praxis Sozialer Arbeit einbezogen worden. Es 
scheint daher klar zu sein: Nötig ist weitere Forschung, grundlagen- und 
anwendungsorientiert, theoretisch und empirisch. Es geht um die Weiter-
arbeit an den großen Theoriemodellen zwecks deren Sensibilisierung für die 
Realität von Religion. Es geht zudem um empirische Forschung zur Gestalt 
und Funktion von Religion in der Lebenswirklichkeit der Adressatinnen und 
Adressaten Sozialer Arbeit, deren Bedeutung für die Mühen individueller 
Lebensbewältigung und entsprechender Hilfeprozesse. Es geht um die Be-
dingungen der Möglichkeit einer differenz- und damit auch religionssensib-
len fachlichen Praxis, von Fall- und Sozialraumanalysen, Beurteilungs- und 
Interventionsprozessen. Hiermit verbunden sind Fragen der Entwicklung 
von Bildungsprogrammen für Hochschule und Fortbildung. Und es geht um 
professionelle Identitätsfragen vor dem Hintergrund der Realität von Reli-
gion bei Sozialunternehmen und Fachkräften. 
 Zentral dabei ist auch die Frage danach, wo die Möglichkeiten der Sozialen 



Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit 27 

Arbeit enden und das Feld der Theologie beginnt. Die Fortentwicklung einer 
religionssensiblen Sozialen Arbeit wird nicht nur, aber auch davon abhängen, 
ob die bislang streng getrennten Wissenschaftsräume der Sozialarbeitswis-
senschaft, der Diakonie- und Caritaswissenschaften sowie entsprechender 
wissenschaftlicher Bereiche anderer Religionen, etwa der Islamwissenschaf-
ten, Verbindungen herstellen und sich aufeinander beziehen. Das würde 
bedeuten, einen interreligiösen Fachdialog zu betreiben, der sich mit dem 
Diskurs der wissenschaftlichen Sozialen Arbeit verbindet und die daraus 
gewonnenen Erkenntnisse in die je eigenen disziplinären Theorieentwick-
lungen als Referenzpunkte für die Ausgestaltung von Organisation und fach-
licher sozialer Praxis aufnimmt. Und es würde bedeuten, dass die Soziale 
Arbeit sich in ihrer Wissenschaft für jene Aspekte öffnet, die im Bereich kon-
fessionell gebundener Sozialer Arbeit intensiv bearbeitet werden. Hierzu ge-
hören u. a. Arbeiten zu Organisationsentwicklung und professioneller Iden-
tität, zu Ethik und Interreligiosität.  
 

 
Literatur  
 
Aldwin, C. M. / Park, C. L. / Jeong, Y. J. /Nath, R. (2014): Differing pathways between 

religiousness, spirituality, and health: A self-regulation perspective. Psychology of 
Religion and Spirituality 6, 1, S. 9–21, doi: 10.1037/a0034416. 

Birgmeier, B. / Mührel, E. (2011): Wissenschaftliche Grundlagen der Sozialen Arbeit. 
Schwalbach: Wochenschau Verlag. 

Bohmeyer, A. (2009): Soziale Arbeit und Religion – sozialwissenschaftliche und anth-
ropologische Spurensuche in postsäkularer Gesellschaft. In: Neue Praxis 5, S. 439–
450. 

Bohmeyer, A. (2016): Soziale Arbeit in postsäkularer Gesellschaft. In: Lutz, R. / Kie-
sel, D. (Hrsg.): Soziale Arbeit und Religion. Herausforderungen und Antworten. 
Weinheim, Basel: Beltz-Juventa, S. 53–64. 

Engelke, E. / Bormann, S. / Spatscheck, C. (2009): Theorien der Sozialen Arbeit. Eine 
Einführung. 5. Aufl., Freiburg: Lambertus. 

Grose, W. (2004): Wie hältst Du’s mit der Religion. Schritte zur Integration von So-
zialer Arbeit und christlicher Grundorientierung am Beispiel von Beratung. In: 
Deutsches Zentralinstitut für soziale Fragen (Hrsg.): Soziale Arbeit spezial, S. 1–
47. 

Habermas, J. (2009): Religion in der Öffentlichkeit. Kognitive Voraussetzungen für 
den „öffentlichen Vernunftgebrauch“ religiöser und säkularer Bürger. In: ders.: 
Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze. Frankfurt: Suhr-
kamp, S. 119–154. 

Joas, H. (2013): Glaube als Option. Zukunftsmöglichkeiten des Christentums. 2. 
Aufl., Freiburg: Herder. 



28 M. Nauerth / K. Hahn / M. Tüllmann / S. Kösterke 

Koschorke, A. (2013): Säkularisierung und Wiederkehr der Religion. Zu zwei Narra-
tiven der europäischen Moderne. In: Willems, U. / Pollack, D. / Basu, H. / Gut-
mann, T. / Spohn, U. (Hrsg.): Moderne und Religion. Kontroversen um Moderni-
tät und Säkularisierung. Bielefeld: Transkript Verlag, S. 237–260. 

Kreft, D. / Mielenz, I. (Hrsg.) (2005): Wörterbuch Soziale Arbeit. 5. Aufl., Weinheim, 
München: Juventa. 

Krockauer, R. / Bohlen, S. / Lehner, M. (Hrsg.) (2006): Theologie und Soziale Arbeit. 
Handbuch für Studium, Weiterbildung und Beruf. München: Kösel.  

Kuhlmann, C. (2013): Geschichte Sozialer Arbeit I. Studienbuch. Schwalbach: Wo-
chenschau Verlag. 

Lechner, M. / Gabriel, A. (2009): Religionssensible Erziehung. Impulse aus dem For-
schungsprojekt „Religion in der Jugendhilfe“ (2005–2008). München. 

Luckmann, L. (1991): Die unsichtbare Religion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Luhmann, N. (1982): Funktion der Religion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Lutz, R. / Kiesel, D. (Hrsg.) (2016): Soziale Arbeit und Religion. Herausforderungen 

und Antworten. Weinheim, Basel: Beltz-Juventa. 
May, M. (2009): Aktuelle Theoriediskurse Sozialer Arbeit. Eine Einführung. 2. Aufl., 

Wiesbaden: VS Springer. 
Mühlum, A. (2007): Spiritualität – eine vergessene Ressource der Sozialen Arbeit. In: 

Homfeldt, H. G. (Hrsg.): Soziale Arbeit im Aufschwung zu neuen Möglichkeiten 
oder Rückkehr zu alten Aufgaben? Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengeh-
ren, S. 78–90. 

Müller, C. W. (2013): Wie Helfen zum Beruf wurde. Eine Methodengeschichte der 
Sozialen Arbeit. 6. Aufl., Weinheim/Basel: Juventa. 

Otto, H. U. / Thiersch, H. (Hrsg.) (2011): Handbuch Soziale Arbeit. Grundlagen der 
Sozialarbeit und Sozialpädagogik. 4. Aufl., München/Basel: Reinhardt. 

Oxhandler, H. K. / Parrisch, D. E. / Torres, L. R. / Achenbaum, W. A. (2015): The 
Integration of Clients’ Religion and Spirituality in Social Work Practice: A Natio-
nal Survey. In: Social Work 60, 3: S. 228–237, doi: 10.1093/sw/swv018. 

Rosa, H. (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Franfurt: Suhrkamp  
Thole, W. (Hrsg.) (2012): Grundriss Soziale Arbeit. Ein einführendes Handbuch. 4. 

Aufl., Wiesbaden: VS Springer. 
Widersprüche. Zeitschrift für sozialistische Politik im Bildungs-, Gesundheits- und 

Sozialbereich (2016): Politik des Sozialen und Religion – Ein ambivalentes Ver-
hältnis (Heft 140). Münster: Verlag Westfälisches Dampfboot. 

 



„Alltag braucht Transzendenz“ 
 
Die Herausgeberinnen und Herausgeber im Gespräch mit Hans 
Thiersch über Soziale Arbeit, Religion und Lebensweltorientierung1 
 
 
 
Herr Thiersch, was halten Sie von unserer zentralen These, der zufolge eine 
lebensweltorientierte Soziale Arbeit auch eine spezifische Sensibilität für die 
religiösen Realitäten der Menschen entwickeln muss?  
 
Hans Thiersch: Lassen Sie mich mit einer Geschichte beginnen. Sie stammt 
aus dem Buch „Soziale Arbeit in Familien“ von Astrid Woog. Es geht um 
eine Sozialarbeiterin, die mit einer sizilianisch-katholischen Familie arbeitet. 
In dieser regiert ein autoritärer katholischer Vater; er ist mit seinen Buben 
sehr streng und schlägt sie auch. Die Sozialarbeiterin leidet sehr, sieht aber 
zunächst nicht, wie sie an ihn herankommen kann. Es braucht eine gewisse 
Zeit, bis in der Familie ein so selbstverständliches Vertrauen gewachsen ist, 
dass sie sich trauen kann, ihn zur Rede zu stellen. Der Vater sitzt souverän 
wie ein Patriarch auf dem Familienthron: „Ja! Wen Gott lieb hat, den züch-
tigt er“, das stünde in der Bibel und daran halte er sich, das glaube er. Die 
Sozialarbeiterin verzichtet zunächst auf die Auseinandersetzung, wendet sich 
aber an einen Pfarrer und beschafft sich andere Bibelzitate. Sie konfrontiert 
dann seinen Satz mit dem anderen: „Lasset die Kindlein zu mir kommen.“ 
Dies stürzt den Mann in große Verwirrung. Wenn man nicht glauben könne, 
was in der Bibel steht, dann sei alles umsonst und dann könne er ja hin-
schmeißen, dann wisse er nicht, wie er leben solle. Beide ringen miteinander 
und es gelingt der Sozialarbeiterin schließlich, deutlich zu machen, dass er 
sich natürlich auf die Bibel beziehen könne, dass aber die Berufung auf nur 
diesen einen Spruch falsch sei, weil es da ja auch andere Sätze gebe; und je-
denfalls, dass es sich mit seinem Glauben durchaus vertrüge, wenn er seine 
Kinder nicht verprügele und sich Mühe gebe, mit ihnen freundlich etwas zu 
unternehmen.  
 Also: Wenn Lebensweltorientierung bedeutet, Menschen in ihrer Selbst-
deutung ernst zu nehmen, und wenn diese Selbstdeutung religiös ist, ist diese 
Selbstdeutung ein selbstverständlicher Ausgangspunkt einer gemeinsamen 
                                                             
1 Das Gespräch führten Matthias Nauerth, Kathrin Hahn, Michael Tüllmann und Sylke 

Kösterke am 30.5.2016 in der Evangelischen Hochschule des Rauhen Hauses in Hamburg.  


